
LUGARES, ATORES, VALORES: 
TRÊS TÓPICOS PARA A DISCUSSÃO 

SOBRE PATRIMÔNIO CULTURAL HOJE
Maria Cecília Londres Fonseca 

Doutoranda em Sociologia — UnB

Um dos indícios de que o patrimônio cultural não é mais objeto de interesse 
apenas das agências oficiais e de um número restrito de intelectuais, e de que 
passou, nos últimos anos, a ser um tema relevante para a sociedade é, entre 
outros, o número de publicações dedicadas a esse assunto. Estou me referindo à 
Europa, entenda-se, e mais especificamente à França, mas acredito que a 
referência a esses textos pode servir para refletirmos sobre as políticas de 
preservação no Brasil hoje - e não apenas para intensificar nosso velho 
sentimento de inferioridade em relação aos países do Norte.

A relação entre memória, identidade e patrimônio se inscreve atualmente na 
questão mais ampla da cidadania. Essa abordagem tem deixado em segundo 
plano a compreensão dos bens culturais como "documentos de identidade da 
Nação", predominante até os anos setenta, e indica a emergêndia de novos 
atores na construção dos chamados "patrimônios históricos e artísticos 
nacionais".

Em 1970 a UNESCO incluiu os direitos culturais entre os direitos humanos, 
o que também oporreu na Constituição brasileira de 1988 (art. 215). Desde 
então, as políticas culturais têm se empenhado em traduzir essa expressão na 
forma de propostas e de iniciativas. Por exemplo, foi em tomo do conceito de 
"cidadania cultural" que a Secretaria Municipal de Cultura de São Paulo, na 
gestão da prefeita Luisa Erundina, elaborou seu programa de trabalho. Cabe, no 
entanto, indagar em que medida essa questão pode ser incorporada à sociedade 
brasileira e, especificamente no caso da preservação de bens culturais, se aqui - 
à semelhança do que vem ocorrendo na França - se verifica uma disseminação, 
junto à sociedade, do interesse pelo patrimônio cultural, que passaria a ter 
relação com a vida política e a vida econômica dos cidadãos. Na Europa basta 
lembrar, nesse sentido, o vulto dos investimentos feitos pela CEE na área do 
patrimônio, sobretudo em países recém-admitidos, com alto potencial turístico 
mas com infra-estrutura precária (para os padrões europeus), como Espanha, 
Portugal e Grécia.

Neste artigo vou me deter no fenômeno que foi mencionado no primeiro 
parágrafo para, a partir de uma rápida análise de títulos que acabaram de ser 
lançados na França, refletir, numa perspectiva comparativa, sobre a mesma 
problemática no Brasil.

Sociedade e Estado, vol. VIII, n9 1 e 2/1994.



No final de 1992 terminaram de ser publicados os três últimos volumes da 
série Les lieux de mémoire (Paris, Gallimard, 1984-1992), organizada pelo 
historiador Pierre Nora, reunidos sob o título de Les France. Elaborada nos 
mesmos moldes de um sucesso editorial recente, La vie privée, do também 
historiador Philippe Ariès, mas dedicada a um tema mais específico, a 
repercussão dessa publicação provocou surpresa em seus editores não só pela 
rapidez das vendas como pela vulgarização da expressão lieu de mémoire, já 
incorporada ao vocabulário quotidiano dos franceses.

Para Nora, que elaborou esse conceito no final dos anos setenta, a noção de 
lieu de mémoire não se confunde com a noção tradicional de patrimônio 
nacional, forjada durante a Revolução Francesa. Pelo contrário, ele parte da 
constatação de que, a partir do último quartel deste século, ocorre na França o 
esvaziamento gradativo da memória nacional, de que os patrimônios históricos 
e artísticos eram considerados uma expressão material. Diz Nora: "O fim da 
memória-história multiplicou as memórias particulares, que reivindicam sua 
própria história"(p.XXIX). Essas memórias estão cristalizadas em “lugares”, 
eletivamente constituídos pelos grupos sociais, que se transformaram em 
símbolos. Nora entende que esses “lugares” não são apenas expressões 
materiais: podem ser representações do tempo (calendários), festas, 
celebrações, linhagens, regiões, etc.

A noção de memórias particulares tem um sentido muito peculiar na França, 
país de modelo centralizador de Estado, que sempre conjurou, ou folclorizou, 
em nome da unidade nacional, sua diversidade. Para Nora e seus colaboradores 
é pois, em nome de um interesse atual, de uma necessidade de repensar o país, 
que os particularismos passam de ameaça a objeto de memória coletiva. Nora 
refere-se à França atual como uma "nação sem nacionalismo"(La Nation III, 
652), que procura constituir sua identidade por meio da "memória-patrimônio". 
Trata-se, pois, de reescrever a história de um novo ponto de vista, “como se a 
França deixasse de ser uma história que nos divide para se tomar uma cultura 
que nos une"(Les France /, 29). O empreendimento, no entanto, não é 
exportável, advertem os comentadores da obra: em países culturalmente 
distintos, que tiveram outra trajetória, como a Inglaterra, esses lugares 
provavelmente seriam de outra natureza: os esportes, os jardins, a família real, 
etc.

Caberia falar, no Brasil, em "lugares de memória" que não coincidissem 
necessariamente com os bens inscritos nos Livros do Tombo do SPHAN? Qual 
a representatividade e a significação do "patrimônio histórico e artístico 
nacional" para os diferentes grupos - étnicos, classes sociais, estratos 
profissionais, etc - que compõem a sociedade brasileira? À primeira vista, ante 
essa indagação, certamente nos ocorrem o samba, o carnaval e o futebol como 
manifestações que se converteram em símbolos "não-tombados" do Brasil. Mas 
essas manifestações culturais, hoje nacional e intemacionalmente reconhecidas 
como a "cara do Brasil", foram apropriadas de formas bastante distintas pelos 
inúmeros atores que contribuíram para convertê-las em símbolos da 



nacionalidade. O camaval, por exemplo, de manifestação espontânea de grupos 
urbanos, passou para o controle do Estado (por meio da RIOTUR), depois dos 
banqueiros de bicho, da Rede Globo, das firmas patrocinadoras, etc.

Uma decorrência da noção de “lugares de memória” - mas que não foi 
objeto específico das pesquisas de Nora e de sua equipe - é portanto, a 
identificação dos diferentes atores que elegem, conservam e perpetuam os bens 
considerados símbolos da nacionalidade. Esse é o tema do livro de Jean-Michel 
Léniaud, intitulado L'Utopie française - essai sur le patrimoine, (Paris, Mengès, 
1992).

Léniaud considera que atualmente a Nação francesa corre perigo, 
comprimida entre a comunidade européia unificada e as diversidades locais. 
Paralelamente a essas ameaças há a influência e o poder dos meios de 
comunicação de massa. Essa nova situação afeta também a gestão do 
patrimônio cultural francês, instituído pela Revolução e ampliado pelos 
sucessivos governos. Logo, questão de Estado, fundamental para a construção 
da Nação. Durante praticamente dois séculos, os construtores quase que 
exclusivos do patrimônio nacional na França foram os agentes oficiais, de 
Guizot e Mérimée a Malraux e Jack Lang. Mas, diz Léniaud, cabe indagar se o 
Estado, que foi o criador do credo patrimonial, ainda o é atualmente.A 
propósito, o “Estado cultural” francês é objeto de uma análise contundente no 
livro do mesmo nome de Marc Fumaroli (L’État culturel. Paris, Fallois, 1991). 
Nesse sentido, penetrando a fundo na administração cultural francesa, de onde é 
oriundo, Léniaud faz uma verdadeira radiografia das políticas de patrimônio. 
Sobre seus objetivos, diz :

Ao mesmo tempo em que o Estado se afastou, apareceu o 
povo; ao mesmo tem^o em que a religião do Estado se 
atenuou, aparece uma floração de novos cultos, 
desordenada porém poderosa, que vem preencher os 
espaços vazios. O museu da máquina de costura já surge 
ao lado de Versailles, o museu do iogurte, a ser criado, 
rivalizará com o Arc de la Defense, promovido hoje a 
patrimônio, antes mesmo de ter sido concluído. É essa 
mudança de cenário e de atores que quero analisar, (p.8)

O que as comemorações do Ano do Patrimônio - 1980 - vieram demonstrar, 
surpreendendo os agentes oficiais, foi a mobilização da sociedade francesa para 
a questão: naquele ano foi possível contabilizar cerca de seis mil associações 
em todos os domínios do patrimônio. Quatro anos depois, essas associações 
conquistavam representação nos organismos oficiais através da criação das 
Comissions Régionales du Patrimoine Historique, Artistique, Archéologique et 
Ethnographique (COREPHAAE). Outro fato importante na linha da 
descentralização foram as mudanças na legislação de urbanismo, conferindo 
mais poderes aos prefeitos. Como observa Léniaud, "além da ampliação do 

157



campo do patrimônio e da banalização dos motivos de intervenção, ocorreu uma 
terceira evolução: os operadores do patrimônio se multiplicaram"(l 14)

Essa constatação nos remete de volta à constituição dos "lugares de 
memória" (que não se restringem, como é o caso dos patrimônios históricos e 
artísticos nacionais, a bens de valor histórico ou artístico comprovado por 
documentação ou autoridade competente): como gerir os interesses múltiplos e 
muitas vezes conflitantes na preservação atualmente? O que selecionar, que 
critérios adotar, que grupos privilegiar? Essas são questões que Léniaud levanta 
no final de seu livro, constatando que atualmente o Estado na França não tem 
uma política patrimonial. Para ele, no entanto, a esperança reside justamente na 
entrada em cena de novos atores.

Se no caso francês o Estado foi "pego de surpresa pela explosão 
patrimonial"(l 15) e se, segundo Léniaud, a dificuldade atualmente é de como 
lidar com esse dinamismo, no Brasil as políticas de preservação tiveram, nos 
anos 1970-1980 uma trajetória diferente. Em função de problemas acarretados 
pela urbanização e pela industrialização aceleradas, e do interesse no potencial 
turístico dos monumentos e centros históricos, os próprios agentes oficiais, até 
então ciosos de sua autonomia na administração pública brasileira, passaram a 
recorrer à ajuda externa: à cooperação internacional, de um lado, servindo-se da 
UNESCO, e a uma maior participação de estados e municípios com a criação 
das Secretarias estaduais e municipais de Cultura. A par dessas iniciativas são 
criadas, na década de setenta, instituições que se propõem como supletivas em 
relação ao SPHAN: o Programa das Cidades Históricas (PCH) e o Centro 
Nacional de Referência Cultural (CNRC).

No regime autoritário que se vivia então no Brasil, as grandes questões que 
mobilizavam a sociedade giravam em tomo da reconquista dos diretos civis: a 
luta pela anistia, pela liberdade de expressão, por eleições diretas, etc. A 
questão do patrimônio, que nos anos 1930-1940 fora institucionalizada pelo 
Estado Novo com amplo concurso dos intelectuais modernistas, não havia, até 
aquele momento, se convertido em uma questão politicamente relevante para a 
sociedade, embora tenha voltado, no final dos anos setenta, a ocupar espaço no 
Estado com uma reestruturação institucional - que culmina com a criação da 
Secretaria da Cultura, no MEC - e com o surgimento de um discurso novo, em 
que se busca conciliar cultura e desenvolvimento e se propõe uma 
democratização da política cultural. Entretanto, quase dez anos mais tarde, por 
ocasião da Assembléia Constituinte, quando foram abertos canais de consulta 
popular sobre a cultura, a presença do tema patrimônio nas manifestações da 
sociedade foi praticamente inexistente.

Foi, portanto, por iniciativa dos novos agentes (cientistas sociais, 
antropólogos, educadores, etc) que compunham o corpo técnico das instituições 
recém-criadas, nelas buscando um espaço de resistência e de atuação em favor 
dos interesses de grupos sociais marginalizados, que foi elaborado, em 1981, o 
documento Diretrizes para operacionalização da política cultural do MEC. 
Nesse documento, se propõe que "se busquem meios para que a comunidade 

158



possa deter não só o uso e o benefício, mas também o gerenciamento da 
produção e da preservação dos bens culturais que produz ou de que está 
próxima, com o apoio dos órgãos competentes para a efetivação deste trabalho."

Logo, se na França a democratização da questão do patrimônio se deveu, em 
grande parte, a uma mobilização da sociedade, a que o Estado procurou 
responder reorientando sua política cultural no sentido de adequá-la às 
demandas de uma sociedade de massa - sendo os efeitos dessa mudança 
analisados com olhos bastante críticos por autores como Fumaroli e Léniaud - 
no Brasil a proposta de democratização tinha nítida conotação política, visando 
a colocar a política cultural a serviço dos grupos até então não atendidos por 
essa política. Como se expressou essa proposta na prática de preservação? Que 
novos atores sociais passaram a se mobilizar para a questão? Como se conciliou 
- ou não - a "tradição" do SPHAN com essa nova orientação? Essas são 
indagações fundamentais para a compreensão desse período ainda pouco 
estudado.

Por outro lado, a entrada de novos atores no cenário das políticas de 
preservação corresponde, em todas as latitudes, a uma mudança no processo de 
atribuição de valores aos bens que integram o patrimônio, tradicionalmente 
selecionados por seu valor histórico ou artístico, e, sobretudo, enquanto 
representações da nacionalidade. A análise das origens e da evolução dos 
conceitos de monumento, monumento histórico e patrimônio, e a reflexão 
crítica sobre o papel do patrimônio na era da indústria cultural são os temas do 
livro da arquiteta e historiadora Françoise Choay, L'allégorie du patrimoine, 
(Paris, Seuil, 1992).

Para Françoise Choay, se a noção de monumento se aproxima de um 
"universal cultural", a noção de monumento histórico, sobre a qual se formaram 
os patrimônios históricos e artísticos nacionais, começa a ser elaborada na 
Europa a partir do Renascimento, com a autonomização das idéias de "arte" e 
de "história". Prefaciadora da tradução francesa do livro fundamental do 
austríaco Alois Riegl, Le culte moderne des monuments, (Paris, Seuil, 1980) 
publicado em alemão em 1903, Choay procura, a partir da reflexão 
extremamente instigante e atual de Riegl, fazer a crítica das políticas de 
preservação que não levam em conta o contexto e a trajetória da noção de 
monumento histórico e do conjunto de valores que lhe são atribuídos. Diz ela:

O sentido do monumento histórico caminha com 
dificuldade. Essa noção não pode ser desvinculada de um 
contexto mental e de uma visão de mundo. Adotar as 
práticas de conservação dos monumentos históricos sem 
dispor de um quadro histórico de referência, sem atribuir 
um valor particular ao tempo e à duração, sem haver 
situado a arte na história, é algo tão desprovido de 
significação como praticar a cerimônia do chá ignorando 
o sentimento japonês sobre a natureza, o xintoísmo e a 
estrutura nipônica das relações sociais. Daí os 

159



entusiasmos que multiplicam os contra-sensos ou 
dissimulam os álibis.(21).

Por esse motivo, o empreendimento de Françoise Choay não visa apenas 
"fazer história", mas se propõe como reflexão indispensável para "pôr o 
patrimônio histórico construído no centro de uma reflexão sobre o destino das 
sociedades atuais." (24) Ou seja, o patrimônio considerado não como "objeto de 
uma pesquisa histórica, mas como o tema de uma alegoria." (25). A ampliação 
da noção de patrimônio atualmente, devido à predominância do que Riegl 
denominou valor de ancianidade (ou seja, o bem vale enquanto mero 
testemunho do passado) sobre as noções tradicionais de valor artístico e de 
valor histórico (disciplinarmente regulamentadas), leva a autora a indagar:

Para que poderia servir o patrimônio constituído sob a 
égide do valor de ancianidade, senão para compor uma 
representação fabulosa de nós mesmos, enquanto 
inventores contínuos de todos esses objetos, cujo sentido e 
cuja função ainda não foi possível compreender? (188)

Dessa postura defensiva - no sentido de nada deixar perder e de tudo nivelar 
enquanto patrimônio - é necessário passar a uma posição crítica, o que não 
significa um retorno às concepções tradicionais de valor artístico e de valor 
histórico. Se para F. Choay essa crítica visa a recuperar especificamente uma 
"competência de edificar", pode-se, por extensão, tentar imaginar o que seria 
uma "competência simbólica" do patrimônio hoje.

No Brasil, a Constituição de 1988, seguindo a linha do documento 
Diretrizes para operaciortalização da política cultural do MEC, já citado, 
ampliou consideravelmente a noção de patrimônio cultural, conforme está 
expresso nos artigos 215 e 216. Nos anos oitenta, ao conjunto de bens até então 
tombados, em que predominavam igrejas, solares e palácios, fortificações, 
algumas edificações rurais (sobretudo sedes de fazendas e engenhos), 
construídas até o final do século XIX , foi acrescentado um número 
significativo de bens do século XX, de produtos da tecnologia industrial (caixas 
d'água, fábricas, obras de arquitetura em ferro, etc.), além de documentos da 
presença negra no Brasil ( a Serra da Barriga e o Terreiro da Casa Branca) e dos 
diferentes grupos de imigrantes (Casarão do Chá, SP, testemunho da imigração 
japonesa; Casa Presser, RS e Casa do Professor e Escola Rural, SC, 
testemunhos da imigração alemã; cidade de Antônio Prado, RS, testemunho da 
imigração italiana). A que fatores se devem, no Brasil, as mudanças na política 
de preservação? A que imagem de Nação corresponde essa diversificação na 
constituição do patrimônio? E, embora os bens continuem sendo tombados 
basicamente por seu valor histórico ou artístico, como são entendidos hoje esses 
valores pelas instâncias oficiais que efetuam os tombamentos? E que valores 
lhes são atribuídos pelos grupos cujas identidades esse novo critério de seleção 
deveria representar?

160



A essas questões genéricas se junta o problema prático, mas crucial no 
Brasil, face aos parcos recursos de que dispõe a área da cultura, de definir 
prioridades para a conservação e restauração dos quase mil bens inscritos nos 
Livros do Tombo.

Se no Brasil, como na França, também não dispomos atualmente de uma 
política de preservação clara, o contexto em função do qual essa definição deve 
ser buscada é bastante distinto. Apesar da proposta de democratização 
formulada no final dos anos setenta, e ratificada na Constituição de 1988, a 
questão do patrimônio continua a mobilizar apenas grupos restritos da 
população, embora seja possível constatar, nos meios de comunicação, 
sobretudo na imprensa, a abertura de algum espaço para o tema. No entanto, é 
evidente que o quadro de referências dos anos 1970-1980 deve ser repensado, 
sobretudo em relação a uma política federal de preservação. Em um momento 
em que à consciência mais difundida que nunca dos direitos da cidadania se alia 
a constatação , na realidade brasileira, da resistência não só de carências 
educacionais básicas, como da fome e da miséria, além de um sentimento 
generalizado de falência do Estado, impossível deixar de se questionar como 
articular essas diferentes dimensões em tomo de um tema tradicionalmente 
infenso a outras preocupações que não as estritamente culturais.

Talvez, como observa Léniaud em relação à França, a resposta passe pela 
atenção que se deva dar aos discursos e iniciativas dos novos atores - reduzidos, 
no Brasil, mas muitas vezes exemplares ao nível de atuação local. E aos agentes 
federais restaria - o que pode ser mais que suficiente - tentar enfrentar sem 
receio ou falsas ilusões o desafio de repensar sua função e a das instituições a 
que pertencem.

161


