
 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 101 

30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: 

entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 
30 years of Lélia Gonzalez's ancestral presence among us: politics and the construction of non-

negotiable agendas 

30 años de la presencia ancestral de Lélia Gonzalez entre nosotros: la política y la 

construcción de agendas innegociables 

 

Francisco Nonato do Nascimento Filho1 

ORCID: 0009-0004-6048-0189 
 

Geyse Anne Souza da Silva2 

ORCID: 0000-0003-0530-5877 

Resumo 

Este artigo busca estabelecer um diálogo entre as escrevivências da prática militante e 

as teorias que desafiam a lógica colonial, em linha com o pensamento de Lélia 

Gonzalez. Reflete sobre o engajamento político dos Movimentos Negros e sua 

capacidade de influenciar agendas não negociáveis ao longo dos últimos 30 anos. 

Aprofundaremo-nos nos escritos teóricos de Gonzalez enquanto resgatamos, na 

memória, as agendas, pautas, marchas e mobilizações que marcaram a trajetória de 

ativistas e intelectuais negros, especialmente no Nordeste brasileiro. Utilizando uma 

perspectiva militante, exploraremos as contribuições narrativas, teóricas e insurgentes 

de Lélia Gonzalez para a formação política e afirmativa de toda uma geração que se 

movimenta a partir da perspectiva amefricana, fundamental para o ato político de 

erguer a voz e se aquilombar. 
 

Palavras-chave: Lélia Gonzalez; Escrevivências; Nordeste; Amefricana.  
 

Abstract 

This article aims to establish a dialogue between the writings of militant practice and 

theories that challenge colonial logic, in line with the thought of Lélia Gonzalez. It 

reflects on the political engagement of the Black Movements and their ability to 

influence non-negotiable agendas over the last 30 years. We will delve into Gonzalez's 

theoretical writings while rescuing, from memory, the agendas, issues, marches, and 

mobilizations that marked the trajectory of Black activists and intellectuals, especially 

in the Brazilian Northeast. Using a militant perspective, we will explore the narrative, 

theoretical, and insurgent contributions of Lélia Gonzalez to the political and 

affirmative formation of an entire generation that moves from the African American 

 
1 Graduando do curso de Licenciatura em Educação do Campo – Ciências Humanas e Sociais pela Universidade 

Federal do Espírito Santo. Natural de Fortaleza - Ceará, cria do Grande Pirambu, poeta e escritor negro. Idealizador 

do Diálogos Negros e militante do movimento social negro brasileiro. E-mail: nonatofortaleza@gmail.com. 
2 Mestranda em Sociologia pela Universidade Estadual do Ceará (UECE). Bacharela em Humanidades pela Uni-

versidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira (UNILAB). Membro do Grupo Diálogos de 

Extensão e Pesquisas Interdisciplinares (UECE/UNILAB). Idealizadora do Diálogos Negros e militante do Movi-

mento Negro Unificado. E-mail: geyseannedasilva@gmail.com.  



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 102 

perspective, which is fundamental to the political act of raising one's voice and forming 

collective resistance. 
 

Keywords: Lélia Gonzalez; Writevivences; Northeast; Amefricana. 
 

Resumen  

Este artículo busca establecer un diálogo entre los escritos de la práctica militante y las 

teorías que desafían la lógica colonial, en línea con el pensamiento de Lélia Gonzalez. 

Reflexiona sobre el compromiso político de los Movimientos Negros y su capacidad 

para influir en agendas no negociables a lo largo de los últimos 30 años. Nos 

adentraremos en los escritos teóricos de Gonzalez mientras rescatamos, desde la 

memoria, las agendas, los temas, las marchas y las movilizaciones que marcaron la 

trayectoria de activistas e intelectuales negros, especialmente en el Nordeste brasileño. 

Utilizando una perspectiva militante, exploraremos las contribuciones narrativas, 

teóricas e insurgentes de Lélia Gonzalez para la formación política y afirmativa de toda 

una generación que se mueve desde la perspectiva afroamericana, fundamental para 

el acto político de levantar la voz y formar resistencia colectiva. 
 

Palabras clave: Lélia Gonzalez; Escrevivências; Noreste; Amefricana 
 

Memórias, leituras e águas: reencontrando Lélia Gonzalez em terras do Ceará 

Dileta filha de Oxum3, Lélia Gonzalez tornou-se correnteza que possibilitou a constru-

ção de percursos formativos de encantamento para toda uma geração de jovens ativistas dos 

Movimentos Negros, mulheres negras, estudantes cotistas, povos de terreiro, entre tantos ou-

tros. Segundo Gonzalez (1982, p. 18), falar de Movimento Negro implica o tratamento de um 

tema cuja complexidade, dada a multiplicidade de suas variantes, não permite uma visão unitá-

ria. A presença ancestral e o olhar-convite de Lélia Gonzalez seguem sendo referência para os 

ativismos negros na política e nas demarcações na produção de conhecimento.  

O conceito de escrevivência, cunhado pela escritora negra Conceição Evaristo, é funda-

mento para o desenvolvimento desta escrita militante e engajada. Ela define a escrevivência 

como um ato que emerge da experiência cotidiana da vida, memórias e lembranças, consti-

tuindo-se como uma escrita viva sobre questões que atravessam as vivências negras. Nossa 

proposta é articular esse conceito à nossa escrita, visando recuperar caminhos e memórias nas-

cidos na periferia e no trânsito entre militância negra e produção acadêmica. Nessa encruzi-

lhada, o ativismo político e a escrita acadêmica convergem, permitindo que, nos últimos trinta 

anos, graças a Lélia Gonzalez e à insubmissão intelectual de mulheres e homens negros, ocorra 

 
3 Orixá feminina das religiões de matriz africana. Ela é a dona dos rios, das cachoeiras, do ouro, das cores douradas 

e amarelas, da fertilidade feminina e do amor. As pessoas filhas de Oxum são pessoas de personalidade firme e 

com liderança, trazendo doçura, delicadeza e características amorosas. Fonte: Brasil Escola. Disponível em: 

https://brasilescola.uol.com.br/religiao/oxum.htm 



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 103 

uma descolonização de olhares e uma (re)territorialização da produção intelectual e política, 

desafiando estruturas hegemônicas. 

Conceição Evaristo (2020) ressalta a importância da escrevivência em despertar pessoas 

brancas que estiveram passivas, alertando que é hora de se levantar. Para ela, a escrevivência não 

deve ser entendida como uma história tranquilizadora para os privilegiados, mas sim como algo 

capaz de perturbá-los em seus sonhos injustos. Entre a negrada4 do Ceará, Lélia Gonzalez circu-

lará nas rodas de conversa por meio dos Movimentos Negros, fortalecendo–se com a circulação 

de mãos em mãos do livro “Retrato do Brasil Negro”, também conhecido como o “livro verme-

lho”, organizado por Alex Ratts e Flavia Rios (2010).  Alex Ratts, sempre disposto aos convites 

da juventude negra que adentrava a universidade, compartilhava o sentimento de alegria na che-

gada ao território acadêmico distante da negra gente e da produção teórica da negrada.  

Lutas por educação, feitas pelos Movimentos Negros e por estudantes negros, permiti-

ram enegrecer salas de aula, referências de leitura e colocar na roda a intelectualidade insub-

missa negra em debate. Somos parte da geração que é cria5 e construtora do Movimento Negro 

Educador. Nilma Lino Gomes (2017) afirma que os movimentos negros são, em si, movimentos 

educadores. Com o pretuguês6 de Lélia Gonzalez e a nossa negro-cearensidade, tecemos escri-

tas subversivas para desmantelar as tecnologias racistas que buscam apagar nossa ancestrali-

dade. Esse processo de desmantelamento já acontecia em mentes construídas em corpos-terri-

tório, previamente demarcados pela pedagogia de falar, articular e existir com nome e sobre-

nome, em todos os territórios que nossos corpos atravessavam e eram atravessados. 

Essas demarcações foram e continuam sendo essenciais para enfrentar o racismo à bra-

sileira, que subalterniza vozes e presenças como parte da política de negar nossa existência 

negra. Das salas de aula ao quarto de despejo7 das periferias de Fortaleza, Lélia Gonzalez per-

manece viva em rodas de conversa, escritas acadêmicas, sambas-enredo, blocos de carnaval e 

terreiros. Embora não tenhamos registros de sua presença física no Ceará, seu legado persiste 

nas ações de formação política no Movimento Negro Unificado, fundado em 1995 no Ceará, e 

nas conversas com Alex Ratts. 

O professor Alex Ratts, como um griot8 e filho de Xangô, compartilha sua experiência 

com Lélia, instigando-nos a reencontrar sua escrita desobediente, e ir além, pois “é fundamental 

 
4 Termo usado entre a militância do movimento negro para referenciar espaços de encontro e articulação política. 
5 Termo usado nas periferias do Brasil para designar pessoas endógenas à comunidade referência. 
6 Segundo Lélia Gonzalez, o pretuguês “nada mais é do que marca de africanização do português falado no Brasil” 

(1988, p. 69). 
7 Em alusão ao nome do livro Quarto de Despejo (1960), de Carolina Maria de Jesus. 
8 São aqueles que contam as histórias, narram os acontecimentos de um povo, passando as tradições para as gera-

ções futuras. Fonte: <https://ocupacao.icnetworks.org/ocupacao/abdias-nascimento/o-griot/>  

https://ocupacao.icnetworks.org/ocupacao/abdias-nascimento/o-griot/


 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 104 

ler mulheres negras do Nordeste” enfatizava, com mãos e olhos erguidos em pretuguês. Trinta 

anos após sua presença ancestral, Lélia Gonzalez, a partir da política do encantamento e das 

águas de Oxum, inspira uma geração de jovens negros intelectuais que articulam o pensamento 

amefricano como campo teórico e prática política criativa. Segundo Gonzalez (1988), além de 

seu caráter puramente geográfico, a categoria de Amefricanidade “incorpora um processo his-

tórico de intensa dinâmica cultural (adaptação, resistência, reinterpretação e criação de novas 

formas) centrado na experiência africana” (p. 76). 

Portanto, os deslocamentos epistemológicos enraizados na intelectualidade negra em 

movimento no último período são marcados pelo afrorreferenciamento na produção teórica e 

na formulação política de um projeto para pensar a realidade social brasileira. A produção teó-

rica de Lélia Gonzalez atualiza o projeto de emancipação do povo brasileiro das amarras da 

exploração e opressão sobre corpos e territórios dissidentes da lógica colonial. É evidente que 

aqueles 'de cabeça feita' pelos textos-mundo de Lélia Gonzalez, ao som do Ilê Aiyê, seguem a 

dança rebelde que movimenta o corpo entre o teórico e o prático, com o objetivo de descolonizar 

mentes, olhares e escritas para colocar em cena e reconhecer nosso poder ancestral. 

Luiza Bairros9 (2000) chama nossa atenção para o papel da militância negra no artigo 

“Lembrando Lélia Gonzalez 1935-1994”, destacando a contribuição de Lélia e outros militantes 

negros para nossa história contemporânea, que ainda não foi devidamente avaliada e reconhe-

cida. Este artigo, em torno de nossas escrevivências, entregamos ao balaio de Oxum para adoçar 

nossas vidas e afiar nossas línguas e escritas, desestruturando a ordem patriarcal, racista, LGB-

Tfóbica e capitalista que ameaça a existência amefricana. Nossa escrita segue encruzilhada com 

os sonhos, sorrisos e sambas do cotidiano, como remédio caseiro produzido pelas nossas Iyás10 

diante do adoecimento do corpo e da alma da negra gente. Encontramos Lélia Gonzalez nas 

ruas, becos e vilas da Fortaleza negra e nordestina, que continuam em luta contra a negação de 

nossas existências e produção teórica e acadêmica. 

 

Fazendo cabeça com Lélia Gonzalez: negra presença amefricana em movimento 

“Fazer cabeça” é uma expressão utilizada nas comunidades tradicionais de terreiro para 

descrever o ato de iniciação no candomblé para o Orixá. Para ser iniciado, é necessário 

 
9 Luiza Helena Bairros é socióloga e foi ministra da Secretaria de Políticas de Promoção de Igualdade Racial (2011-

2015), liderança do Movimento Negro Unificado (MNU), do movimento de mulheres negras e latino-americanas. 
10 Se refere à mãe nas comunidades tradicionais de terreiro no Brasil. 



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 105 

pertencer a uma família de axé e se entregar aos cuidados da Iyalorixá11 ou do Babalorixá12 e 

da comunidade. O ato de iniciação envolve a entrega aos mistérios dos orixás e aos encanta-

mentos necessários para assumir um novo nome e identidade no mundo. “Fazer cabeça” é re-

nascer com nome e sobrenome para atuar de forma coletiva e reterritorializada. 

Somos parte da geração que “faz cabeça” pelas mãos e voz de Lélia Gonzalez para 'en-

trar em cena' e atuar de forma coletiva, teorizando sobre as questões da comunidade negra e 

projetando movimentos emancipatórios. A “feitura de cabeça” é parte do ato político e forma-

tivo que possibilita que corpos e vozes coletivas, dissidentes da matriz de pensamento e práticas 

eurocêntricas, formulem perspectivas e leituras de mundo ancoradas na experiência cotidiana 

de pessoas negras, LGBTQIAPN+, povos indígenas, etc., enquanto territorialidades de novas 

possibilidades epistemológicas. 

Lélia Gonzalez (2020) destaca a importância dos Movimentos Negros como espaço es-

sencial para discutir e desenvolver uma consciência política sobre o racismo, suas práticas e 

sua interligação com a exploração de classe. Na política do encontro, são forjadas as cabeças 

em corpos dissidentes. Na ação política e na condução das iniciativas de organização negra, é 

possível construir diálogos e aprendizados para forjar coletividades negras conscientes de seu 

papel e lugar em sistemas de opressão e exploração. 

Os Movimentos Negros no Brasil são essa dicisa13, onde é possível deitar para fazer 

cabeça e articular o pensamento, pois se trata da nossa história e da possibilidade de reescrevê-

la em movimento, utilizando as epistemologias amefricanas para não reproduzir ou produzir a 

gramática do opressor carregada de racismo, sexismo e lgbtfobia.  

A trajetória desse movimento vem se caracterizando pelo dinamismo, pela elaboração e re-

elaboração, em cada conjuntura histórica, de diversas estratégias de luta a favor da integra-

ção do negro e erradicação do racismo na sociedade brasileira (Domingues, 2007, p. 122). 

Portanto, em diálogo com Domingues (2007), esse movimentação só é possível demar-

cando nossa presença-mundo nas espacialidades acadêmicas e no Movimento Negro, na ocu-

pação da política institucional e em todos os lugares de trânsito que possibilitem afirmar nosso 

pertencimento amefricano e potencializar vozes. É na agitação da negra militância que é possí-

vel desenvolver a escrita subversiva que apresenta outras categorias de análise sobre a realidade 

brasileira, com ênfase na experiência dos povos indígenas e negros, como um ato político-epis-

temológico com o objetivo de combater as estruturas do racismo. É “por aí que dá pra gente 

 
11 Termo utilizado para mulheres que estão na condução de terreiros de candomblé. 
12 Termo utilizado para homens que estão na condução de terreiros de candomblé. 
13 Nome utilizado para se referir à esteira em comunidades de Candomblé. 



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 106 

entender a ideologia do branqueamento, a lógica da dominação da negrada mediante a interna-

lização e a reprodução dos valores brancos” (Gonzalez, 1984, p. 89). 

O ato de entender a ideologia do branqueamento e seu impacto na sociedade e nos lu-

gares “progressistas” de trânsito da negra militância contribui para as nuances e significados do 

impacto ideológico e social do racismo à brasileira. Em seu texto “Branqueamento e Branqui-

tude no Brasil”, Cida Bento (2016) trata da perpetuação do poder dominante baseado nas rela-

ções raciais por meio de um pacto: “um acordo tácito entre os brancos de não se reconhecerem 

como parte absolutamente essencial na permanência das desigualdades raciais no Brasil” 

(Bento, 2016, p. 02). Segundo Cida Bento, 

o silêncio, a omissão, a distorção do lugar do branco na situação das desigualdades ra-

ciais no Brasil têm um forte componente narcísico, de autopreservação, porque vem 

acompanhado de um pesado investimento na colocação desse grupo como grupo de re-

ferência da condição humana. (...) Freud identifica a expressão do amor a si mesmo, ou 

seja, o narcisismo, como elemento que trabalha para a preservação do indivíduo e que 

gera aversões ao que é estranho, diferente (Bento, 2016, p. 06). 

Segundo Gonzalez, nós negros estamos na “lata de lixo da sociedade brasileira, pois 

assim determina a lógica da dominação” (Gonzalez, 1984, p. 77). Essa mesma lógica de domi-

nação implica a eliminação física e intelectual, pois o lugar do lixo, do descartável continua 

sendo a norma em todos os espaços por onde a presença negra transita constantemente. 

As vivências negras em movimento nos espaços públicos, de incidência política e pro-

dução teórica têm possibilitado a construção de análises afrocentradas sobre presença, perfor-

mance e olhares. Lelia Gonzalez continua sua obra de 'fazer cabeça' e cortar línguas para que o 

corpo negro, agora territorializado em terras e águas amefricanas, possa se mover em sua negra 

potência, articulada esteticamente na perspectiva do feminismo negro. 

“Isso é fala agitativa, cadê os conceitos?”: olhar branco sobre nosso negro-falar 

“— Era manhã de sexta-feira e o auditório da universidade tava cheio de gente pra dis-

cutir sobre racismo no Ceará. Tinha gente de todos os campos políticos da cidade, teve 

até gente branca na sala. A negrada toda estava agitada na sala para resolver as questões 

de passagem de ônibus do pessoal, garantir alimentação, onde o pessoal vai dormir. 

Todas essas coisas de organização de evento que toma conta da cabeça da gente. O 

pessoal da mesa era gente do MNU e tinha dois pesquisadores sobre negritudes, com 

pós-doutorado e tudo. Rapaz, tinha gente de todas as áreas pra escutar a negrada falar… 

nem sei se por curiosidade ou admiração. As pessoas do MNU que iam falar eram três 

mulheres negras que tinham chegado umas 3 horas antes pra organizar o espaço, orna-

mentar e conferir tudo. O evento foi um sucesso, de alto debate… depois a turma foi 

tomar uma cerveja com os amigos e aliados, cerveja vai e cerveja vem… um deles disse 

“a conversa foi boa”, mas é preciso que sejam falas orientadas pelas categorias de aná-

lise da realidade brasileira e referenciadas em teóricos do pensamento social brasileiro 

e não em falas agitativas… aquela menina é boa e precisa de formação política pra ela 



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 107 

ajudar a gente a formular pro nosso campo… ela só quer ler a Léia Gonçalves. É Léia, 

né, o nome dela? A cerveja acabou e a mesa virou…”14 (Autores, 2024). 

O episódio vivenciado retrata as expectativas coloniais daqueles que esperam que a ne-

grada em movimento desloque seu pensamento e seu repertório para os intérpretes brancos da 

realidade brasileira, e que trate as questões dentro desses termos e categorias. A militância negra 

e acadêmica que contribui em espaços de formação, rodas de debate e diálogos vivencia na pele 

os demarcadores do 'Lugar de Negro'; ou seja, o microfone, a mesa e os livros não fazem parte 

da estética do corpo que fala. A branquitude, mesmo a progressista, fica impaciente com os 

deslocamentos teóricos e epistemológicos provocados pela presença negra que desafia escritas 

e interpretações desracializadas da realidade brasileira. 

A fala das coletividades negras, ousadas em ocupar as mesas e segurar o microfone, é 

permeada por uma série de desqualificações no pós-evento ou espaço; logo, a fala é colocada 

no campo das emoções, do subjetivo, da sensibilidade e sem capacidade de articulação teórica, 

como parâmetro de validação da exposição. Lélia Gonzalez afirmava que “o risco que assumi-

mos aqui é o do ato de falar com todas as suas implicações” (Gonzalez, 1984, p. 77). Os riscos 

de falar e posicionar o corpo-coletivo negro no mundo, assumindo todas as consequências desse 

lugar, possibilitam movimentar, entre nós e na sociedade, uma radical imaginação política e 

teórica sobre nós mesmos e redefinir agendas inegociáveis. 

A presença da intelectualidade negra orgânica tem como um dos seus demarcadores a 

capacidade de tensionar a questão racial em espaços que historicamente foram teorizados ape-

nas pela ótica da branquitude, que desenvolveu seu percurso narrativo em torno de estudos 

'sobre o problema do negro no Brasil'. É crucial destacar que, a partir da década de 50 do século 

passado, a presença da intelectualidade negra subverteu a leitura das questões das relações ét-

nico-raciais e do racismo, referenciada pelo olhar e pela experiência de negras e negros, pas-

sando a sistematizar e disputar os sentidos em torno da questão racial no Brasil. 

O deslocamento político realizado nos últimos trinta anos, graças a Lélia Gonzalez e 

tantas outras mulheres negras intelectuais insubmissas em movimento, possibilitou que gera-

ções inteiras recuperasse a voz, a escrita e o poder de mobilizar agendas de incidência política 

carregadas de conteúdos, sentidos e projetos societários. Os corpos negros-teóricos em movi-

mento insurgem dos lugares que historicamente foram teorizados e sistematizados pela branca 

‘gente-boa’. 

 
14 Essa história faz parte das memórias partilhadas entre os autores. 



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 108 

A intelectualidade negra em movimento, ao assumir seu devido lugar na mesa e na es-

crita acadêmica, posiciona-se como agente histórico que movimenta e politiza o espaço de so-

cialização e construção de narrativas teóricas e práticas para desmantelar a ótica colonial racista. 

Não se trata apenas de emoção. É sobre corpos marcados para morrer, ser encarcerados e in-

fantilizados no exercício da fala e do ato de falar, escrever, sistematizar e disputar. O ato de 

teorizar, sistematizar e mobilizar a negra gente passa pelo corpo-cabeça e voz, pois temos a 

língua cruzada nas mandingas do pretuguês, que é portadora deste axé que desperta cabeças 

para a feitura pelas mãos de Lélia Gonzalez, a criadora de caos! 

Feitos por Lelia Gonzalez e na dicisa dos Movimentos Negros: os negro-cearenses 

na construção de espacialidades, epistemologias, sambas e política 

O estado do Ceará é tão marcado pelo racismo e pela invisibilidade da presença negra 

que foi necessária muita luta para afirmar direitos e visibilidade. Aqui, a 'intelectualidade' e os 

'cânones' cearenses também se utilizaram do racismo científico presente nas Ciências Sociais e 

em diversas áreas do conhecimento acadêmico e político para negligenciar os históricos de 

massacres e de coletividades. 

Segundo Ratts (2011), a invisibilidade negra (e indígena) no Ceará é um discurso geo-

gráfico e político. Se não há negros, não há movimento, história e direitos dos negros. Porém, 

é nesse território que presenciamos a forma mais criativa de Amefricanidade, pois a existência 

e resistência dos povos indígenas, negros e africanos se fazem presentes nas mais diversas épo-

cas de nossa história. 

Atualmente, o Ceará está organizado em 5 macrorregiões (Fortaleza, Norte, Cariri, Ser-

tão Central, Litoral Leste e Vale do Jaguaribe), com uma população indígena estimada em cerca 

de 36 mil pessoas, pertencentes a 15 povos indígenas – Anacé, Gavião, Kanindé, Kariri, Tre-

membé, Tapeba, Jenipapo-Kanindé, Pitaguary, Kalabaça, Karão, Tapuia-Kariri, Tubiba-Ta-

puia, Potyguara, Tabajara e Tupinambá, de acordo com os dados do Censo Demográfico do 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE), de 2022. 

Quanto às comunidades quilombolas, foram registrados 23.955 quilombolas distribuí-

dos em 68 dos 184 municípios do estado. Destacam-se as cidades com maior número de rema-

nescentes quilombolas, como Caucaia (2.615), Horizonte (2.282), Salitre (1.804), Tururu 

(1.804), Tauá (1.069), Novo Oriente (1.053) e Aracati (1.016). Além disso, o Censo Demográ-

fico de 2022 revelou que, no Ceará, 5.690.973 pessoas declararam-se pardas (64,7%), 

2.456.214 brancas (27,9%), 595.694 pretas (6,8%), 56.372 indígenas (0,6%) e 11.256 amarelas 

(0,1%), o que significa que 71,5% da população se identifica como negra. 



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 109 

Esses dados recentes nos ensinam algumas lições. Primeiramente, eles desmentem a 'histó-

ria oficial' do Ceará, que tem negado a presença negra e indígena, demonstrando que, ao longo dos 

anos, a população negra tem afirmado cada vez mais seu lugar e identidade. Em segundo lugar, 

podemos colocar essa conquista na lista de vitórias alcançadas pela luta dos Movimentos Negros 

organizados no Brasil, visto que os dados do Censo de 2022 refletem um aumento na autodeclara-

ção de pardos e pretos, o que se observa em todo o Brasil, incluindo o Ceará. 

É por isso que a presença de Lélia Gonzalez é tão crucial e relevante nas discussões 

sobre a questão racial no Ceará, pois, com ela, o ativismo dos Movimentos Negros pôde perce-

ber, de forma mais clara, a violência racial, manifestada na negação da presença negra, indígena 

e africana. Por exemplo, os mapeamentos das comunidades negras, realizados por Alex Ratts 

em 1998 por indicação da Comissão Nacional Provisória de Articulação das Comunidades Ne-

gras Rurais Quilombolas, resultaram no resgate da ancestralidade e na afirmação da identidade 

quilombola em diversos territórios no interior do Ceará. Posteriormente, muitos desses locais 

foram reconhecidos como remanescentes quilombolas, como é o caso do Quilombo de Concei-

ção dos Caetanos, na cidade de Tururu, mencionada entre as cidades com maior presença qui-

lombola conforme os dados apresentados anteriormente. 

A Terra da Luz continua sendo um espaço de ocupação negra diaspórica, onde a presença 

de africanos das mais diversas nacionalidades do continente africano é parte do dia a dia, principal-

mente na região do Maciço de Baturité, onde se localiza a Universidade da Integração Internacional 

da Lusofonia Afro-brasileira (UNILAB), criada no dia 20 de julho de 2010 pela Lei nº 12.289, 

porém só começou a funcionar dia 25 de maio de 2011, dia estadual da África no Ceará. 

Portanto, essas ações mostram como a atuação de pessoas amefricanas em prol da sua co-

munidade tem consequências diretas para nós mesmos, a exemplo do mapeamento da presença 

quilombola no Ceará e também com ações de reparação histórica aos povos africanos e afro-brasi-

leiros, a partir da criação de uma universidade que tem impacto significativos na construção de uma 

nova e negra narrativa sobre o estado do Ceará. É nessa construção criativa e concreta da amefrica-

nidade que Lélia Gonzalez continua esse caminhar em terras cearenses, pois, em 2018, diversos 

Movimentos Negros, em Fortaleza e na Unilab, tiveram uma tarefa histórica de construir a “Marcha 

Contra o Racismo” rumo ao Fórum Social Mundial, que teve como tema “Resistir é criar, resistir é 

transformar!” e aconteceu nos dias 13 e 17 de março em Salvador (BA). 

Foi nesse processo que tivemos a fundação do “Bloco Lélia Gonzalez”, com objetivo 

de divulgar as obras da intelectual e o seu papel imprescindível para a formação do Movimentos 

Negros no Brasil, fazendo parte da mobilização ativa para a Marcha. A autora do livro “Festas 

Populares no Brasil” materializou-se mais uma vez pelas mãos de ativistas em pleno pré-



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 110 

carnaval na Praça da Gentilândia, no bairro Benfica, em Fortaleza, e nas ruas do Centro de 

Fortaleza, no ato do dia 8 de março, dia internacional das mulheres. 

Um ano após o sucesso da articulação da “Marcha Contra o Racismo” em 2019, foi 

fundada a iniciativa Diálogos Negros, com intuito de organizar espaços de formação política e 

interação entre a negrada do Ceará, pois foi sentida a necessidade de promover ambientes que 

fortalecessem a produção intelectual de e para pessoas negras (Aguiar, 2021, p. 56). E, para a 

terceira atividade, o tema escolhido foi "O Pensamento de Lélia Gonzalez". Para contribuir com 

isso, convidamos uma das fundadoras do Movimento Negro Unificado no Ceará e uma profes-

sora do Instituto Federal do Ceará, também associada ao MNU Ceará, para apresentar à nova 

geração de militantes a importância do pensamento de Lélia Gonzalez na interpretação da rea-

lidade brasileira e no papel do feminismo negro como contribuição teórica e prática para com-

bater a violência racial. 

Essas ações foram essenciais para o protagonismo das mulheres dentro e fora do Movi-

mento Negro Unificado no Ceará, pois nossos corpos e vozes tomaram a frente para afirmar a 

necessidade de uma atuação do MNU que tenha como centralidade a questão das mulheres 

negras. É imprescindível demarcar que o feminismo negro ganha contornos específicos a partir 

da experiência de mulheres negras do Ceará e de seu trânsito nos movimentos de mulheres 

negras em nível regional e nacional. Afirmar o lugar da elaboração teórica e ativista a partir do 

feminismo negro é posicionar-se em chaves de leitura e proposições ancoradas na experiência 

histórica das mulheres negras. 

Em 2022, na UNILAB, por iniciativa de professoras negras, foi lançado o Projeto de Ex-

tensão “Lélia Gonzalez, Presente! Projeto de Formação Interdisciplinar, Intelectual e Política sobre 

o Pensamento Feminista Negro, Conhecimento e Empoderamento de Mulheres Negras”. O objetivo 

é promover o empoderamento intelectual e político de mulheres negras, por meio de formação e 

estudos sobre o “Pensamento Feminista Negro no Brasil, na Comunidade dos Países de Língua 

Portuguesa, América Latina e América do Norte”, para juntas refletir e disseminar a produção inte-

lectual e ativista de diversas mulheres negras. Essa ação de extensão alcançou estudantes não só da 

UNILAB, utilizando salas virtuais como ponto de encontro a cada primeiro sábado do mês ao longo 

de um ano. Durante a segunda edição, algumas estudantes tiveram a oportunidade de desempenhar 

o papel de formadoras, expondo suas pesquisas em diálogo com outras intelectuais. 

Portanto, o enegrecimento apresentado sobre o estado do Ceará e as ações referenciadas 

em Lélia Gonzalez falam das nossas vivências, experiências e ações político-intelectuais, fa-

zendo parte de um conjunto de iniciativas promovidas por pessoas negras que visam a construir 

escritas insubmissas. Ao mesmo tempo, tem como perspectiva fortalecer os processos de 



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 111 

mobilidade de negras e negros em espaços acadêmicos e do movimento social. O artigo apre-

sentado insere-se na discursividade comprometida com processos de resistência e incidência 

política em torno de pautas inegociáveis, inspiradas na militância de Lélia Gonzalez, que rever-

bera nas tarefas de sistematização e continuidade que assumimos, seja na leitura e aprofunda-

mento teórico, seja nos processos organizativos de resistência frente à violência racial e colo-

nial. 

Resistência negra em pautas inegociáveis: continuidades com Lélia Gonzalez   

Pretendemos, com o presente artigo, colocar em debate o papel central de Lélia Gon-

zalez na formação da militância amefricana e na construção de pautas inegociáveis, que, no 

último período, têm se afirmado por meio da construção de territórios demarcados e reconhe-

cidos pelo feminismo afro-latino-americano. Esse campo teórico, organizado a partir do pensa-

mento de Lélia Gonzalez, vem possibilitando a construção de metodologias amefricanas como 

chave de leitura para interpretar a formação social brasileira. 

A continuidade das agendas inegociáveis só é possível através da formação das intelec-

tualidades negras orgânicas e sua profunda relação com seus territórios de vivência. Localizar 

e situar nossa leitura considerando o sexismo e o racismo é fundamental para entender as espe-

cificidades de como o racismo, enquanto ideologia, afeta, de diferentes formas, as comunidades 

negras. Lélia Gonzalez provoca: “O lugar em que nos situamos determinará nossa interpretação 

sobre o duplo fenômeno do racismo e do sexismo” (Gonzalez, 2020, p. 76). É essencial a cons-

trução de espaços que reterritorializam a produção teórica e o ativismo político da militância 

negra para superar óticas cristalizadas que desconsideram o sexismo e o racismo como partes 

da mesma matriz epistêmica. 

É fundamental compreender o papel necessário que essa agenda tem para a continuidade 

da formação da intelectualidade orgânica negra. Recuperar a voz e a escrita coletiva sobre nós 

é essencial para interromper aqueles que acreditam que o corpo negro é descartável. A experi-

ência negra, que se movimenta, traduz suas percepções através do seu corpo-texto, da sua po-

sição no mundo e da profunda arte de tensionar para o bem-viver da coletividade negra. 

A experiência negra não é matéria de ficção, mas uma realidade vivida amefricana enquanto 

texto autoral inegociável, que possibilita disputar projetos de mundo referenciados nas diversas for-

mas de resistência e quilombagem na diáspora. As afirmações apresentadas só foram possíveis de 

ser sistematizadas por conta do aquilombar da intelectualidade negra, forjada na experiência que 

apresenta alternativas. A continuidade da ação estratégica e autônoma dos Movimentos Negros 



 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 112 

brasileiro é inegociável para possibilitar articulações e mobilizações frente ao aumento da letalidade 

do Estado, da violência policial e do encarceramento da juventude negra. 

A posição aqui definida como inegociável tem como objetivo salvaguardar o patrimônio 

ancestral do povo negro, especialmente das mulheres negras. Essa posição movimenta nossas 

escritas e vivências, disputando e desmontando narrativas de subalternização das vidas da nossa 

produção social negra. O lugar que ocupamos na produção acadêmica, na militância política 

nos Movimentos Negros e na disputa de projetos permite trazer, para o texto, nossa atuação nas 

diversas frentes e territórios do saber. 

É inegociável que nossas escritas negras sejam desconsideradas enquanto fortaleza e 

referência para forjar humanidades e pensamento crítico. O texto-território apresentado é ins-

pirado na presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós, a negrada do Ceará. Os diversos 

eventos acadêmicos e no âmbito do movimento social negro, organizados por nós, demonstram 

a centralidade do pensamento de Lelia Gonzalez para pensar nossas especificidades enquanto 

negritudes do Ceará e sistematizar nossas experiências com o racismo à brasileira. 

Não temos o objetivo de concluir o texto, mas sim de seguir no Xirê15 de possibilidades 

através da sonoridade dissidente da colonialidade. O texto faz-se organização e memória ao mesmo 

tempo que socializa o sensível nosso em diálogo com categorias de análise necessárias para a cons-

trução de agendas inegociáveis em torno do fazer acadêmico, da escrita e das tecnologias. 

Referências 

AGUIAR, Reinaldo Pereira de (Coord.). VIEIRA, Itamir; ARAÚJO, Nixon Gleyson Melo de 

Araújo (Orgs.). V Festival das Culturas: Diversidade na Universidade - Arte & Cultura, 

Direitos Humanos & Inclusão. São Carlos: Pedro & João Editores, 2023. Disponível em: 

https://pedroejoaoeditores.com.br/wp-content/uploads/2023/07/EBOOK_V-Festival-das-

Cul..turas-da-UNILAB.pdf. Acesso em: 17 jul 24. 

BAIRROS, Luíza. Lembrando Lélia Gonzalez 1935-1994. Afro-Ásia, Salvador, 2000. 

Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/20990. Acesso em: 

17 jul. 24. 

BENTO, Maria Aparecida Silva; CARONE, Iray (Orgs.). Psicologia Social do Racismo: 

estudos sobre branquitude e branqueamento no Brasil. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016 

DOMINGUES, Petrônio. Movimento negro brasileiro: alguns apontamentos históricos. Tempo 

[online]. 2007, v. 12, n. 23, p. 100-122.  

EVARISTO, Conceição. Escrevivência. Leituras Brasileiras, 2020. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=QXopKuvxevY. Acesso em: 17 jul. 2024. 

 
15 Palavra yorubá que significa roda, dança para a evocação dos orixás. 

https://pedroejoaoeditores.com.br/wp-content/uploads/2023/07/EBOOK_V-Festival-das-Cul..turas-da-UNILAB.pdf.
https://pedroejoaoeditores.com.br/wp-content/uploads/2023/07/EBOOK_V-Festival-das-Cul..turas-da-UNILAB.pdf.
https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/20990.
https://www.youtube.com/watch?v=QXopKuvxevY.%20


 30 anos da presença ancestral de Lélia Gonzalez entre nós: entre o fazer político e a construção de agendas inegociáveis 

 

| 113 

GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas por 

emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. In: Tempo Brasileiro. Rio 

de Janeiro, Nº. 92/93 (jan./jun.). 1988b, p. 69-82. 

GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1982. 

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, 

Anpocs, 1984. p. 223-244. 

GONZALEZ, Lélia. Mulher Negra. In: LIMA, Márcia; RIOS, Flávia (Orgs.). Por um feminismo 

afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

IBGE - INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo Demográfico 

2022. Brasil, 2022. Disponível em: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-

noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39525-censo-2022-informacoes-de-populacao-e-

domicilios-por-setores-censitarios-auxiliam-gestao-publica. Acesso em: 17 jul. 2024. 

RATTS, Alex. O negro no Ceará (ou o Ceará negro). In: CUNHA JUNIOR, Henrique; SILVA, 

Joselina da; NUNES, Cícera (Orgs.). Artefatos da cultura negra no Ceará. Fortaleza: Edições 

UFC, 2011. 

RATTS, Alex; RIOS, Flávia. Lélia Gonzalez. Retratos do Brasil Negro. São Paulo: Selo Negro, 2010. 

 

Recebido em 21/07/2024 

Aprovado em 17/12/2024 

Publicado em 31/12/2024 
 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39525-censo-2022-informacoes-de-populacao-e-domicilios-por-setores-censitarios-auxiliam-gestao-publica.
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39525-censo-2022-informacoes-de-populacao-e-domicilios-por-setores-censitarios-auxiliam-gestao-publica.
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/39525-censo-2022-informacoes-de-populacao-e-domicilios-por-setores-censitarios-auxiliam-gestao-publica.

