


 

 

REVISTA CALUNDU 

http://calundu.org/revista 

https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu  

 

ÒÒGÙN: A MEDICINA-MAGIA-

RELIGIÃO IORUBÁ 

 

Volume 9, Número 2, Jul-Dez 2025 

 

  

http://calundu.org/revista
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu


ii 

 

EXPEDIENTE E COMISSÃO EDITORIAL 

 

Com o ISSN 2526-9704, a Revista Calundu é uma publicação on-line e semestral do 

Calundu – Instituto de Estudos sobre Religiões Afro-Latino-Americanas, criado a partir 

do anterior Calundu – Grupo de Estudos sobre Religiões Afro-Brasileiras, em parceria 

com o Departamento de Sociologia da UnB. O periódico publica artigos em português e 

espanhol e conta com comissão editorial interdisciplinar. 

 

A coordenação da comissão editorial é realizada pela doutora Tânia Mara Campos de 

Almeida e pelo doutor Guilherme Dantas Nogueira, que trabalham horizontalmente e 

sem diferenciação hierárquica com os demais membros da comissão. O processo de 

publicação conta com a gerência executiva do doutor Hans Carrillo Guach. 

 

COMISSÃO EDITORIAL 

 

Dra. Tânia Mara Campos de Almeida 

Mestra Andréa Letícia Carvalho Guimarães  

Dra. Adélia Mathias 

Dra. Gerlaine Martini 

Dr. Guilherme Dantas Nogueira 

Dr. Hans Carrillo Guach 

Dra. Nathália Vince Esgalha Fernandes 

  

CONSELHO EDITORIAL 

 

Dr. Ariovaldo de Lima Alves, Professor Titular UNEB 

Dr. José Jorge de Carvalho, Professor Titular da UnB 

Dra. Karina Bidaseca, Professora da UBA – Argentina 

Dr. Luís Ferreira Makl, Professor da UNSAM – Argentina 

Dra. Rita Laura Segato, Professora Emérita da UnB 

Dr. Wanderson Flor do Nascimento, Professor Associado da UnB 

Dra. Yissel Arce Padrón, Professora da UAM-X – México 

 



iii 

 

Autor corporativo: Calundu – Instituto de Estudos sobre Religiões Afro-Latino-

Americanas, Brasília/DF, em parceria com o Departamento de Sociologia, do Instituto 

de Ciências Sociais da Universidade de Brasília  

http://calundu.org 

Editor/a-chefe do dossiê temático: Ronilda Iyakemi Ribeiro e José Roberto Lima 

Santos 

Créditos da imagem da capa: Adeyinka Olaiya 

Diagramação do dossiê: Carlos Antonio Pereira de Carvalho 

 

 

http://calundu.org/


iv 

 

A Revista Calundu é uma publicação acadêmica semestral on-line do Calundu – 

Instituto de Estudos sobre Religiões Afro-Latino-Americanas, que apresenta trabalhos 

escritos (artigos, resenhas de livros e textos extensionistas), com a temática 

afrorreligiosa/calunduzeira. 

http://calundu.org/revista  

https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu  

 

NOSSA LINHA EDITORIAL 

 

A Revista Calundu apresenta publicações na área das Ciências Humanas, com a 

temática geral afrorreligiosa, trabalhada semestralmente por meio de números 

temáticos. Os textos publicados são divididos em três grupos: (1) artigos acadêmicos; 

(2) resenhas de livros recentes (publicados há no máximo 3 anos) ou antigos 

(publicados há pelo menos 60 anos); e (3) textos livres com caráter extensionista, 

produzidos pela comunidade afrorreligiosa, acadêmica ou não, de autoria própria ou de 

terceiros trabalhando com material original de religiosos (entrevistas, ensinamentos 

orais, discursos e palestras, etc.). 

 

A temática afrorreligiosa é aqui entendida como aquela das religiões afro-latino-

americanas, cujo fenômeno social hodierno no Brasil se deriva de toda história e 

experiência dos Calundus e da resistência do povo africano/afro-brasileiro escravizado 

na região. É intrínseco a esta compreensão a interpretação do Instituto Calundu 

(concorre para tanto bibliografia especializada, e.g. Segato, 1986/20051, Silveira, 20052, 

Santos, 20063), de que as religiões afro-brasileiras foram formadas neste país, ao longo 

de séculos, a partir de raízes afro-ameríndias e interações nem sempre diretas ou 

pacíficas com o colonialismo católico português. Os textos aqui publicados devem 

seguir esta premissa editorial, afastando-se, portanto, da premissa de que as religiões em 

pauta são mais propriamente africanas no Brasil do que afro-brasileiras. 

 

 
1 SEGATO, Rita Laura. Santos e Daimones. Brasília: Editora UnB, 2005. Republicação de livro de 1986. 
2 SILVA, Vagner Gonçalves. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoção brasileira. São Paulo: Selo 

Negro Edições, 2005. 
3 SANTOS, Edmar. O poder dos candomblés: perseguição e resistência no Recôncavo da Bahia.  

Salvador: EDUFBA, 2009. Livro digital em formato Amazon Kindle. 

http://calundu.org/revista
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu


v 

 

Tratando-se de religiões afro-latino-americanas, há espaço, ainda, para que outras 

formas afrorreligiosas americanas (sendo a América entendida como um continente 

amplo, que vai de sul a norte) façam parte dos diálogos aqui apresentados. Com efeito, a 

compreensão de que religiões afro-brasileiras são resultantes de um processo sócio-

histórico iniciado com a colonização do Brasil pode ser estendida para outros cantos das 

Américas: religiões afro-latino-americanas/ameríndias são resultados da colonização 

das Américas, que contou com a trágica vinda forçada de africanas/os para este canto do 

planeta, para fins de trabalho escravo. O prisma teórico desta interpretação são os 

estudos decoloniais. 

 

A Revista Calundu busca, por meio de textos livres de caráter extensionista e textos 

especializados, ouvir e amplificar a voz da comunidade afrorreligiosa, acadêmica ou 

não. Neste sentido, a revista assume um caráter extensionista, abrindo espaço para 

outras formas de conhecimento, diferentes – porém não menos importantes – do que 

aquela considerada científica. 

 

Com os textos livres o Instituto Calundu busca trabalhar na revista, ademais e sempre 

horizontalmente, principalmente com pensadores considerados como mestres populares, 

no sentido que vem sendo desenvolvido pelo antropólogo José Jorge de Carvalho, em 

seu trabalho com o Instituto de Inclusão no Ensino Superior e na Pesquisa, ligado ao 

INCTI - Instituto Nacional de Ciência Tecnologia e Inovação/UnB/MCTI. Em linhas 

gerais, mestres populares são aquelas pessoas detentoras de um saber popular extenso e 

relevante, que pode perpassar conhecimentos técnicos diversos, filosofias e modos de 

vida de toda uma comunidade. Exemplos de mestres populares que vivem a temática 

afrorreligiosa são as/os diversas/os mães e pais de santo das religiões afro-brasileiras. 

 

  



vi 

 

 

 

 

 

ÒÒGÙN: A MEDICINA-MAGIA-

RELIGIÃO IORUBÁ 

 

Volume 9, Número 2, Jul-Dez 2025 

 

 

 

  



vii 

 

SUMÁRIO 

 

Òògun: Um saber Ancestral Negro para o Bem Estar: apresentação do 

volume 9, número 2, da Revista Calundu  

Hans Carrillo Guach-Ọláyínká 

1 

 

Artigos do dossiê temático 

Desafios Epistemológico-Metodológicos: Na busca de compreensão do 

sistema simbólico Iorubá  

Ronilda Iyakemi Ribeiro  

6 

Entre Folhas, Rezas e Sangue: O Oogun Iorubá como Epistemologia de 

cura e resistência  

Clodoaldo Matias da Silva, Alexandre Figueiredo Pereira, Janderson 

Gustavo Soares de Almeida e Guilherme Pereira Stribel 

 

27 

Cheiros de Sobrevivência: A resiliência da herança Olfativa e Gustativa 

Iorubá no Brasil  

Bruno de Carvalho Leite Rodrigues e Luana de Pinho 

42 

Gêmeos Naturais e Gêmeos fertilizados In Vitro: Em questão a sacralidade 

de Ìbejì no diálogo de Òògun com a Biomedicina  

Adeyinka Olaiya e Daniel Boggi Ciardullo 

68 

Indumentárias dos Ancestrais Veneráveis Iorubás: Arte e cura 

transgeracional africana  

José Roberto Lima Santos  

89 

 

Artigos do fluxo contínuo 

O tempo dos Orixás: Meta Meta como tradução de temporalidades 

corpóreas desobedientes 

Cleberson Diego Gonçalves Maddox 

112 

 



viii 

 

Textos livres 

Na Margem da Margem: Epistemologia poética de um não sujeito.  

Cairo Eduardo da Silva Guimarães 

136 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

1 

 

ÒÒGÙN: UM SABER ANCESTRAL NEGRO PARA O BEM-

ESTAR 

ÒÒGÙN: UN SABER ANCESTRAL NEGRO PARA EL 

BIENESTAR 

 

Apresentação, volume 9, número 2 

 

Hans Carrillo Guach - Ọláyínká1 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.60911 

 

Òògùn é o nome que em várias regiões da África e das suas diásporas é dado a um 

tipo especifico de medicinas ou remédios que são produzidos por quem exerce o ofício 

de onixegun (onísègùn). Este oficio refere-se a quem pratica a cura de diferentes doenças 

e mal-estares, envolvendo plantas, rezas ou encantamentos, flores, raízes, cascas de 

arvores, animais, sementes, dentre de outros elementos naturais. Inclusive, estes podem 

ser usados até para envenenar, conforme registros da época colonial em que negros/as 

escravizados/as usavam òògùn para se libertarem das condições infra-humanas as quais 

estavam submetidos/as.  

 No entanto, esse tipo de cura não é somente praticado por onixegun. Em 

determinados momentos, esta prática também é exercida por sacerdotes e sacerdotisas na 

tradição afro conhecida como ifá, que se conhecem como bàbáláwo e ìyánífá2. Assim, as 

medicinas que derivam deste grupo de especialistas não se conhecem precisamente como 

 
1  Awó Òrúnmìlá. Professor na Universidade Federal de Goiás (UFG), Faculdade de Ciências Sociais (FCS), 

em Programas de Pós-Graduação em Sociologia (PPGS) e em Antropologia (PPGAS). Diretor do 

Calundu – Instituto de Estudos sobre Religiões Afro-Latino-Americanas. Coordenador do IROKO – Rede 

de pesquisa afrorreligiosas (Brasil/UFG) e do Coletivo Afro Alásùwadà (UFG). E-mail: 

hanscarrillo@ufg.br  
2 Cabe destacar que em ocasiões pessoas comuns ―não são onixegun ou praticantes de ifá―, podem estar 

fazendo òògùns sem saberem, pois, até um chá de determinadas ervas para curar dolências digestivas, 

por exemplo, pode ser considerado como tal.  

mailto:hanscarrillo@ufg.br


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

2 

 

òògùn, e sim como akoses, embora bàbáláwo e ìyánífá também possam preparar òògùn. 

A principal diferença está em que o primeiro tipo de medicina ―akose― está sustentado 

em corpus literários de ifá e para a sua preparação se faz imprescindível o uso de certas 

marcas desta tradição. O segundo tipo ― òògùn―, não envolve estas marcas de ifá, mas, 

entre ambas se mantém o uso comum tanto de elementos naturais ―folhas, raízes, cascas 

de árvores, sementes, etc.―, quanto um dos princípios fundamentais para a realização e 

eficácia dessas. Trata-se do entendimento dos motivos das medicinas e da profunda 

compreensão dos seus fundamentos filosóficos, biológicos, botânicos, ritualísticos, 

sociais, dentre outros3. 

Apesar dessas pequenas diferenças, ambas formas de medicinas ―òògùn e 

akose― são amplamente reconhecidas e valorizadas tanto na África quanto nas suas 

diásporas: Brasil, Cuba, Porto Rico, Colômbia, etc. Durante séculos, têm constituído parte 

essencial das práticas de saúde e bem-estar em geral, desenvolvidas nas comunidades 

afro, marcadas geralmente pelo acesso restrito a sistemas de saúdes convencionais ou 

alopáticos, bem como por outras formas de exclusão social que igualmente têm impactado 

negativamente às suas experiências de vida.  

A explorar algumas maneiras como o tipo concreto de medicina, conhecido como 

òògùn, está presente em diferentes contextos africanos e afrobrasileiros, dirige-se o 

presente dossiê, composto por artigos que tratam especificamente desta questão e por 

outros textos livres e de fluxo continuo. Uma particularidade deste dossiê, é que a maioria 

dos artigos científicos que o compõem contribuem para desenvolver outras compreensões 

sobre os òògùn, abrindo espaços para futuras pesquisas. E isso se deve a que boa parte 

dos textos não exatamente descrevem o uso de òògùn produzindo transformações 

concretas. Mais bem, outras tipologias de vínculos e transformações são abordadas, 

deixando entrever nexos entre estas realidades e alguns dos principais fundamentos dos 

òògùn.  

Como é de costume na nossa revista, o presente número abre com a seção de 

Artigos acadêmicos - dossiê temático. O primeiro texto, intitulado “DESAFIOS 

EPISTEMOLÓGICO-METODOLÓGICOS NA BUSCA DE COMPREENSÃO DO 

 
3 Agradeço aos bàbáláwo da família Sekunderin, liderada por Olóyè (Chief), Dr. Ṣọlágbadé Pópóọlá, que 

me proporcionaram estes saberes sobre os òògùn e a pratica de ifá em geral: José Rodríguez - Agboola 

(Puerto Rico), Enver Arbelaez - Olayemi (Venezuela), Pópóọlá Owomide Ifagbenusola (Nigeria).  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

3 

 

SISTEMA SIMBÓLICO IORUBÁ”, oferece pertinentes considerações epistemológico-

metodológicas para o estudo de mundos iorubás. Estas ponderações, a autora as sustenta 

na mobilização de algumas experiencias de cura que deixam entrever relações com òògùn 

em contexto africano, entendendo este tipo de remédio como via para o apaziguamento 

de relações e equilíbrios entremundos que afetam o cotidiano.  

Um segundo trabalho, intitulado “ENTRE FOLHAS, REZAS E SANGUE: O 

OOGUN IORUBÁ COMO EPISTEMOLOGIA DE CURA E RESISTÊNCIA”, adiciona 

elementos para uma compreensão mais ampla dos òògùn. O(a) seu(sua) autor(a) propõe 

compreender estas medicinas para além de uma expressão ritual e, portanto, 

simplificadora, para insistir em abraçá-las como um sistema complexo e dinâmico de 

produção de saberes e práticas que abrangem dimensões sociais, políticas, epistêmicas, 

espirituais, ecológicas, pedagógicas, de cura e bem-estar e culturais. Desta forma, òògùn 

se compreende como formas de saberes e práticas contracoloniais que operam para além 

do sagrado, atravessando experiencias cotidianas individuais e coletivas.   

Na sequência, o artigo “CHEIROS DE SOBREVIVÊNCIA: A RESILIÊNCIA DA 

HERANÇA OLFATIVA E GUSTATIVA IORUBÁ NO BRASIL”, contribui para este 

dossiê com um campo analítico que também constitui uma potência para futuros estudos 

e para pensar os òògùn como tecnologia medicinal, porém, desta vez, a partir do 

patrimônio olfativo e gustativo negro. Se bem é possível coincidir na compreensão de que 

os òògùn são uma junção de elementos naturais que se usam para potencializar e fazer 

circular o axé ―força vital da transformação― visando cura e bem-estar, os sabores e 

cheiros de alimentos, plantas, etc., abordados neste trabalho, são interpretados enquanto 

um doble-continuum: como fontes e manifestação de heranças culturais iorubá e como 

transmissores de formas de cuidado, saúde e bem-estar.  

O próximo texto, “GÊMEOS NATURAIS E GÊMEOS FERTILIZADOS IN 

VITRO: EM QUESTÃO A SACRALIDADE DE ÌBEJÌ NO DIÁLOGO DE ÒÒGUN 

COM A BIOMEDICINA”, coloca reflexões interessantes para pensar a relação entre 

procedimentos modernos para a reprodução assistida ―Fertilização in vitro (FIV) ou a 

Inseminação Artificial (IA)― e os òògùn em tradições afrorreligiosas, na concepção de 

Ìbejì. Embora o texto sugira a importância de continuar aprofundando no tema ―como 

outros também o fazem―, lança sugestões sobre como as técnicas de reprodução 

assistida, se bem podem aumentar as chances de concepção de gêmeos, a sacralização 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

4 

 

destes enquanto Ìbejì e tudo o que isso implica, dependerá da harmonização entre os 

planos espirituais e materiais, a través da realização de rituais que podem incluir a 

preparação de òògùn em diferentes momentos: antes, durante e depois da gravidez. 

Assim, este texto dialoga com fundamentos essenciais da confecção de òògùn, como é a 

compreensão necessária sobre as conexões entre os mundos transcendentes e imanentes.  

O dossiê temático finaliza com o trabalho intitulado “INDUMENTÁRIAS DOS 

ANCESTRAIS VENERÁVEIS IORUBÁS: ARTE E CURA TRANSGERACIONAL 

AFRICANA”, que analisa indumentárias ancestrais iorubas em templos/terreiros 

específicos, enquanto assentamentos. Com esta análise, o/a seu/sua autor/a tributa 

também a alguns princípios já descritos anteriormente sobre os fundamentos dos òògùn. 

Desta maneira, ditas vestimentas são concebidas como canais ancestrais para a cura e o 

apaziguamento existencial e psíquico.  

Ainda no que se refere aos fundamentos de tais remédios ancestrais, é de notar o 

fato de os òògùn constituírem formas específicas e dinâmicas de apreender os mundos 

nas suas interações, para criar novas energias transformadoras de mal-estares, que não se 

aprisionam ou assemelham às energias individuais a partir das quais estas novas energias 

emergem. Justamente, este princípio dialoga com as reflexões apresentadas em “O 

TEMPO DOS ORIXÁS: MẸTA MẸTA COMO TRADUÇÃO DE TEMPORALIDADES 

CORPÓREAS DESOBEDIENTES”. Este texto, que conforma a seção de artigos 

acadêmicos - fluxo contínuo, questiona perspectivas fragmentadas de identidades e 

gêneros, abordando cosmologias dos orixás para enfatizar em outras ontologias sobre 

identidades fluidas, plurais, criativas e dissidentes que reafirmam múltiplas dimensões do 

ser-estar. Assim como os òògùn participam ativamente na complementação das energias 

necessárias para a manifestação de propósitos específicos, estas ontologias igualmente 

potencializam tais manifestações. A través desta abordagem, é possível entender que 

novas identidades também funcionam como uma espécie de òògùn da prática, do 

pensamento, dos afetos. No fim das contas, não existem ebós ou medicinas cujas eficácias 

transformativas não estejam, também, atravessadas pela agência humana.  

O número finaliza com a seção de textos livres. Neste caso, destaca o poema NA 

MARGEM DA MARGEM. Seu autor, Cairo Guimaraes, traz um “grito” de emancipação 

e reexistencia que, mesmo sem pretensão alguma de encaixar no tema do dossiê, constitui-

se como uma espécie de òògùn, no sentido de valorizar o axé da palavra. Sua escrita, sua 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

5 

 

palavra, suas experiências vividas, sentidas e conscientizadas, como dispositivos 

complexos para transformar os seus mal-estares atrelados a estruturas discriminatórias, 

em permanentes fluir, insurgências.  

De forma geral, este lindo número é mais um esforço de pessoas comprometidas 

com a produção de conhecimentos e saberes a partir de lugares ancestrais historicamente 

desprezados pela ignorância colonial e racista, mas, onde o valor próprio jamais 

sucumbiu. Assim, esta edição exemplifica, novamente, a resiliência destas 

ancestralidades e suas potências para configurar os mundos contemporâneos, enquanto 

memorias vivas que oferecem outras seletividades de afetos, significados, práticas; enfim, 

formas de ser-estar. Desta maneira, poderia dizer que estamos diante de mais um campo 

analítico das tradições afrorreligiosas, instigante e comovedor, sobre o qual ainda existe 

muito do que falar, como bem apontado entre todos os textos.  

Por tudo o apontado até aqui, o meu maior desejo é que tenham uma 

transformadora e prazerosa leitura.  

Àṣẹ ó! 

 

Goiânia, GO, 16 de dezembro de 2025 

 

 

 

 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

6 
 

DESAFIOS EPISTEMOLÓGICO-METODOLÓGICOS 

NA BUSCA DE COMPREENSÃO DO SISTEMA 

SIMBÓLICO IORUBÁ 
 

Ronilda Iyakemi Ribeiro1 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.59778 

 

Resumo: Com o objetivo de tecer considerações a respeito dos desafios epistemológico-

metodológicos na busca de compreensão do sistema simbólico iorubá, neste estudo é 

particularizada a escuta de histórias de vida, procedimento bastante utilizado em 

pesquisas etnográficas. A abordagem desse tema é realizada por meio do estudo da 

biografia de Kuburat, 32 anos, mulher iorubá de Abeokutá, capital de Ogun State, Nigéria, 

África do Oeste, que não tem sorte no amor, o que lhe causa sofrimento psíquico. A 

compreensão de seu sofrimento é realizada sob a ótica da medicina baseada em evidências 

e sob a ótica de òògun, a indissociável medicina-magia-religião dos iorubás. Breves 

considerações sobre a convivência de òògun com a medicina baseada em evidências em 

solo africano são seguidas de ponderações a respeito do pensamento, da palavra e do 

silêncio no sistema simbólico iorubá. Também são realizadas ponderações sobre o não-

dito, o interdito e o mal-entendido na comunicação da tríade responsável pela coleta de 

dados em entrevistas etnográficas realizadas em território linguístico e semântico distinto 

daquele ao qual pertence o pesquisador: Tríade Pesquisador/Informante/Intérprete. 

Finalmente trago para o debate questões relativas à transdisciplinaridade, que associa aos 

saberes das grandes áreas do conhecimento acadêmico, conhecimentos não acadêmicos e 

conhecimentos das culturas ancestrais e das tradições religiosas e místicas 

 

Palavras-chave: Etnomedicina. Etnopsicologia. Sistema Simbólico Iorubá. Òògun. 

Sofrimento psíquico. Transdisciplinaridade.  

 

DESAFÍOS EPISTEMOLÓGICOS Y METODOLÓGICOS EN 

LA BÚSQUEDA DE LA COMPRENSIÓN DEL SISTEMA 

SIMBÓLICO YORUBA 
 

Resumen: Con el fin de hacer consideraciones sobre los desafíos epistemológico-

metodológicos en la búsqueda de la comprensión del sistema simbólico yoruba, este 

estudio particulariza la escucha de historias de vida, un procedimiento ampliamente 

utilizado en la investigación etnográfica. El abordaje de este tema se realiza a través del 

estudio de la biografía de Kuburat, de 32 años, una mujer yoruba de Abeokutá, capital del 

estado de Ogun, Nigeria, África Occidental, que tiene mala suerte en el amor, lo que le 

causa sufrimiento psíquico. La comprensión de su sufrimiento se lleva a cabo desde la 

perspectiva de la medicina basada en la evidencia y desde la perspectiva del òògun, la 

inseparable medicina-magia-religión de los yorubas. Breves consideraciones sobre la 

 
1 Professora Sênior da Universidade de São Paulo. E-mail: iyakemi@usp.br 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

7 
 

coexistencia del òògun con la medicina basada en la evidencia en suelo africano son 

seguidas por consideraciones sobre el pensamiento, el habla y el silencio en el sistema 

simbólico yoruba. También se hacen consideraciones sobre lo no dicho, lo prohibido y el 

malentendido en la comunicación de la tríada responsable de la recolección de datos en 

entrevistas etnográficas realizadas en un territorio lingüístico y semántico diferente al que 

pertenece el investigador: Tríada Investigador/Informante/Intérprete. Finalmente, traigo 

al debate temas relacionados con la transdisciplinariedad, que asocia conocimientos de 

las principales áreas del conocimiento académico, conocimientos no académicos y 

conocimientos de culturas ancestrales y tradiciones religiosas y místicas 

 

Palabras clave: Etnomedicina. Etnopsicología. Yoruba. Òògun. Sufrimiento psíquico. 

Transdisciplinariedad.  

 

Le langage est source de malentendus.  

Mais, chaque jour, tu pourras t'asseoir un peu plus près. 

Antoine de Saint-Exupéry. Le Petit Prince, 1943 

 

Pesquisadora da área de ciências humanas e sociais há mais de meio século, 

vivenciei e continuo vivenciando o desenvolvimento de teorias e metodologias diversas. 

Iniciei meu caminho com uma pesquisa quantitativa de mestrado, que me custou sete anos 

de trabalho e conduziu a resultados totalmente inúteis e descartáveis. O tempo foi 

passando, as ciências se desenvolvendo e as pesquisas qualitativas conquistando 

legitimidade crescente. Também fomos nos desenvolvendo da multidisciplinaridade para 

a interdisciplinaridade, e desta, para a transdisciplinaridade. 

Foi assim que pude me servir do método etnográfico ao realizar pesquisa de 

campo para a produção de minha tese de doutorado em Psicologia (USP), intitulada A 

Mulher, o Tempo e a Morte. Envelhecimento Feminino no Brasil e na Nigéria (iorubás), 

concluída em 1987. O trabalho de campo foi realizado em Abeokutá, capital do estado de 

Ogun, Nigéria (África do Oeste), onde estive movida pelo desejo de ouvir mulheres 

iorubás para conhecer seu modo de compreender a vida, a morte e o pós-morte.  

Em 1996 eu concluiria a produção de minha tese de doutorado em Antropologia 

(USP), intitulada Mãe Negra. O significado Iorubá da Maternidade, com pesquisa de 

campo igualmente realizada em Abeokutá, onde voltei a ouvir mulheres iorubás.  

De 1996 até agora se passaram três décadas de progresso das ciências e de 

desenvolvimento da multi, inter e transdisciplinaridade. Ao longo desses anos muitas 

leituras, reflexões e debates foram desenvolvidos. Fui ensinando-aprendendo novas 

formas de pesquisar junto às sucessivas gerações de pesquisadores, cujo desenvolvimento 

acompanhei/acompanho.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

8 
 

A obra de Oropeza (2018) tem se mostrado indispensável às minhas reflexões. 

Intitulada Investigacion Cualitativa: metodologia, relaciones y etica. Estrategias 

biográficas-narrativas, discursivas y de campo, essa obra reúne elementos fundamentais 

para o pensar crítico latino-americano. 

Recentemente, e por acaso, conheci o trabalho Conversando com Gaspare 

Spatuzza. Um relato de vida, uma história de chacinas (2018), de Alessandra Dino, 

italiana dedicada a estudos no campo da Sociologia Jurídica. O que teria esse livro a ver 

comigo? A leitura do Sumário me ofereceu algumas pistas – alguns dos temas abordados 

pela autora são de elevado interesse para mim. Ao fazer referência a seu procedimento de 

escuta da biografia de Gaspare Spatuzza, líder mafioso encarcerado na Itália, Alessandra 

diz que sua intenção é a de “ir ao cerne das feridas”, registrar “autobiografias plurais”, 

“viver para contar”, “ouvir o não-dito”... 

Há impedimentos próprios da comunicação humana. Como superá-los? Ou apenas 

conseguimos atenuá-los? Tais impedimentos, presentes na interação humana do dia a dia, 

se fazem igualmente presentes nas interações estabelecidas entre pesquisadores e 

colaboradores de pesquisas desenvolvidas interculturalmente. Por que seria diferente? 

Quando me proponho a ouvir uma história de vida, uma narrativa autobiográfica, 

me percebo disposta a acreditar em tudo o que ouço a não ser que controvérsias sejam 

evidenciadas. Mas posso me perguntar: qual das personas de meu/minha interlocutor/a 

está se expressando verbalmente? A história narrada é expressão de verdades? E mais: 

como sou percebida? Qual ou quais estereótipos humanos estão sendo projetados em 

mim? Em suma: com quem estou falando e com quem meu/minha interlocutor/a supõe 

estar falando? 

Como foi cantado por Mário de Andrade (1929) na obra Remate de Males,  

 

Eu sou trezentos, sou trezentos-e-cinquenta,  

Mas um dia afinal eu toparei comigo...  

 

Outra menção à multiplicidade da Pessoa encontramos num texto de autoria 

atribuída a Friedrich Nietzsche, porém não confirmada: 

 

Eu sou vários! Há multidões em mim. Na mesa de minha alma sentam-

se muitos, e eu sou todos eles. Há um velho, uma criança, um sábio, um 

tolo. Você nunca saberá com quem está sentado ou quanto tempo 

permanecerá com cada um de mim. Mas prometo que, se nos sentarmos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

9 
 

à mesa, nesse ritual sagrado eu lhe entregarei ao menos um dos tantos 

que sou, e correrei os riscos de estarmos juntos no mesmo plano. Desde 

logo, evite ilusões: também tenho um lado mau, ruim, que tento manter 

preso e que quando se solta me envergonha. Não sou santo, nem 

exemplo, infelizmente. Entre tantos, um dia me descubro, um dia serei 

eu mesmo, definitivamente. (Sem referência precisa) 

 

A mesma noção é expressa de modo muito simples num dito popular africano:  

 

São muitas as pessoas na Pessoa. 

 

Considerando haver duas Pessoas múltiplas interagindo durante entrevistas 

etnográficas, podemos perguntar: quem está falando com quem? Do mesmo modo, 

durante a conversa entabulada é recomendável estarmos atentos à possível ocorrência de 

não-ditos, interditos, falseamentos e, ainda, falsas memórias. Quanto haverá de verdade 

nos dados obtidos durante entrevistas de modo geral e, especialmente, em entrevistas 

realizadas em sociedades e culturas distintas da nossa, por vezes com idiomas 

radicalmente diferentes.  

Visando aprofundar minha compreensão do sistema simbólico iorubá, a mim 

interessa problematizar essa temática e refletir sobre ela toda vez que obtenho dados 

primários em campo e toda vez que obtenho dados secundários nas obras de referência. 

Em pesquisas etnográficas, um dos focos principais a serem considerados é o fato, muitas 

vezes vivenciado por pesquisadores, de que pode ocorrer um hiato entre o “dever” do 

testemunho e a impossibilidade da narração por algum tipo de interdição. 

Mas, neste artigo estas considerações de ordem geral atendem apenas à finalidade 

de constituírem o cenário no qual são realizados os encontros de pesquisadores com 

colaboradores participantes das entrevistas etnográficas realizadas. 

Insisto na constatação de que a verticalidade dos determinantes de ordem pessoal 

entrecruza, inevitavelmente, com a horizontalidade dos determinantes históricos e 

socioculturais. E a constatação de que todo impulso para escrever deita raízes no desejo 

de buscar mais um seixo para a construção de si mesmo e no impulso para participar da 

construção de saberes, necessariamente uma tarefa coletiva.   

Em nosso caso, a linha horizontal é traçada historicamente pelo fato de 

pertencermos à sociedade brasileira, pluricultural e multirracial neste país que ocupa o 

nobre segundo posto em população negra no planeta e o nobre primeiro posto em 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

10 
 

concentração demográfica de negros fora do continente africano. Sim. Mas o que dá pra 

rir dá pra chorar: a história de nosso país também nos envergonha por ser ele o último a 

abolir a escravidão, que tendo perdurado por 350 de seus 525 anos de existência, 

determinou que sete em cada dez dias de  nossa história fossem vividos sob o regime 

escravocrata. 

Como evitar as sérias consequências de tais condições históricas? Somente 

poderia ter ocorrido o que de fato ocorreu: a construção de um inconsciente e de um 

imaginário coletivos repletos de estereótipos negativos da África, de seus descendentes e 

de tudo que lhe diga respeito. Acrescenta-se a isso o silêncio quase absoluto que pairou, 

e em boa medida ainda paira, sobre a história e a geografia da África, sobre suas 

concepções filosóficas, epistemológicas, religiosas, sobre seus saberes tradicionais, 

confirmando a fala de Ali Wiesel, Prêmio Nobel da Paz (1986): “o carrasco mata duas 

vezes, a segunda, pelo silêncio”.   

Nesse contexto histórico-social constatamos o quanto é frequente o uso de 

histórias de vida e de narrativas biográficas como recurso metodológico em pesquisas das 

ciências humanas e sociais, muitas vezes sem questionamento algum a respeito da 

“veracidade” da história narrada. Ao narrar a própria trajetória biográfica, Chimamanda 

Ngozi Adiche (2019), nigeriana da etnia igbo, intitula sua narrativa O perigo de uma 

história única, enfatizando que um mesmo fenômeno, uma mesma ocorrência, podem ser 

narrados de muitos modos, sendo mesmo recomendável evitarmos toda e qualquer 

história única.  

Igualmente recomendável é que o uso de narrativas como recurso metodológico 

seja continuamente questionado. Não para ser evitado. Apenas para que possamos lidar 

criteriosamente com nossos dados de campo. Questões epistemológicas e metodológicas 

sobre o uso de histórias de vida e de narrativas biográficas é particularmente delicado em 

contextos nos quais lidamos com temas “proibidos” ou temas-tabu. Também delicado nas 

pesquisas interculturais. Exemplificam isso os depoimentos de homens e mulheres cuja 

escuta depende do apoio de um intérprete e depoimentos de pessoas cuja experiência de 

vida as colocou em sistemas coletivos que adotam o silêncio como regra de ouro.  

Tenho me preocupado em questionar, do ponto de vista metodológico, o próprio 

sentido da narração no que diz respeito à “veracidade” daquilo que é dito pelos 

interlocutores participantes de nossas tentativas de produzir saberes por meio de 

pesquisas científicas. Isto sem ignorar, evidentemente, as inevitáveis ambivalências e 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

11 
 

“contaminações”, ou seja, o que nós pesquisadores/as experimentamos durante cada 

conversa, cada interlocução, cada situação de diálogo. Com ambivalências e 

“contaminações” temos que lidar sempre, pois elas integram características da 

metodologia de pesquisa eleita por nós.  

Mantendo essa preocupação como cenário de fundo, no presente contexto 

pretendo retomar parte dos dados obtidos por integrantes do Grupo de Pesquisa (CNPq-

UNIP) Estudos Transdisciplinares das Heranças Africana e Indígena e do Grupo de 

Pesquisa e Estudos Transdisciplinares do Saber Tradicional Iorubá (Centro Cultural 

Oduduwa), ambos coordenados por mim. Durante o estudo de cunho etnopsicológico e 

etnomédico intitulado Fatores etiológicos de sofrimentos psíquicos: a ótica tradicional 

iorubá (África Ocidental), desenvolvido em coautoria (Ribeiro; Sàlámì; Frias, E.R.; Frias, 

R.R.; Salamí, O.A.R., 2022), estabelecemos o objetivo de discorrer sobre fatores 

etiológicos de sofrimentos psíquicos sob a ótica tradicional iorubá e a ótica da medicina 

baseada em evidências. 

O método adotado no referido estudo associou dados secundários obtidos em 

fontes bibliográficas e virtuais a dados primários, obtidos por meio de observação 

participante e de entrevistas semi-dirigidas realizadas em Abeokutá (estado de Ogun, na 

Nigéria) e de entrevista realizada com médica psiquiatra de São Paulo, Brasil. O 

referencial teórico privilegiou a recente produção acadêmica de pesquisadores africanos 

e a produção do Grupo de Pesquisa (CNPq-UERJ) Racionalidades Médicas e Práticas de 

Saúde, liderado por Madel Terezinha Luz, especialmente a obra Racionalidades médicas 

e práticas integrativas em saúde: estudos teóricos e empíricos (Luz e Barros, 2012).  

Madel Therezinha Luz é responsável pela criação do conceito de racionalidades 

médicas (1990). Seu trabalho contribuiu de modo significativo para a legitimação das 

práticas integrativas e complementares em saúde, relacionadas à medicina convencional, 

ou biomedicina. 

Um de nossos interesses foi o de explorarmos melhor alguns aspectos do encontro 

do tradicional com o moderno na Nigéria. Especialmente, verificar como a medicina 

baseada em evidências convive com òògun, a medicina tradicional iorubá, de cunho 

vitalista, cujos procedimentos médico-mágico-religiosos têm se mostrado eficazes. No 

estudo ora mencionado foram registradas narrativas biográficas de mulheres iorubás. 

Trago para o presente contexto uma dessas narrativas.  

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

12 
 

Kuburat, mulher Iorubá, não tem sorte no amor  
 

Kuburat, mulher iorubá de Abeokutá, entrevistada aos 32 anos de idade por 

Iyakemi, apesar de saudável, bela e elegante, não atrai pretendentes. Todo o seu empenho 

de muitos anos redundou em fracasso e sua solidão a afetou física e psicologicamente. 

Em procura de atendimento para seu desequilíbrio psíquico ouviu de um babalaô a 

resposta para a pergunta que se tornara central em sua vida: “Por que não consigo um 

pretendente, um namorado, um homem que queira ser meu companheiro?”. A consulta a 

Ifá-Orunmilá, Orixá da Sabedoria, Testemunha de todos os nascimentos na terra, trouxe 

a resposta: embora não estivesse ciente disso, Kuburat é uma mulher que já nasceu casada 

e homem algum ousará provocar a ira de seu marido. Casada? Sim! Casada com um okó-

órun, “espírito-marido”, “marido espiritual” habitante de orun, o plano espiritual. 

Embora a informação trazida pelo oráculo de Ifá lhe proporcione um certo alívio, 

pois saber que suas tentativas fracassadas não se devem a uma incompetência pessoal já 

eleva sua autoestima. Saber-se casada com um habitante do orun implica lembrar-se de 

que uma união dessa natureza jamais teria ocorrido se ambos não pertencessem ao mesmo 

egbé, à mesma sociedade espiritual. Implica lembrar-se também que casamentos como o 

seu são testemunhados por outros membros do mesmo egbé, fato que impossibilita a 

ruptura do vínculo conjugal. Decorre disso a necessidade de Kuburat reconhecer o 

inquestionável fato de que, sendo esposa de um habitante do orun, deverá permanecer 

solteira no aiyê, plano físico da existência. 

A consulta oracular foi realizada por um babalaô que iniciou sua leitura logo 

depois de solicitar permissão ao Ori, divindade pessoal de Kuburat, para adentrar aos 

mistérios de seu ipin Orí (destino do Ori). O babalaô disse a Kuburat que sua vinda ao 

aiyê não teria sido autorizada pela liderança de seu egbé de pertença, nem autorizada por 

seu marido espiritual, caso ela não tivesse concordado com a condição de receber visitas 

noturnas de seu esposo espiritual, fazer amor com ele e lhe ser fiel e leal, impedida, pois, 

de contrair núpcias com um habitante do plano físico e de gestar filhos biológicos. 

O que lhe restou depois de conhecer essa determinação de seu destino? Tudo o 

que lhe restou foi aceitar a própria sorte e ser consolada pelo fato de já ser casada e de 

poder ser mãe de espíritos-filhos, nascidos dos encontros amorosos noturnos com seu 

okó-órun, espírito-marido, marido espiritual.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

13 
 

Considerando haver em diversas etnias da sociedade tradicional africana a 

convicção de ser possível essa modalidade de casamento, seja entre uma mulher e um 

okó-órun, seja entre um homem e sua ayá-órun, espírito-esposa, esposa espiritual, Jimoh 

(2015) investigou esse fenômeno em dois grupos do sudoeste da Nigéria. Um desses 

grupos foi constituído por nigerianos da etnia igbo e o outro grupo constituído de 

nigerianos de tradição islâmica para investigar semelhanças e diferenças nos modos de 

compreensão dessa modalidade de união conjugal. Também para conhecer melhor essa 

condição humana e explorar possíveis meios de libertação do sofrimento psíquico ao qual 

ficam submetidas pessoas casadas com espíritos.  

Em casos extremos pode ocorrer que uma mulher esposa de um okó-órun receba 

permissão para se casar com um habitante do aiyê, gestar e parir filhos, desde que aceite 

a condição de continuar integrando seu Egbé Àtorunwa, “egbé trazido ao nascer” e desde 

que seus filhos também venham a integrá-lo. Nestes casos, casamentos realizados no 

mundo físico servem para dar continuidade a núpcias espirituais pré-existentes, das quais 

nascem filhos pertencentes a um mesmo egbé, ou seja, à mesma sociedade espiritual à 

qual pertencem seus pais. 

Após nascer no plano físico uma mulher nascida casada viverá como um ser 

humano comum, com a diferença de que à noite receberá visitas conjugais de seu okó-

órun e durante o dia poderá vê-lo em sonhos ou em estado de transe. Rarissimamente 

ocorrerá a manifestação de seu okó-órun durante o estado de vigília. Os intercursos 

sexuais noturnos são frequentes e tão reais que a mulher deixa ser virgem e regularmente 

atinge o orgasmo. Poderá engravidar e apresentar alterações físicas, como o aumento das 

mamas, náuseas e suspensão do ciclo menstrual. Talvez um processo análogo ao que 

conhecemos como gravidez psicológica. Também amamentará filhos espirituais em 

sonhos.  

Além do prazer sexual, essa mulher usufrui de outros privilégios: presentes, total 

assistência às suas necessidades, proteção contra inimigos... Vemos que suas dificuldades 

dependem do tipo de contrato por ela estabelecido com seu okó-órun: se seu pacto implica 

em compromisso total, lhe será absolutamente impossível ter vida conjugal com um 

habitante do aiyê, mesmo que se esforce muito para isso.  

Nos casos em que as regras desse pacto forem mais suaves a mulher poderá ser 

autorizada a estabelecer relações amorosas no plano humano, sob risco de que a nova 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

14 
 

união seja destruída a qualquer momento pelo espírito-marido, que fomentará ódio e 

discórdia no íntimo de sua relação conjugal física, até o rompimento da aliança.  

Mesmo que a mulher deseje o divórcio para se libertar do espírito-marido, 

considerado cônjuge legitimo, ela encontrará sérios obstáculos, entre os quais o de passar 

a ser vista em seu egbé como adúltera, desleal, traidora, por haver desrespeitado uma 

aliança de eras. 

Os onixegun, praticantes de òògun e os babalaôs detêm recursos para libertar uma 

mulher ou um homem de tais condições. Para isso utilizarão sua autoridade para apaziguar 

o espírito-cônjuge que será abandonado e os demais membros do próprio egbé, utilizando 

para isso èrú egbé (oferendas de pólvora), roupas, ojá ómó (faixas para carregar crianças 

nas costas), pentes, brincos, colares, frutas, biscoitos e bonecas bebês.  

As oferendas, colocadas em uma cabaça, são entregues em determinado córrego 

exatamente às 23 horas e 30 minutos, e o cônjuge habitante do aiyê deverá permanecer 

no leito do córrego para ver se a cabaça será conduzida pelas águas, sinal de aceitação da 

oferenda. Havendo aceitação, a frequência de perturbações se reduz e as tensões se 

atenuam, o que não implica em libertação total, do que decorreria a necessidade de repetir 

o procedimento ritualístico a intervalos regulares para atenuar novas perturbações e 

tensões que voltem a ocorrer. 

 

O que diz a medicina ocidental sobre o sofrimento psíquico de Kuburat?  
 

Desejosos de compreender o sofrimento psíquico dessas mulheres sob a ótica da 

psiquiatria ocidental moderna, solicitamos à Dra. Tatiane Vasconcelos, experiente e 

competente psiquiatra atuante na capital de São Paulo, que colaborasse conosco 

apresentando suas hipóteses diagnósticas. Embora suas considerações sobre cada um dos 

casos abordados no estudo anteriormente mencionado tenham sido detalhadas, no 

presente contexto, cabe apresentar somente as considerações diagnósticas relativas ao 

caso Kuburat.  

Sob a ótica da psiquiatria ocidental contemporânea, o caso Kuburat foi 

considerado “um caso de diagnóstico difícil de ser realizado, que exige um estudo mais 

aprofundado”. Como em todos os demais casos estudados, para Kuburat foram 

recomendadas psicoterapia e medicação alopática. 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

15 
 

O que diz Òógun sobre o sofrimento de Kuburat?  
 

Nos artigos Influence of Paranormal beliefs on Psychopathology in a Cross-

Cultural Society (Adebayo; Ilori, 2013), Religiosity, paranormal beliefs and 

psychopathological symptoms in two ethnic samples (Ilori; Adebayo; Ogunleye, 2014) e 

The Yoruba concept of spirit husband and the Islamic Belief in intermarriage between 

Jinn and Man: a comparative discourse (Jimoh, 2015) temos dados relevantes da 

produção acadêmica nigeriana para melhor compreensão da temática aqui considerada.  

Kuburat, essa mulher sem sorte no amor por estar casada com um okó-órun, por 

meio de consulta oracular toma conhecimento da causa de sua impossibilidade de 

construir uma família no plano físico e compreende que é injustificável o seu isolamento 

social produzido pelo receio de ser criticada socialmente por ser estéril.  

Dados desse diagnóstico possibilitam que ela ressignifique a própria condição e 

nisso encontra alívio imediato para seu sofrimento psíquico. Ao ser notificada que sua 

impossibilidade de assumir papeis conjugais e parentais é causada por sua condição 

existencial de mulher comprometida com um espírito-marido, a quem deve lealdade, ela 

passa a ser respeitada pelos demais e isso alivia em grande parte o seu sofrimento. 

Ao ser identificada a causa de sua esterilidade e sua impossibilidade de assumir 

papeis conjugais e parentais, suas condições de mulher solteira e estéril são 

ressignificadas tanto por ela quanto por seu grupo social e deixam de ser criticáveis: 

passam a ser elogiáveis. Elogiáveis porque a postura ético-moral adotada por Kuburat  ao 

viver sua condição de mulher casada com um espírito-marido, a quem deve lealdade, é 

digna de respeito por parte dos demais, o que proporciona grande alívio a seu sofrimento 

e lhe permite sair de seu estado de solidão. 

De modo geral, esse estudo possibilitou concluir que muitas condutas que seriam 

consideradas psicopatológicas pela medicina baseada em evidências, demandando 

psicoterapia e medicação psiquiátrica, segundo a compreensão iorubá de realidade, essas 

condutas são consideradas fenômenos místico-religiosos quando submetidos à lógica de 

òògun, Uma conclusão secundária, igualmente importante e que, aliás, vem sendo 

apreciada de modo crescente em países africanos, diz respeito à necessidade urgente de 

associar essas duas práticas médicas coexistentes na África, cada qual com recursos 

próprios, muitos dos quais complementares. 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

16 
 

Òògun convive com a medicina ocidental 
 

Na Nigéria, como em muitos outros países africanos, o regime republicano 

convive com o monárquico. A estrutura de poder, em cujo ápice figura o presidente da 

república, convive com a estrutura tradicional de poder, caracterizada pela presença de 

obás, reis responsáveis pela ordem e pela disciplina de comunidades. 

De modo análogo a este acha-se estruturada a assistência à saúde da população, 

pois em seu âmbito convive a medicina baseada em evidências, própria das sociedades 

ocidentais, com a medicina tradicional, praticada por onixéguns, praticantes de medicina 

tradicional, e aprofunda raízes na milenar história das etnias africanas. As duas propostas 

de prevenção e cura são organizadas em especialidades médicas: enquanto jovens do 

mundo ocidental frequentam a universidade para formação e aprimoramento profissional, 

crianças e jovens da sociedade tradicional iorubá assentam-se sobre esteiras, ao lado de 

seus pais, mães ou avós, para recebem ensinamentos a eles transmitidos “de boca 

perfumada a ouvidos dóceis e limpos”.  

Há famílias especializadas em diagnóstico, prevenção e cura de distintas 

especialidades médicas: famílias de pediatras, de ginecologistas, de ortopedistas, de 

psiquiatras, por exemplo, nas quais conhecimentos tradicionais de diagnóstico, prevenção 

e cura são transmitidos transgeracionalmente. 

Sendo impossível pensar e realizar uma prática médica recortada da sociedade e 

da cultura que lhe deu origem e a sustenta, o que ocorre quando o tradicional se encontra 

com o moderno? Ocorre a coexistência de dois sistemas de saúde distintos, aparentemente 

paralelos, mas, em verdade, passíveis de complementaridade: um sistema tradicional, 

entranhado no cotidiano das pessoas, e um sistema moderno, entranhado na vida 

acadêmica e no corpus científico. Em se tratando de sofrimento psíquico, cada um desses 

sistemas adota perspectiva própria de leitura do que seja saúde ou doença mental e oferece 

procedimentos específicos de resgate do equilíbrio psíquico. 

Narrativas biográficas análogas à de Kuburat produzem estranheza. A mesma 

estranheza que experimentamos ao lermos obras do Realismo Fantástico, como as de 

Julio Cortazar, Gabriel García Marques, Jorge Luiz Borges...  

As duas racionalidades médicas colocadas em confronto diferem radicalmente 

entre si por serem muito distintos seus princípios e fundamentos; seus parâmetros; suas 

concepções de pessoa e destino humano, de universo e tempo, de saúde, doença e cura.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

17 
 

 

A estranheza produzida por temas “Fantásticos” 
 

A respeito da estranheza experimentada ao ouvirmos uma narrativa como a de 

Kuburat, encontramos algumas considerações interessantes em A Psicologia em diálogo 

com Saberes Tradicionais: reflexões epistemológico-metodológicas (Ribeiro, 2024). Diz 

a autora: Quando Manisa Salambote Clavert, querido orientando nascido na República 

Democrática do Congo, apresentou em congresso o tema “Crianças que choram demais” 

(2009), sua fala produziu nos ouvintes a mesma estranheza produzida em meus ouvintes 

quando abordo temas como “Os mortos curam”, ao discorrer sobre fatos e fenômenos 

transgeracionais presentes em processos de cura realizados por onixegun, os/as 

praticantes de òògun. 

Manisa, contava que entre os wongo, seu grupo étnico bantu, sempre que um bebê 

chorava demais, apesar de ter suas necessidades básicas satisfeitas, o oráculo era 

consultado para elucidar a respeito da causa de seu desconforto, de seu sofrimento. Uma 

causa frequente desse fenômeno era o fato de o nome a ele atribuído o identificar como 

pertencente à linhagem de determinado genitor – ou de seu pai ou de sua mãe -, quando 

o bebê pertence, de fato, à outra linhagem. Por exemplo, o bebê é identificado como 

pertencente à linhagem materna quando, de fato, pertence à linhagem paterna. Ou vice-

versa. Identificada essa causa, e alterado o nome, o bebê serenava. 

A mesma estranheza se manifesta sempre que discorro sobre transgeracionalidade 

(Ribeiro, 2017), com apresentação de fatos e fenômenos de repetição transgeracional, 

casos de “herança espiritual” não explicável em termos genéticos, como por exemplo a 

repetição de acidentes de automóvel, de incidentes desfavoráveis ocorridos por ocasião 

de partos, de coincidências infelizes associadas à repetição de nomes na corrente 

geracional, entre outros descritos por Anne Ancelin Aschutzebberger (1997). 

Como explicar fatos e fenômenos como estes, que nos levam a retomar o antigo 

debate sobre determinismo e livre-arbítrio? Que métodos de pesquisa utilizar para 

elucidar questões como estas, presentes nas fronteiras das Ciências Humanas e Sociais 

com a Filosofia, a Teologia, a Religião? Ao nos voltarmos para dramas do existir humano, 

para fatos da Miséria do Mundo, diversos deles reunidos na obra organizada por Pierre 

Bourdieu (2008), nos vemos diante do Mistério: a cada vez que nos aproximamos dele 

ele recua, como bem enfatiza Luiz Berni (2025), ao abordar tais questões. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

18 
 

 

Convidando Edgar Morin para esta prosa 
 

Em A cabeça bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento, Edgar Morin 

(2003), inspirado em Montaigne, para quem mais vale uma cabeça bem-feita do que uma 

cabeça bem-cheia, afirma que as novas ciências “sistêmicas” rompem o dogma 

reducionista de explicação pelo elementar e passam a tratar de sistemas complexos. 

Enquanto nas cabeças bem cheias os conhecimentos são acumulados sem um princípio 

de seleção e de organização que lhes dê sentido, em cabeças bem-feitas os conhecimentos 

são organizados para poderem ser relacionados, o que favorece a colocação e o tratamento 

de questões. 

Morin (2003) considera que o enfrentamento da incerteza demanda admitir que 

conhecer e pensar não implicam em obter verdades absolutas. Implicam, sim, em dialogar 

com a incerteza. Uma vez constatado, no século XX, que há limites para o conhecimento, 

a maior certeza a ser obtida é a de que incertezas são indestrutíveis, tanto no conhecimento 

quanto na ação. Além disso, a constatação de que o destino dos indivíduos e de toda a 

humanidade é incerto, nos proporciona condições para o enfrentamento das incertezas. 

Para Morin (2003), o conhecimento da condição humana é regido por três 

princípios de incerteza: o cerebral, o físico e o epistemológico. Segundo o princípio 

cerebral da incerteza, o conhecimento é somente tradução e construção do real, 

comportando, pois, risco de erro. Ou seja, o conhecimento nunca reflete o real, como num 

espelho. Segundo o princípio físico da incerteza, o conhecimento dos fatos é sempre 

tributário da interpretação, dada a impossibilidade de conhecermos a coisa em si. 

Finalmente, do princípio epistemológico da incerteza decorre a crise dos fundamentos da 

certeza em filosofia e em ciência.  

Ao final do século XX, a grande revelação foi a de que o futuro não é guiado pelo 

progresso histórico. Uma vez admitida a derrota do progresso histórico, o vírus da 

incerteza se espalhou por toda parte. Mas, a consciência da História não se mostrou 

totalmente inútil, pois serve para reconhecermos caracteres determinados e aleatórios do 

destino humano e nos abrirmos à incerteza do futuro. 

Morin (2003) se refere a três viáticos. O que se entende por viático? Essa palavra, 

que designa o ato de uma pessoa receber a comunhão em seu leito de morte, deriva de 

uma antiga tradição greco-latina – a de compartilhar refeição com pessoas prestes a 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

19 
 

empreender uma viagem, razão pela qual o viaticum é frequentemente chamado de 

alimento para a jornada. No caso do agonizante se refere ao alimento espiritual da 

eucaristia que o prepara para sua jornada no pós-morte. 

Pois bem, o primeiro viático enunciado por Morin (2003) diz respeito ao preparo 

para viver num mundo incerto. Isto, sem a adoção de um ceticismo generalizado, pois é 

preciso nos esforçarmos por exercitar um pensamento constantemente aplicado no 

empenho para permanecer consciente da ecologia da ação, lutando sempre contra a 

tendência de mentir para si mesmo. Lutando sempre para evitar imprevisíveis 

consequências últimas.  

O segundo viático, relativo à estratégia definida em função do objetivo a ser 

atingido, é determinante do desenvolvimento da ação. A estratégia deve incluir táticas 

para reunir, incessantemente, as informações coletadas e enfrentar situações ocasionais 

do percurso.  

Como toda estratégia traz em si a consciência da incerteza a ser enfrentada, dado 

o fato de todo destino humano implicar na única certeza possível - a da morte-, o terceiro 

viático é relativo ao desafio de termos sempre presente a plena consciência de 

participarmos, cada um de nós, da aventura da humanidade. Na estratégia está presente 

uma aposta não limitada aos jogos de azar: aposta que coloca a incerteza em relação com 

a fé ou a esperança. 

Reformar o pensamento implica, pois, na adoção de um modo de pensar capaz de 

unir e solidarizar conhecimentos separados, capaz de se desdobrar em uma ética da união 

e da solidariedade entre humanos; capaz de não se fechar no local e no particular, mas de 

conceber os conjuntos para favorecer o senso de responsabilidade e de cidadania, 

consequências da reforma do pensamento que são de ordem existencial, ética e cívica. 

Morin (2003) relembra que em Discurso do Método, René Descartes (1979) 

propõe que cada dificuldade seja dividida no máximo possível de fragmentos e que cada 

fragmento seja examinado e conhecido. De acordo com o terceiro princípio proposto por 

Descartes no Discurso do Método, é preciso ordenar os pensamentos, partindo de assuntos 

mais simples, mais facilmente conhecidos, para progressivamente ir conhecendo assuntos 

mais complexos. Isto implica em separação e redução, princípios que regem a consciência 

científica desde então até hoje. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

20 
 

Vemos que Descartes partia de um princípio simples de verdade, que a identificava 

com ideias claras e distintas. Por isso pôde propor um discurso do método em poucas 

páginas. 

E Morin? Busca um método capaz de nos oferecer a receita que fechará o real 

numa caixa? Não! Busca um método capaz de nos fortalecer para lutarmos contra o 

idealismo, que nos convida a acreditar que o real possa ser encarcerado em ideias. 

Reconhece que toda ciência é transdisciplinar, sendo preciso evitar imperialismos 

teóricos, fugir de concepções do saber como patrimônio a ser armazenado em bancos 

informacionais e a ser computado por instâncias anônimas e superiores aos indivíduos, o 

que nos privaria do direito à reflexão e à consciência, próprias do humano. 

Em Ciência com Consciência, Morin (2005) realiza uma profunda reflexão sobre 

a crise da ciência moderna e propõe uma nova racionalidade, capaz de articular o saber 

científico com a consciência ética, social e planetária. Em outras palavras: Morin (2005) 

defende que a ciência deve incluir a consciência de si mesma - das próprias condições, 

dos próprios limites, de suas consequências e de suas responsabilidades. 

 

De Morin à Transdisciplinaridade 
 

O reconhecimento de que toda ciência é transdisciplinar nos remete 

imediatamente a Basarab Nicolescu (1999), proponente de três pilares metodológicos - 

diferentes níveis de realidade, lógica do terceiro incluído e complexidade. Nos remete 

também a Patrick Paul (2005), que além de associar outras lógicas à lógica do terceiro 

incluído, acrescenta o paradoxo como quarto pilar metodológico. Em Transdisciplinarité 

et formation. Interfaces et transdisciplinarités, Patrick Paul (2005, p. 36) se refere ao fato 

de a transdisciplinaridade, desde 1990, tentar responder a uma visão então nova, mais 

ampla e mais global do homem e da natureza. Com o propósito de situar-se "entre" e 

"além" das disciplinas, a transdisciplinaridade propõe reunir disciplinas separadas por 

métodos que lhes são próprios. Diz Paul: 

 

Esse novo discurso é definido não tanto por um território comum, mas 

por uma luz incomum, tanto epistemológica quanto metodológica, das 

margens e pontes que separam e conectam as disciplinas. Mas implica 

também a aceitação de espaços que ultrapassem o quadro disciplinar e 

que especifiquem de forma mais aguda a relação entre objeto e sujeito 

https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Interfaces+et+transdisciplinarit%C3%A9s%22&source=gbs_metadata_r&cad=3


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

21 
 

ao questionar, mais particularmente, uma nova epistemologia do sujeito 

e da sua formação. (PAUL; PINEAU, 2005, p. 36) 

 

Da fragmentação disciplinar a um novo diálogo entre os saberes, de Américo 

Sommerman (2006), trata de novas abordagens para a articulação de saberes, que além 

de favorecerem o cruzamento entre saberes das disciplinas acadêmicas, também 

favorecessem o cruzamento entre esses saberes e ainda outros, produzidos fora dos muros 

da academia, por meio de outras modalidades do conhecer. Assim surgiram os seguintes 

designativos: multidisciplinaridade, pluridisciplinaridade, interdisciplinaridade e 

transdisciplinaridade. 

Sommerman ponderou: devemos considerar como atitude transdisciplinar aquela 

adotada na busca de compreensão da complexidade do universo, das relações entre 

pessoas, das relações subjetivas (dos sujeitos consigo mesmos) das relações com objetos 

para recuperação dos sentidos da relação da pessoa com a Realidade, entendendo que a 

Realidade é passível de ser concebida pela consciência humana. Do mesmo modo, 

entendendo que a relação da pessoa com o Real também é passível de ser concebida pela 

consciência humana, entendido o Real como referência absoluta e sempre velada. 

Portanto, transcendente. 

A busca de compreensão desses âmbitos de complexidade exige articulação dos 

saberes das ciências, das artes, da filosofia, de antigas tradições do saber humano e da 

experiência cotidiana por haver distintos modos de perceber e descrever a Realidade e a 

relação da Realidade com o Real.  

A simples comunicação de ideias entre disciplinas constitui a 

multidisciplinaridade, a pluridisciplinaridade, ou o início do processo de 

interdisciplinaridade. Algo diferente ocorre quando se trata da emergência da 

transdisciplinaridade, pois, somente nessa instância também são integrados saberes não 

acadêmicos, pois seu caráter epistemológico-paradigmático inclui conhecimentos das 

culturas ancestrais e das tradições espirituais e religiosas. Abre-se, pois, para uma visão 

global do campo de saberes. Na transdisciplinaridade o sujeito cognoscente desenvolve 

pensamento complexo.  

Enquanto a interdisciplinaridade tem por objeto saberes das grandes áreas do 

conhecimento acadêmico – ciências da natureza, ciências formais, ciências sociais e 

humanidades, o objeto da transdisciplinaridade associa aos elementos próprios da 

interdisciplinaridade, conhecimentos dos quatro grandes modelos estruturantes do aos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

22 
 

pensamento ocidental – mitológico, filosófico, teológico e científico. Ou seja, associa aos 

saberes das grandes áreas do conhecimento acadêmico conhecimentos não acadêmicos e 

conhecimentos das culturas ancestrais e das tradições religiosas e místicas. 

 

Considerações Finais 
 

No contexto de estudos e pesquisas sobre racionalidades médicas e práticas 

integrativas em saúde, se mostra mais necessária que nunca a realização de estudos 

comparativos de distintos sistemas médicos, conforme proposto por Mabel Therezinha 

Luz, com quem compartilhamos o desejo e o propósito de empreendermos esforços que 

propiciem, como a própria Mabel diz, o alvorecer de um novo paradigma em saúde que, 

nascido da pluralidade de saberes, seja competente para promover a integralidade do 

cuidado. 

No estudo intitulado Fatores Etiológicos de Sofrimentos Psíquicos: a ótica 

tradicional iorubá (África Ocidental) realizado anteriormente por membros de nossos 

grupos de pesquisa (Ribeiro et al, 2022), estabelecemos o objetivo geral de contribuir 

com subsídios para os debates sobre Psicologia e Religião e o objetivo específico de 

descrever experiências místico-religiosas dos iorubás. Essas experiências, quando 

avaliadas pela lógica da medicina ocidental contemporânea são consideradas 

psicopatológicas, quando submetidas à lógica da medicina tradicional iorubá, de cunho 

vitalista, são interpretadas como desequilíbrio energético passível de reequilíbrio por 

meio de procedimentos médico-mágico-religiosos de comprovada eficácia.  

Ao realizarmos esse estudo atiramos no que vimos, e acertamos no que não 

havíamos visto: além de atingirmos os objetivos propostos, pudemos garimpar novos 

elementos propiciadores do aprofundamento de questões relativas ao diálogo de práticas 

de saúde tradicionais com práticas já consagradas pela medicina “moderna” e, assim, 

produzimos novos subsídios para o debate sobre práticas integrativas e complementares 

vigentes no Sistema Único de Saúde (SUS).  

Outros subsídios úteis para os diálogos atualmente entabulados em diversos 

âmbitos da educação, da saúde e da educação para a saúde surgem ao abordarmos a 

temática relativa ao compromisso estabelecido pela pessoa com a própria doença: a 

pessoa adoecida se considera responsável, pelo menos em parte, por sua condição de 

sofrimento? Ou atribui a agentes externos – reais ou fictícios – essa responsabilidade?  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

23 
 

Luz e Barros (2012) consideram haver, no âmbito da medicina ocidental 

contemporânea uma escassa consciência e autorresponsabilidade dos indivíduos 

relativamente à própria condição de saúde, fato que lhes furta a oportunidade de 

autoconhecimento e de desenvolvimento do poder de autotransformação oportunizado 

pela ocorrência de algum distúrbio da saúde. Consideram que as medicinas vitalistas, 

cujas premissas incluem o entendimento socialmente compartilhado de que as doenças 

físicas e mentais indicam um desequilíbrio da energia vital (axé, no caso iorubá) e que o 

equilíbrio pode ser recuperado por ação da vontade de transformar a si mesmo, postura 

propiciadora de oportunidades para o autoconhecimento e favorável à adoção de 

compromisso com o próprio bem-estar físico e mental.  

Finalmente, retomando a questão principal deste artigo, relativa aos desafios 

epistemológico-metodológicos na busca de compreensão do sistema simbólico iorubá, 

considero que a profunda compreensão iorubá de realidade, salvo raras exceções, é 

privilégio de homens e mulheres pertencentes a esse grupo étnico. Afirmo isso apoiada 

em quatro décadas de intensos estudos e dedicadas pesquisas sobre esse objeto-sujeito de 

conhecimento. Apoiada também, talvez principalmente, na experiência cotidiana 

realizada ao longo de dezoito anos da produção da obra Exu e a Ordem do Universo 

(2024), na condição de coautora do iorubá Síkírù Sàlámì, doutor em Sociologia (FFLCH-

USP) e respeitável Babalorixá King. Trazer para o idioma português a complexidade 

linguística e semântica de itans de Odus de Ifá não é tarefa para pessoas não-pertencentes 

ao grupo étnico iorubá, embora haja, repito, raríssimas exceções. Dificuldades maiores 

foram encontradas por Sàlámì; Frias; Alli ao elaborarem o Dicionário de Iorubá-

Português e Português-Iorubá (São Paulo, Editora Oduduwa) já no prelo. 

Ao buscarmos compreender o sistema simbólico iorubá nos defrontamos com as 

seguintes características dos iorubás: 

1. Seu pensamento analógico e sincronístico se expressa por meio de idioma e 

linguagem carregados de analogias e metáforas, muitas vezes indecifráveis para nós, 

pesquisadores ocidentais, com pensamento e linguagem formatados por lógica causal.  

2. Sua diferenciada compreensão de pessoa, universo e tempo, sua relação íntima 

com fatos e fenômenos sincrônicos, sua consciência da presença do Sagrado impregnando 

absolutamente tudo o que é material no mundo, sua percepção de que tudo está conectado 

a tudo numa rede universal de contato e interações.    



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

24 
 

3. A importância atribuída à palavra e seu uso nessa sociedade de tradição oral, em 

que “a mentira corrompe o sangue do mentiroso” e o silêncio é condição de preservação 

do axé, a energia vital. 

Como reconhecer a presença do não-dito, do interdito, do mal-entendido e do 

silêncio na comunicação estabelecida entre pesquisadores e participantes de pesquisas 

etnográficas realizadas com iorubás? Como lidar com esse desafio? E olha que nem 

consideramos até agora, a presença do intérprete, sempre exigida em nossa coleta de 

dados. Se de verdade são muitas as pessoas da Pessoa e isso já é um bom complicador no 

encontro de duas Pessoas, imaginemos o quão complexa é a dinâmica estabelecida no 

encontro de todas as pessoas de três Pessoas - pesquisador, informante e intérprete - 

participantes de uma pesquisa etnográfica realizada em território como o iorubá.  

Mas não serão esses desafios que enfraquecerão em nós a paixão, o amor e o 

compromisso assumido com os saberes tradicionais iorubás. Nem arrefecerão nosso 

empenho na luta contra o Racismo, contra a Colonialidade e contra a Hegemonia 

ocidentocêntrica. Em favor da Verdade, da Justiça e da Paz.  

 

Referências Bibliográficas 
 

ADEBAYO, Sulaiman Olanrewaju; ILORI, Oluyemi Stephen. “Influence of Paranormal 

Beliefs on Psychopathology in a Cross-Cultural Society.” IOSR Journal of Humanities 

and Social Science (IOSR-JHSS), Volume 11, Issue 2 (May-Jun. 2013), pp. 63-70. E-

ISSN: 2279-0837, p-ISSN: 2279-0845. Disponível em: <www.Iosrjournals.org>. Acesso 

em: 16 out. 2019. 

ADICHE, Chimamanda Ngozi. O Perigo de Uma História Única. Trad. Julia Romeu. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2019.  

ANDRADE, Mário de. Remate de Males. São Paulo: Cupolo, 1930. Biblioteca Digital de 

Literatura de Países Lusófonos - BLPL, Florianópolis, [s.d.]. 

ASCHUTZEBBERGER, Anne Ancelin. Meus Antepassados. Vínculos transgeracionais, 

segredos de família, síndrome de aniversário e prática de genossociograma. Trad. José 

Maria da Costa Villar. São Paulo: Paulus, 1997. 

BERNI, Luiz Eduardo Valiengo (org.). Psicologia, Saberes Tradicionais, Espiritualidade 

e Epistemologias. São Paulo: Ateliê de Pesquisa Transdisciplinar (APTD) e Centro 

Paulista de Diversidade Epistemológica (CPDE), 2025. ISPN (digital): 978-65-80507-

06-1. Disponível para download gratuito em: https://www.aptransd.com.br/psicologia-

saberes. 

BOURDIEU, Pierre (org.). A Miséria do Mundo. (contribuições de A. ACCARDO). 17 

Ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

CHUKWUEMEKA, Nwoko Kenneth. “Traditional Psychiatric Healing in Igbo Land, 

Southeastern Nigeria”. African Journal of History and Culture (AJHC), 1(2), 36-43, June 

2009. Disponível em: <http://www.academicjournals.org/AJHC>.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

25 
 

DESCARTES, René. Discurso do método; Meditações; Objeções e respostas; As paixões 

da alma; Cartas. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. 2. Ed. São Paulo: Abril 

Cultural, 1979. 

DINO, Alessandra. Conversando com Gaspare Spatuzza: um relato de vida, uma história 

de chacinas. Tradução Valéria Pereira da Silva. São Paulo: UNESP, 2018. 

ILORI, Oluyemi Stephen; ADEBAYO, Sulaiman Olanrewaju; OGUNLEYE, Adedeji 

Julius. “Religiosity, Paranormal Beliefs and Psychopathological Symptoms in Two Tthnic 

Samples.” Humanities and Social Sciences Letters, 2014, 2(4): 192-202. Disponível em: 

<https://www.researchgate.net/publication/272970146_Religiosity_Paranormal_Beliefs

_and_Psychopathological_Symptoms_in_two_Ethnic_samples>. 

JIMOH, Shaykh Luqman. “The Yoruba Concept of Spirit Husband and the Islamic Belief 

in Intermarriage Between Jinn and Man: a comparative discourse”. International 

Conference on Humanities, Literature and Management (ICHLM'15), Dubai (UAE), Jan. 

2015. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.15242/ICEHM.ED0115006>.  

LUZ, Madel Therezinha; BARROS, Nelson Filice de. Racionalidades Médicas e Práticas 

Integrativas em Saúde: estudos teóricos e empíricos. Rio de Janeiro: Instituto de 

Medicina Social, UERJ/ABRASCO. Coleção Clássicos para Integralidade em Saúde, 

2012.  

MORIN, Edgar. Ciência com Consciência. Trad. Maria D. Alexandre e Maria Alice 

Sampaio Dória. Ed. revista e modificada pelo autor. 8. Ed. Rio de Janeiro: Bertrand, 2005. 

MORIN, Edgar. A Cabeça Bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. Trad. 

Eloá Jacobina, 3. Ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. 

NICOLESCU, Basarab. Manifesto da Transdisciplinaridade. São Paulo: Triom, 1999. 

OROPEZA, Ignacio Dobles. Investigacion Cualitativa: metodologia, relaciones y etica. 

Estrategias biográficas-narrativas, discursivas y de campo. 1ª Ed. Costa Rica: UCR, 

2018. 163p. ISBN 978-9968-46-666-0. 

PAUL, Patrick; PINEAU, Gaston. Transdisciplinarité et Formation. Interfaces et 

transdisciplinarités. Paris: L' Harmattan, 2005. ISSN 1773-4843. ISBN 2747578372, 

9782747578370. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. A Mulher, o Tempo e a Morte. Envelhecimento Feminino no 

Brasil e na Nigéria (iorubás). 1987. Tese (Doutorado em Ciências) Instituto de Psicologia. 

Universidade de São Paulo, 1987.  

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. “A Psicologia em diálogo com Saberes Tradicionais: 

reflexões epistemológico-metodológicas.” In: BERNI, Luiz Eduardo Valiengo (org.). 

Psicologia, Saberes Tradicionais, Espiritualidade e Epistemologias. São Paulo: Ateliê de 

Pesquisa Transdisciplinar (APTD) e Centro Paulista de Diversidade Epistemológica 

(CPDE), 2025. ISPN (digital): 978-65-80507-06-1. Disponível para download gratuito 

em: https://www.aptransd.com.br/psicologia-saberes. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Mãe Negra. O significado iorubá da maternidade. 1996. 

Tese (Doutorado em Ciências) Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. 

Departamento de Antropologia. Universidade de São Paulo, 1996.  

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi; SÀLÁMÌ, Síkírù (King); FRIAS, Eduardo Ribeiro, FRIAS, 

Rodrigo Ribeiro. SALAMÍ, Olukemi Adeolá Ribeiro. “Fatores Etiológicos de 

Sofrimentos Psíquicos: a ótica tradicional iorubá (África Ocidental).” In DIAS, Rosimar 

José de Lima; FREITAS, Marta Helena (org.). Sofrimento Psíquico e Sentido da Vida no 

Mundo Contemporâneo: contribuições da Psicologia da Religião. Curitiba: CRV, 2022. 

264 p. ISBN FÍSICO 978-65-251-2175-8 / ISBN DIGITAL 978-65-251-2172-7 / DOI 

10.24824/978652512175.8, p. 69-94 

SAINT-EXUPÉRY, Antoine de. Le Petit Prince. Paris: Gallimard, 1943 

https://www.researchgate/
https://scholar.google.com/citations?user=cDGVrasAAAAJ&hl=en
http://dx.doi.org/10.15242/ICEHM.ED0115006
https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Patrick+Paul%22&source=gbs_metadata_r&cad=3
https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Interfaces+et+transdisciplinarit%C3%A9s%22&source=gbs_metadata_r&cad=3
https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Interfaces+et+transdisciplinarit%C3%A9s%22&source=gbs_metadata_r&cad=3


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

26 
 

SÀLÁMÌ, Síkírù; FRIAS, Rodrigo Ribeiro; ALLI, Idowu. Dicionário de Iorubá-

Português. Dicionário de Português-Iorubá. São Paulo: Oduduwa, 2025 (no prelo). 

SÀLÁMÌ, Síkírù; RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exu e a Ordem do Universo. 3 ed. São 

Paulo: Oduduwa, 2024. 

SOMMERMAN, Américo. Inter ou Transdisciplinaridade? Da fragmentação disciplinar 

a um novo diálogo entre os saberes. São Paulo, Paulus, 2006. 

 

Recebido em: 23-09-2025 

Aprovado em: 03-11-2025 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

27 

 

ENTRE FOLHAS, REZAS E SANGUE: O OOGUN 

IORUBÁ COMO EPISTEMOLOGIA DE CURA E 

RESISTÊNCIA 
 

Clodoaldo Matias da Silva1 

Alexandre Figueiredo Pereira2 

Janderson Gustavo Soares de Almeida3 

Guilherme Pereira Stribel4 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.59304 

 

Resumo: A pesquisa investiga o Oogun como prática Iorubá que articula dimensões de 

cura, espiritualidade e resistência cultural, compreendendo-o como epistemologia que 

ultrapassa fronteiras disciplinares. O objetivo consiste em analisar de que maneira o 

Oogun integra práticas religiosas, saberes ancestrais e reivindicações políticas, 

configurando-se como campo de conhecimento e resistência no contexto afro-

diaspórico. A metodologia utilizada adota uma abordagem bibliográfica crítica, baseada 

na antropologia das religiões e nos estudos culturais africanos, privilegiando a análise 

de narrativas, práticas rituais e produções simbólicas que atravessam a diáspora. O 

estudo examina as relações entre mito, rito e pedagogia, explorando como o Oogun se 

consolida como prática educativa, espiritual e política. A análise evidencia que a 

dimensão terapêutica do Oogun não se restringe à cura do corpo, mas se expande para o 

fortalecimento de vínculos comunitários e para a legitimação de direitos culturais. A 

investigação mostra que o Oogun resiste ao apagamento colonial e se afirma como 

recurso de sobrevivência, atualização identitária e reivindicação epistêmica. A 

conclusão preliminar indica que a prática deve ser compreendida como forma de 

diálogo intercultural que amplia a noção de conhecimento e propõe alternativas de 

reconhecimento frente às hegemonias epistêmicas. Nesse sentido, o Oogun se configura 

como espaço de interseção entre espiritualidade, pedagogia e política, oferecendo à 

antropologia instrumentos para a valorização de epistemologias plurais e para o 

fortalecimento das lutas afro-diaspóricas. 

 

Palavras-chave: Afro-diáspora. Ancestralidade. Cura. Epistemologia. Resistência. 

 

ENTRE HOJAS, ORACIONES Y SANGRE: EL OOGUN 

YORUBA COMO EPISTEMOLOGÍA DE SANACIÓN Y 

RESISTENCIA 

 
1 Mestrando em História pela Universidade Federal do Amazonas. E-mail: cms.1978@hotmail.com 
2 Mestre em Educação pela Universidade Estácio de Sá. E-mail:alexandrefigper@yahoo.com.br 
3 Doutorando em Educação e Cultura pela Universidade Estácio de Sá E-mail: 

janderson.almeida@semed.manaus.am.gov.br 
4 Professor do Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade Estácio de Sá PPGE/UNESA. 

E-mail: pereira.guilherme@estacio.br 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

28 

 

 

Resumen: La investigación analiza el Oogun como una práctica yoruba que articula 

dimensiones de sanación, espiritualidad y resistencia cultural, entendiéndolo como una 

epistemología que trasciende las fronteras disciplinarias. El objetivo es analizar cómo el 

Oogun integra prácticas religiosas, conocimientos ancestrales y reivindicaciones 

políticas, configurándose como un campo de conocimiento y resistencia en el contexto 

afrodiaspórico. La metodología utilizada adopta un enfoque bibliográfico crítico, basado 

en la antropología de las religiones y los estudios culturales africanos, privilegiando el 

análisis de narrativas, prácticas rituales y producciones simbólicas que atraviesan la 

diáspora. El estudio examina las relaciones entre mito, rito y pedagogía, explorando 

cómo el Oogun se consolida como práctica educativa, espiritual y política. El análisis 

evidencia que la dimensión terapéutica del Oogun no se limita a la sanación del cuerpo, 

sino que se expande al fortalecimiento de los vínculos comunitarios y a la legitimación 

de los derechos culturales. La investigación muestra que el Oogun resiste el borrado 

colonial y se afirma como recurso de supervivencia, actualización identitaria y 

reivindicación epistémica. La conclusión preliminar indica que la práctica debe 

entenderse como una forma de diálogo intercultural que amplía la noción de 

conocimiento y propone alternativas de reconocimiento frente a las hegemonías 

epistémicas. En este sentido, el Oogun se configura como un espacio de intersección 

entre espiritualidad, pedagogía y política, ofreciendo a la antropología instrumentos para 

la valorización de epistemologías plurales y para el fortalecimiento de las luchas 

afrodiaspóricas. 

 

Palabras clave: Afrodiáspora. Ancestralidad. Curación. Epistemología. Resistencia. 

 

Introdução 
 

O presente trabalho tem como eixo central o estudo do Oogun Iorubá, concebido 

como prática de medicina-magia-religião que articula dimensões de cura, espiritualidade 

e resistência cultural. A partir da pergunta norteadora — De que maneira o Oogun pode 

ser compreendido como epistemologia de cura e resistência, capaz de integrar práticas 

religiosas, saberes ancestrais e reivindicações políticas no contexto contemporâneo? — 

Busca-se compreender seus desdobramentos históricos e sociais, sem reduzi-lo a uma 

prática isolada, mas sim como parte integrante de um complexo sistema de saberes. 

Nesse sentido, a investigação se justifica pela necessidade de problematizar a 

persistente desvalorização de práticas terapêuticas ancestrais frente à hegemonia 

biomédica e às lógicas coloniais de apagamento cultural. O Oogun, enquanto prática 

Iorubá, não se limita a um recurso de saúde, mas representa um campo de disputas 

simbólicas e jurídicas, em que a noção de cura também se converte em ato político. 

Com isso, o estudo se insere no esforço de valorizar epistemologias africanas e afro-



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

29 

 

diaspóricas que resistem, mesmo diante das pressões normativas que buscam 

deslegitimá-las. 

Do ponto de vista social, a relevância da pesquisa está na possibilidade de dar 

visibilidade a saberes historicamente marginalizados e, ao mesmo tempo, de refletir 

sobre políticas de saúde interculturais que contemplem práticas tradicionais. No campo 

acadêmico, a análise propõe contribuir para a renovação do debate sobre epistemologias 

plurais, sobretudo em diálogo com a antropologia das religiões afro-diaspóricas. Já no 

plano histórico, evidencia-se a continuidade do Oogun como prática de resistência desde 

o período colonial até as dinâmicas urbanas contemporâneas, ressaltando sua 

permanência como herança viva. No âmbito jurídico, emergem discussões sobre direitos 

culturais e proteção do patrimônio imaterial. 

Para sustentar tal abordagem, foi realizado um mapeamento bibliográfico 

interdisciplinar envolvendo obras clássicas e contemporâneas que tratam das práticas 

Iorubás, de seus fundamentos cosmológicos e de suas reelaborações na diáspora 

africana. A análise se estrutura em uma leitura crítica que considera as dimensões 

simbólicas, políticas e espirituais do Oogun. A metodologia empregada baseia-se em 

revisão teórica com ênfase na literatura antropológica, histórica e religiosa, permitindo 

estabelecer pontes interpretativas entre os contextos africano e afro-brasileiro, sem 

recorrer a simplificações generalistas. 

No que diz respeito à organização do estudo, a primeira parte é composta por 

esta introdução, que apresenta o tema, o questionamento e a justificativa. A segunda 

parte compreende as seções de fundamentação teórica, divididas em quatro eixos: raízes 

afrocentricas e epistemologia Iorubá; Oogun, plantas e espiritualidade como terapêutica; 

resistência cultural e narrativas afro-brasileiras; pedagogia, direitos e interculturalidade. 

Na sequência, desenvolvem-se as considerações finais, que não pretendem encerrar o 

debate, mas abrir novas perspectivas. Por fim, as referências reúnem as fontes utilizadas 

para fundamentar a pesquisa. 

Assim, espera-se que este trabalho contribua para o aprofundamento da reflexão 

sobre epistemologias africanas e afro-diaspóricas, ressaltando o papel do Oogun como 

prática que articula cura, religião e resistência. A contribuição acadêmica reside em 

propor um olhar que ultrapassa fronteiras disciplinares e desafia os limites da noção de 

ciência tradicional, ampliando o debate sobre interculturalidade, patrimônio e justiça 

epistêmica. Dessa forma, o estudo se inscreve no horizonte de uma antropologia 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

30 

 

comprometida com a valorização de saberes ancestrais, reafirmando a potência das 

culturas africanas e afro-diaspóricas no mundo contemporâneo. 

 

1. Raízes Afrocentradas e Epistemologia Iorubá 
 

O estudo do Oogun, enquanto prática Iorubá que articula cura, espiritualidade e 

resistência, não pode ser desvinculado da crítica ao paradigma eurocêntrico que moldou 

a forma de compreender o conhecimento. A proposta de afrocentricidade formulada por 

Asante (2016) desloca o olhar do centro ocidental e recoloca a África como produtora 

legítima de epistemologias, enfatizando que o saber Iorubá não é derivado, mas 

originário. Nesse movimento, a ancestralidade é compreendida como horizonte 

ontológico, pois sustenta a legitimidade de práticas como o Oogun em sua dimensão 

integral. 

Ao problematizar os efeitos do eurocentrismo, Asante (2022) argumenta que as 

vozes africanas devem ser entendidas como parte constitutiva da filosofia universal, e 

não como apêndices periféricos. Essa perspectiva possibilita compreender o Oogun não 

como curiosidade etnográfica, mas como epistemologia viva, fundada em uma lógica 

que articula natureza, espiritualidade e política. A centralidade do sujeito africano no 

processo de conhecimento torna-se, portanto, um ato de resistência frente ao 

epistemicídio promovido pela modernidade colonial. 

Essa concepção encontra ressonância nas reflexões de Diop (2014), ao defender 

a unidade cultural da África negra como base para compreender os sistemas religiosos e 

científicos do continente. O Oogun insere-se nesse contexto como prática que 

materializa a continuidade entre o corpo e o cosmos, onde doença e cura são 

interpretadas a partir de uma ontologia relacional. Não se trata de um sistema arcaico, 

mas de um pensamento coerente, capaz de reorganizar o modo como se concebe a vida 

em sociedade. 

A crítica às narrativas coloniais exige uma leitura cuidadosa da produção 

discursiva sobre as práticas africanas. Nesse ponto, a contribuição de Foucault (2008) é 

mobilizada para analisar os modos de enunciação que definem o que é aceito como 

saber válido. Ao refletir sobre a arqueologia dos discursos, percebe-se como a medicina 

ocidental constituiu-se pela exclusão de outras epistemologias, relegando o Oogun a um 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

31 

 

estatuto de superstição. Essa marginalização evidencia a dimensão política que 

atravessa a produção de conhecimento. 

Contudo, não é apenas no plano das ideias que o Oogun se configura como saber 

autônomo. A pedagogia das encruzilhadas, elaborada por Rufino (2019), aponta para a 

necessidade de compreender os saberes afro-diaspóricos como múltiplos e atravessados 

por tensões, deslocando a noção de linearidade. Nesse contexto, o Oogun se apresenta 

como encruzilhada epistemológica, em que elementos da natureza, da ancestralidade e 

da resistência dialogam de modo complexo, sem que se possa reduzi-lo a categorias 

estanques. 

A articulação entre afrocentricidade e encruzilhada sugere que o Oogun opera 

em um campo de tradução intercultural, no qual se cruzam dimensões simbólicas e 

práticas. Essa tradução, no entanto, não implica assimilação, mas reafirmação de 

diferenças, tal como argumenta Asante (2016) ao reivindicar a autonomia africana na 

produção do conhecimento. O Oogun, nesse sentido, carrega uma pedagogia própria, 

que transmite valores de resistência, espiritualidade e cuidado em contextos marcados 

pela violência histórica. 

É relevante observar que, para Diop (2014), as cosmologias africanas devem ser 

entendidas como sistemas de pensamento coesos, e não fragmentos desconexos. O 

Oogun, ao articular o uso de folhas, rezas e sangue, expressa essa coesão, que relaciona 

o corpo individual ao corpo coletivo. Nessa perspectiva, cura não se reduz à dimensão 

biológica, mas envolve equilíbrio social e cósmico, produzindo uma forma de 

conhecimento que resiste à fragmentação típica da racionalidade ocidental. 

A reflexão de Foucault (2008) contribui para problematizar como o discurso 

médico europeu historicamente produziu fronteiras entre ciência e não-ciência, ao passo 

que o Oogun desafia tais divisões. O campo da medicina ocidental baseia-se na 

objetificação do corpo, enquanto o Oogun se organiza pela integração entre corpo, 

espírito e natureza. Essa tensão evidencia que os critérios de validação científica não são 

universais, mas situados, e reforça a importância da afrocentricidade como método de 

análise crítica. 

Ao destacar a pedagogia das encruzilhadas, Rufino (2019) nos convida a 

compreender o Oogun como prática que desestabiliza as categorias rígidas do 

pensamento ocidental. A encruzilhada não é apenas metáfora, mas princípio 

organizador, em que os saberes se encontram sem perder suas singularidades. O Oogun, 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

32 

 

nesse horizonte, aparece como pedagogia de resistência que articula memória ancestral 

e práticas contemporâneas, construindo possibilidades de cura e cuidado que escapam à 

lógica da uniformidade. 

A reflexão desenvolvida até aqui permite compreender o Oogun como 

epistemologia situada, elaborada em confronto direto com a hegemonia ocidental. Essa 

abordagem evidencia que a centralidade africana não se restringe a um exercício de 

deslocamento teórico, mas configura uma prática viva que atravessa cosmologias, 

rituais e pedagogias sociais. Ao ser reconhecido como campo de saber, o Oogun se 

afirma em sua complexidade, integrando memória, espiritualidade e política. Assim, a 

análise confirma que não se trata de mero objeto de estudo, mas de sistema epistêmico 

em disputa. 

Ainda que essa perspectiva não esgote o tema, ela abre novas possibilidades de 

investigação sobre a dimensão pedagógica do Oogun e sobre os modos como a 

afrocentricidade se materializa em práticas de cura. A pedagogia cultural presente no 

universo Iorubá possibilita compreender como conhecimento e resistência se encontram 

na experiência comunitária. Nesse sentido, a próxima seção dedica-se a examinar os 

vínculos entre práticas terapêuticas, espiritualidade e cosmologia, mostrando como o 

Oogun traduz a afrocentricidade em pedagogia cultural e resistência epistêmica. 

 

2. Oogun, Plantas e Espiritualidade como Terapêutica 
 

O Oogun apresenta-se como um campo complexo onde o elemento vegetal atua 

como mediador entre corpo, espírito e ancestralidade. Conforme analisa De Jagun 

(2019), as folhas não se reduzem a insumos medicinais, mas constituem chaves rituais 

que abrem portais de equilíbrio entre mundos visíveis e invisíveis. Essa concepção 

rompe com a fragmentação biomédica e insere a saúde em uma lógica relacional, a cura, 

assim, é entendida como restauração da ordem cósmica e não apenas reparação 

corporal. 

Ao investigar o papel do Ori como divindade, De Jagun (2018) destaca sua 

centralidade no processo de cura, pois a cabeça não é apenas sede da racionalidade, mas 

altar de conexão espiritual. Nesse sentido, o Oogun articula ervas, cânticos e oferendas 

para harmonizar a interioridade com a coletividade. Esse arranjo epistemológico 

demonstra que doença não é falha orgânica isolada, mas descompasso entre o indivíduo 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

33 

 

e sua cosmologia, a terapêutica, portanto, se fundamenta na recomposição das energias 

vitais. 

Além da centralidade do Ori, a literatura ressalta a força simbólica dos 

benzimentos e das preces. Barros (2010) evidencia como esses gestos ritualísticos 

operam no plano espiritual, criando redes de proteção e vitalidade. Já Dantas (2023) 

observa que os benzimentos, ao serem proferidos junto às ervas, ativam sua dimensão 

energética, potencializando os efeitos de cura. Essa relação entre palavra, gesto e 

natureza reflete a inseparabilidade entre linguagem e corpo, apontando para um modelo 

de terapêutica integral. 

Torna-se evidente, portanto, que o Oogun não se limita a uma fitoterapia 

empírica, mas integra camadas de espiritualidade e cosmologia. Ao examinar os 

fundamentos da medicina herbal, Aniys (2022) apresenta a ideia de que a cura 

energética não depende apenas de princípios ativos, mas da vibração espiritual que 

atravessa cada planta. Essa abordagem contemporânea ressoa com saberes Iorubás, pois 

reconhece a potência vital da natureza como elemento constitutivo do processo de cura. 

Nessa direção, a contribuição de Kambeba (2020) é fundamental ao destacar os 

saberes da floresta como patrimônio coletivo, não apenas de uma comunidade, mas da 

própria humanidade. O Oogun, ao mobilizar folhas, ressignifica a floresta como 

farmácia espiritual e política, estabelecendo pontes entre tradição e contemporaneidade. 

A memória das plantas, inscrita em seus usos ritualísticos, expressa uma pedagogia de 

cuidado que articula a natureza como sujeito de saber. Assim, saúde e território tornam-

se indissociáveis. 

Do mesmo modo, a análise de Santos (2020) sobre Òsósi, caçador de alegrias, 

insere o Oogun em um horizonte mítico em que natureza e espiritualidade se fundem. 

Òsósi, como guardião da mata, simboliza a conexão entre caça, floresta e cura, 

ampliando a compreensão do Oogun como prática de mediação. O vínculo entre 

divindade e erva, nesse caso, não é alegórico, mas estrutural, pois legitima a prática 

terapêutica na ordem cosmológica Iorubá. A espiritualidade reforça, assim, a dimensão 

social do cuidado. 

É preciso considerar, ademais, que a oralidade desempenha papel decisivo na 

transmissão desses saberes. De Jagun (2019) observa que o conhecimento das folhas é 

transmitido por cantos, mitos e narrativas que carregam a experiência ancestral. Essa 

pedagogia oral sustenta a permanência das práticas, transformando a memória coletiva 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

34 

 

em manual de cura. A erva, nesse contexto, não fala sozinha, mas encontra voz na 

palavra ritual, constituindo um sistema integrado de linguagem e natureza. 

Outro ponto de articulação encontra-se no caráter performático da cura. Barros 

(2010) evidencia que o gesto ritual, ao ser repetido, instaura uma temporalidade própria 

que desloca o indivíduo de sua condição de sofrimento. Essa temporalidade, por sua 

vez, está ligada à cosmovisão Iorubá, que não dissocia presente, passado e futuro. 

Assim, o Oogun emerge como experiência que reorganiza não apenas o corpo, mas 

também a memória e o destino do sujeito, situando-o em sua ancestralidade. 

Nesse horizonte, a floresta descrita por Kambeba (2020) deixa de ser mero 

espaço físico e passa a constituir território espiritual, onde plantas são sujeitos de 

agência. A evocação de Òsósi analisada por Santos (2020) reforça que a cura não é 

somente técnica, mas pacto entre humanos, natureza e divindades. Essa 

interdependência revela a força do Oogun enquanto prática de resistência, pois reafirma 

uma ética ecológica e comunitária frente às lógicas de apropriação que desqualificam os 

saberes ancestrais. 

A análise evidencia que o Oogun se sustenta em uma rede de saberes que 

entrelaça ervas, rezas e espiritualidade, compondo uma terapêutica integral. Essa 

dimensão material e simbólica não se limita ao corpo físico, mas se projeta em um 

horizonte cosmológico mais amplo, em que natureza, ancestralidade e comunidade estão 

profundamente conectadas. Assim, a prática se mostra inseparável de um sistema 

relacional que estrutura modos de existir e de resistir. 

Esse entrelaçamento abre espaço para compreender como o Oogun, além de 

prática terapêutica, assume relevância como campo de resistência cultural e de 

afirmação identitária. Sua permanência na diáspora afro-brasileira revela que a cura 

ultrapassa o domínio biológico e inscreve-se também como memória coletiva e 

narrativa política. Nesse sentido, a próxima seção se volta à análise do Oogun como 

prática de resistência que articula religiosidade, cultura e luta social, reafirmando sua 

centralidade no universo afro-diaspórico. 

 

 

 

 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

35 

 

3. Resistência Cultural e Narrativas Afro-Brasileiras 
 

A permanência do Oogun na diáspora revela a força de uma memória que 

atravessa gerações, mesmo diante de mecanismos de silenciamento. A cultura popular 

brasileira demonstra como práticas de origem africana resistem às tentativas de 

apagamento, articulando símbolos, cantos e ritos. Nesse horizonte, a análise de práticas 

religiosas permite identificar como identidades coletivas se formam e se reforçam por 

meio da cura. Araújo (1973) mostra que tais manifestações populares não são marginais, 

mas expressões de centralidade cultural. 

Os processos de iniciação ampliam essa compreensão ao indicar que 

pertencimento não se constrói apenas pela fé, mas também por vínculos sociais. O 

Oogun participa dessas dinâmicas ao oferecer práticas que estruturam experiências de 

comunidade, sustentadas em cosmologias próprias. Vogel et al. (1993) descrevem como 

a iniciação afro-brasileira fortalece a identidade coletiva, tornando o ritual eixo 

organizador da vida social. Nesse sentido, as práticas de cura reafirmam a 

inseparabilidade entre corpo e coletividade. 

A dimensão mítica reforça ainda mais a legitimidade dessas práticas, pois as 

narrativas religiosas não se limitam ao campo simbólico. Elas oferecem fundamento 

epistemológico que orienta a ação ritual, criando uma lógica própria de validação. Nesse 

quadro, Prandi (2001a) evidencia como os mitos dos orixás funcionam como matriz de 

sentido, articulando os elementos da cura a uma cosmologia ordenada. O Oogun se 

insere nesse universo como prática legitimada pela ancestralidade. 

Ao lado das mitologias, emerge a encantaria como espaço de interlocução entre 

humanos e entidades espirituais. Oogun, nesse contexto, não se apresenta como técnica 

isolada, mas como parte de uma rede de mediações. A leitura de Prandi (2001b) 

demonstra que a encantaria brasileira preserva esse vínculo entre natureza e 

espiritualidade, sustentando modos próprios de organização cultural. Oogun, assim, 

reafirma-se como elemento de continuidade dentro desse universo de forças encantadas. 

O enfrentamento da invisibilização histórica das práticas afro-brasileiras também 

se torna essencial para compreender o Oogun. O apagamento sistemático de saberes 

negros insere-se em estratégias coloniais de dominação, que associaram cura tradicional 

à superstição. Nascimento (1978) denuncia esse processo como genocídio cultural, 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

36 

 

destacando que o rechaço das medicinas ancestrais faz parte de um projeto de negação 

da humanidade negra. Oogun, nesse contexto, resiste como memória em disputa. 

As narrativas de resgate cultural, no entanto, apontam para movimentos de 

recomposição e fortalecimento das tradições. O sistema de Ifá, ao ser retomado como 

referência, oferece caminhos para reinscrever o Oogun em sua matriz originária. Lopes 

(2020) reforça essa necessidade de reconexão, evidenciando que Ifá não é apenas 

técnica oracular, mas pedagogia de resistência. Oogun, quando articulado a esse resgate, 

reafirma sua legitimidade e amplia sua potência no espaço afro-brasileiro. 

A produção literária também atua como campo de resistência e transmissão da 

memória afrodescendente. Escritas que evocam o cotidiano da diáspora traduzem na 

palavra as marcas da ancestralidade e da luta por reconhecimento. Evaristo (2024) 

demonstra como a literatura pode ser veículo de cura, articulando corpo, voz e 

espiritualidade. A evocação do sagrado, nesse caso, expande os sentidos do Oogun, 

inserindo-o em uma estética que é igualmente política. 

A análise comparada dessas diferentes dimensões revela que o Oogun opera 

como eixo de articulação entre práticas religiosas, memória histórica e produção 

cultural. A iniciação, a mitologia e a encantaria, quando pensadas em conjunto, 

demonstram que a resistência negra não se limita ao espaço ritual. A contribuição de 

Vogel et al. (1993) e Prandi (2001a; 2001b) reforça a ideia de que o Oogun é parte de 

um sistema integrado, onde o simbólico e o social se entrelaçam. 

Ao reconhecer esse caráter integrado, torna-se possível compreender como o 

Oogun mobiliza dimensões jurídicas e políticas. A denúncia de Nascimento (1978) 

mostra que não se trata apenas de defender uma prática espiritual, mas de reivindicar o 

direito a uma existência plena. A ancestralidade, ao legitimar essas práticas, desafia os 

limites impostos por uma ordem social que historicamente negou sua validade. Assim, o 

Oogun se afirma em campos múltiplos de disputa. 

Esse percurso evidencia que a resistência cultural afro-brasileira se apoia em 

práticas que ultrapassam o corpo físico, incorporando narrativas, memórias e linguagens 

estéticas que afirmam a sobrevivência coletiva. Essa multiplicidade abre espaço para 

refletir como tais práticas, ao mesmo tempo pedagógicas e jurídicas, sustentam diálogos 

interculturais que fortalecem a legitimidade dos saberes ancestrais. É justamente nessa 

direção que se orienta a próxima seção, dedicada a explorar sua dimensão educativa, 

normativa e de mediação entre tradições. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

37 

 

 

4. Pedagogia, Direitos e Interculturalidade 
 

A leitura do Oogun no contexto afro-brasileiro permite compreender sua função 

educativa como prática de transmissão de saberes ancestrais. Essa dimensão se 

manifesta no interior das comunidades, onde a ritualidade se torna pedagógica ao 

articular corpo, palavra e natureza. A pedagogia de terreiro descrita por Silva (2025) 

mostra que o Oogun não é apenas um recurso espiritual, mas um espaço de formação 

em diversidade cultural, esse processo assegura a continuidade de valores e memórias. 

Nesse horizonte, o Oogun se revela também como epistemologia de resistência 

diante de processos de silenciamento e exclusão. Ao se constituir como prática 

educativa, ele atua na formação de sujeitos coletivos que reconhecem a ancestralidade 

como fundamento. O diálogo de saberes proposto por Silva et al. (2024) indica que 

práticas tradicionais podem estabelecer pontes com a ciência acadêmica, sem que uma 

invalide a outra, essa interlocução legitima conhecimentos historicamente 

marginalizados. 

A pedagogia da cura, quando observada nos ritos do Oogun, associa ervas, rezas 

e gestos a uma ética de cuidado compartilhado. Barros (2010) evidencia como o ato de 

benzer funciona como prática de ensino, em que o gesto ritual é também transmissão de 

valores comunitários. Dantas (2023), ao tratar das ervas e benzimentos, reforça que a 

aprendizagem se dá pela experiência, conectando o domínio espiritual com a prática 

cotidiana, assim, ensino e cura caminham juntos. 

Ao articular pedagogia e espiritualidade, o Oogun também tensiona o campo 

jurídico. O reconhecimento de saberes tradicionais no âmbito do direito cultural 

permanece um desafio frente às normatividades ocidentais. A crítica formulada por 

Nascimento (1978) aponta que negar validade a essas práticas equivale a prolongar o 

genocídio cultural contra populações negras. Dessa forma, a defesa jurídica do Oogun é 

igualmente defesa de direitos humanos, vinculada à memória coletiva. 

Essa vinculação entre prática pedagógica e luta política se expressa na 

ritualidade, mas também em sua função comunitária. O Oogun opera como lugar de 

elaboração identitária, em que ensino, espiritualidade e resistência se entrelaçam. Silva 

(2025) descreve como a pedagogia de terreiro cria alternativas educativas frente às 

limitações do ensino formal, revelando caminhos de valorização da diversidade. O 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

38 

 

espaço ritual, assim, torna-se ambiente de aprendizagem social. 

Ainda nesse campo, a mitologia dos orixás estudada por Prandi (2001a) sustenta 

uma pedagogia simbólica que fundamenta o Oogun. O mito não se reduz a narrativa, 

mas funciona como base normativa que organiza as práticas de cura e de ensino. A 

autoridade pedagógica, portanto, não se encontra em documentos escritos, mas na 

oralidade e na ritualização. Essa configuração mostra que o conhecimento se legitima 

pela ancestralidade e pela coletividade que o compartilha. 

A articulação entre ciência e saber tradicional abre espaço para pensar a 

interculturalidade como prática política. O diálogo de saberes proposto por Silva et al. 

(2024) demonstra que a integração entre diferentes matrizes não implica hierarquização, 

mas reconhecimento mútuo. Nesse sentido, o Oogun emerge como prática que 

reconfigura fronteiras entre epistemologias. A experiência intercultural, portanto, 

fortalece a legitimidade de conhecimentos que resistem ao apagamento. 

A espiritualidade, nesse cenário, não se opõe à educação, mas a constitui como 

processo formativo. As práticas de cura, quando transmitidas em contextos 

comunitários, operam como pedagogias que valorizam a diversidade. Barros (2010) e 

Dantas (2023) apontam que a força pedagógica do Oogun está na experiência 

compartilhada, em que saber e fazer se entrelaçam. Esse entrelaçamento configura uma 

ética do cuidado, essencial para pensar direitos coletivos. 

Nesse mesmo horizonte, a crítica de Nascimento (1978) ressoa ao mostrar que a 

luta pelo reconhecimento jurídico dos saberes afrodescendentes é também luta pela 

sobrevivência cultural. O direito à prática do Oogun não se limita ao campo religioso, 

mas se estende às políticas de educação e cultura. A negação dessas práticas perpetua 

desigualdades estruturais, enquanto sua valorização abre espaço para a democratização 

do conhecimento, assim, política e pedagogia se encontram. 

Diante desse percurso, torna-se possível compreender o Oogun como 

epistemologia de cura e resistência capaz de integrar práticas religiosas, saberes 

ancestrais e reivindicações políticas. Ele atua como pedagogia de terreiro, como 

fundamento jurídico de direitos culturais e como prática intercultural de legitimação do 

saber. Ao articular memória, espiritualidade e luta política, o Oogun reafirma sua 

centralidade no campo afro-brasileiro. Esse movimento responde à questão proposta, 

evidenciando sua potência enquanto prática de conhecimento e de resistência. 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

39 

 

Considerações Finais 
 

A análise empreendida permitiu identificar o Oogun como prática que articula 

cura, espiritualidade e resistência, consolidando-se como epistemologia singular no 

contexto afro-diaspórico. Os resultados alcançados confirmam a hipótese de que essas 

práticas não podem ser compreendidas como simples expressão ritual, mas como 

sistema complexo de produção de saber. Nesse sentido, o Oogun emerge como 

experiência que reorganiza dimensões sociais, políticas e culturais, deslocando leituras 

reducionistas. 

Os resultados também evidenciam que a questão proposta foi respondida de 

forma crítica, demonstrando que o Oogun integra práticas religiosas, saberes ancestrais 

e reivindicações políticas em um mesmo campo de ação. A investigação mostrou que 

tais práticas não se restringem à esfera do sagrado, mas operam igualmente como 

pedagogias sociais e mecanismos de resistência. Desse modo, a hipótese foi confirmada 

na medida em que o Oogun se apresentou como saber de caráter integral e dinâmico. 

No plano teórico, os achados contribuem para ampliar o debate sobre 

epistemologias africanas e afro-diaspóricas, reforçando a necessidade de deslocar a 

centralidade de paradigmas ocidentais. O Oogun, ao articular natureza, corpo e 

espiritualidade, oferece parâmetros de análise que desafiam categorias estabelecidas, 

propondo novas formas de pensar o conhecimento. Essa contribuição amplia a 

compreensão da diversidade epistêmica e fortalece o campo da antropologia crítica. 

Em termos práticos, os resultados evidenciam que o Oogun tem relevância social 

e cultural ao legitimar formas de cuidado que resistem à desqualificação histórica. Essas 

práticas operam como recursos pedagógicos, jurídicos e políticos, atuando na 

valorização da diversidade e no reconhecimento de direitos coletivos. A implicação 

direta desse achado está na possibilidade de construção de políticas que reconheçam a 

legitimidade das tradições afro-brasileiras como patrimônio vivo. 

As reflexões desenvolvidas também indicam que o Oogun deve ser 

compreendido como prática de diálogo intercultural, capaz de estabelecer conexões com 

outros sistemas de saber. Essa abertura contribui para fortalecer o debate sobre justiça 

epistêmica, ampliando as fronteiras do campo acadêmico. Ao mesmo tempo, reafirma a 

importância de abordagens que valorizem a oralidade, a memória e a ancestralidade 

como fontes legítimas de conhecimento. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

40 

 

Por fim, a investigação aponta para a necessidade de novos estudos que 

aprofundem a compreensão das práticas de cura em sua interface com as dimensões 

políticas e pedagógicas. O Oogun, como campo de saber em movimento, permanece 

aberto a interpretações e reelaborações que enriquecem o debate antropológico. Assim, 

a pesquisa contribui não apenas para consolidar a importância dessas práticas, mas 

também para inspirar futuras investigações comprometidas com a valorização da 

diversidade epistêmica. 

 

Referências Bibliográficas 
 

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade como crítica do paradigma hegemônico 

ocidental: introdução a uma ideia. Ensaios Filosóficos, 2016. 

ASANTE, Molefi Kete. Os Filósofos Egípcios – Vozes Ancestrais Africanas: De 

Imhotep a Akhenaten. Editora Ananse, 2022. 

ANIYS, Aqiyl. Medicina Herbal Alcalina: Revisão de doenças e recuperação da 

energia do organismo. Diaspora Africana: Editora Filhos da África, 2022. 

ARAÚJO, A. M. Cultura popular brasileira. São Paulo: Melhoramento, 1973. 

BARROS, Jose Flávio Pessoa de. Na minha casa: preces aos orixás e ancestrais. Rio 

de Janeiro: Pallas, 2010. 

DANTAS, Fábio. Ervas e Benzimentos. Editora Academia. São Paulo, 2023. 

DE JAGUN, Márcio. Ewé: a chave do portal: o conceito de saúde e doença conforme a 

filosofia ioruba, a ritualística do equilíbrio físico e espiritual através do elemento 

vegetal. Rio de Janeiro. Litteris Editora. 2019. 

DE JAGUN, Márcio. Ori: a cabeça como divindade: história, cultura, filosofia e 

religiosidade africana. Editora Litteris, 2018. 

DIOP, Cheikh Anta. A unidade cultural da África negra. Esferas do patriarcado e do 

matriarcado na Antiguidade Clássica. Luanda, Angola: Edições Mulemba; Ramada, 

Portugal: Edições Pedago, 2014. 

EVARISTO, Conceição. Macabéa Flor de Mulungu. Oficina Raquel, 2024. 

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2008. 

KAMBEBA, Márcia Wayna. Saberes da floresta. Editora Jandaíra, 2020. 

LOPES, Nei. Ifá Lucumí: o resgate da tradição. Pallas Editora, 2020. 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. Editora Paz e Terra S/A, 1978. 

PRANDI, Reginaldo. Encantaria brasileira: o livro dos mestres, caboclos e 

encantados. 2001. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo, Companhia das Letras, 2001. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Mórula editorial, 2019. 

SANTOS, Maria Stella de Azevedo. Òsósi: O caçador de alegrias. Rio de Janeiro: 117 

Autorale. 2020. 

SILVA, Clodoaldo Matias da et al. “Dialogue of knowledges: the importance of the 

partnership between scientists and indigenous peoples for the preservation of traditional 

knowledge”. Revista Delos, v. 17, 53), e1368. 2024. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

41 

 

SILVA, Clodoaldo Matias da. “Pedagogia de terreiro: práticas educativas para 

superação do preconceito e valorização da diversidade cultural”. In: SILVA, Clodoaldo 

Matias da. Educação em conflito: disputas sociopolíticas, resistência epistêmica e lutas 

por direitos, diversidade e democracia nas práticas escolares contemporâneas. 

Londres: Nova Edições Acadêmicas, 2025. 

VOGEL, Arno et al. A galinha-d'angola: iniciação e identidade na cultura 

afrobrasileira. Série raízes, v. 3, Rio de Janeiro, Editora Pallas. 1993. 

 

Recebido em: 16-08-2025 

Aprovado em: 25-09-2025 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

42 

 

CHEIROS DE SOBREVIVÊNCIA: A RESILIÊNCIA DA 

HERANÇA OLFATIVA E GUSTATIVA IORUBÁ NO 

BRASIL 
 

Bruno de Carvalho Leite Rodrigues1 

Luana de Pinho Queiroz2 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.60265 

 

Resumo: Este trabalho investiga como cheiros e sabores preservam e comunicam a 

herança iorubá na Bahia, articulando memória, cura e identidade. A partir de revisão 

histórica e etnografia sensorial, o estudo relaciona a medicina iorubá e o axé à vida ritual 

e culinária baiana, com foco no azeite de dendê como âncora olfativo-gustativa que 

conecta comida de santo, práticas domésticas e espaço público. O mapeamento de campo 

abrangeu a Lavagem do Bonfim e a Festa de Iemanjá, em Salvador, e observações 

comparativas no Oduduwa Templo dos Orixás, em São Paulo. Identificaram-se notas 

recorrentes como lavanda, arruda, ervas e dendê, além de sobreposições botânicas na água 

de cheiro e em oferendas, evidenciando um continuum sensorial transatlântico. O estudo 

mostra que, sob ciclos históricos de repressão, linguagens sensoriais discretas sustentaram 

a continuidade ritual e a transmissão de saberes. Metodologicamente, defende-se integrar 

etnografia, terminologia padronizada de odor e química analítica para vincular perfis 

químicos a categorias êmicas e prescrições oraculares. Conclui-se que o olfato e o paladar 

operam como vetores resilientes de patrimônio e cuidado, mas enfrentam ameaças 

contemporâneas ligadas a mudanças ambientais e à industrialização do dendê. 

Recomenda-se protocolar arquivos sensoriais, fortalecer políticas de salvaguarda e apoiar 

cadeias tradicionais que mantêm o sabor, o aroma e o sentido cultural dessa herança. 

 

Palavras-chave: Olfato. Patrimônio imaterial. Cultura iorubá. Bahia. Brasil. Azeite de 

dendê 

 

OLORES DE SUPERVIVENCIA: LA RESILIENCIA DE LA 

HERENCIA OLFATIVA Y GUSTATIVA YORUBA EN BRASIL 
 

Resumen: Este trabajo investiga cómo los olores y sabores preservan y comunican la 

herencia yoruba en Bahía, articulando memoria, sanación e identidad. Basado en la 

revisión histórica y la etnografía sensorial, el estudio relaciona la medicina y el axé yoruba 

con la vida ritual y culinaria bahiana, centrándose en el aceite de palma (dendê) como 

ancla olfativa-gustativa que conecta la comida del santo, las prácticas domésticas y el 

espacio público. El mapeo de campo abarcó el Lavagem do Bonfim y la Festa de Iemanjá, 

en Salvador, y observaciones comparativas en el Oduduwa Templo dos Orixás, en São 

Paulo. Se identificaron notas recurrentes como lavanda, ruda, hierbas y aceite de palma, 

 
1 Doutorando em Engenharia Química na NTNU (Noruega). E-mail: bruno.rodrigues@ntnu.no 
2 Doutoranda em Engenharia Química e Biológica na FEUP. E-mail: luanaqu@stud.ntnu.no 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

43 

 

así como superposiciones botánicas en el agua perfumada y las ofrendas, evidenciando 

un continuo sensorial transatlántico. El estudio muestra que, bajo ciclos históricos de 

represión, los lenguajes sensoriales discretos han sostenido la continuidad ritual y la 

transmisión del conocimiento. Metodológicamente, se aboga por integrar la etnografía, la 

terminología estandarizada de olores y la química analítica para vincular los perfiles 

químicos con las categorías émicas y las prescripciones oraculares. Se concluye que el 

olfato y el gusto operan como vectores resilientes del patrimonio y el cuidado, pero 

enfrentan amenazas contemporáneas vinculadas a los cambios ambientales y la 

industrialización de la palma aceitera. Se recomienda protocolizar los archivos 

sensoriales, fortalecer las políticas de salvaguarda y apoyar a las cadenas tradicionales 

que mantienen el sabor, el aroma y el sentido cultural de este patrimonio. 

 

Palabras clave: Olfato. Patrimonio inmaterial. Cultura yoruba. Bahía. Brasil. Aceite de 

palma. 

 

1.1 Introdução 
 

A cultura da Bahia tem raízes profundas na herança iorubá, que continua a moldar 

a identidade da região de diversas maneiras (Falola; Childs, 2004; Udo, 2020). O tráfico 

transatlântico de escravos trouxe milhões de africanos ao Brasil, com um número 

significativo originário de regiões de língua iorubá (Akintoye, 2021; Slavevoyages, 

2020). Esses indivíduos trouxeram consigo línguas, crenças espirituais, tradições, 

músicas e modos de compreender o mundo que, apesar das condições coercitivas da 

escravidão, foram preservados, adaptados e entrelaçados no próprio tecido da sociedade 

brasileira (Akintoye, 2021). A Bahia de hoje, estado que serviu como importante porta de 

entrada de africanos escravizados, possui uma população majoritariamente composta por 

pessoas que se identificam como pardas, seguidas por aquelas que se identificam como 

pretas, com uma proporção menor que se identifica como branca (Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística, 2023). As tradições iorubás, em particular, moldaram 

profundamente e continuam a influenciar as práticas religiosas, as manifestações 

culturais, as estruturas comunitárias e até a visão filosófica de mundo na região (Murphy, 

2010; Udo, 2020). Trata-se de um testemunho especialmente poderoso da resiliência e da 

riqueza da herança africana. 

Um dos aspectos mais visíveis e enraizados da herança iorubá na Bahia é a 

presença do Candomblé, religião afro-brasileira com fortes raízes iorubás que continuam 

a florescer, oferecendo um elo vivo entre passado e presente (Ofuasia, 2024). O 

Candomblé, com seu complexo panteão de orixás e práticas espirituais, reflete o impacto 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

44 

 

da cosmologia, da epistemologia e da teologia iorubás (Ofuasia, 2024). A sobrevivência 

da cultura afro-brasileira, apesar de séculos de opressão e marginalização, evidencia a 

força da transmissão cultural entre gerações (Udo, 2020). Para além da religião, um outro 

aspecto se destaca por não ser tão notório, o legado iorubá permeia a culinária e o aroma 

da cidade. Pratos como o acarajé, feito com feijão-fradinho e frito no azeite de dendê, 

remontam às suas raízes na África Ocidental (Dawson, 2012; Falola; Childs, 2004), 

enquanto eventos como a celebração de Iemanjá em Salvador, capital da Bahia, reúnem 

pessoas de diferentes origens com flores e perfumes para homenagear a divindade 

(Queiroz, 2021). Como observa Souza (2019), Iemanjá tem origem na divindade iorubá 

Yemoja, conhecida como a senhora de todas as águas. A divindade é cultuada em vários 

países com influências africanas, como Cuba, Haiti, Uruguai e outras partes do mundo. 

No contexto afro-brasileiro, ela se transformou na deusa do mar, incorporando a natureza 

adaptativa do culto aos orixás na diáspora. De modo semelhante, a cerimônia da Lavagem 

do Bonfim, grande celebração que ocorre em Salvador, todo mês de janeiro, embora tenha 

origem em tradições e eventos católicos, incorpora elementos do Candomblé, 

particularmente o ritual de lavagem associado ao orixá Oxalá (Instituto do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional, 2013).  

Muitas práticas baianas possuem componentes marcadamente olfativos e 

gustativos. A Lavagem do Bonfim é caracterizada por flores e água de cheiro, enquanto 

as comidas de rua preparadas com azeite de dendê moldam o sabor da celebração 

(Dawson, 2012; Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 2013). As 

tradições religiosas oferecem exemplos especialmente vívidos de como o olfato e o 

paladar operam como mídias culturais. No Candomblé, descrito como uma religião 

fortemente olfativa, plantas aromáticas influenciam o ambiente, enquanto as oferendas e 

as refeições partilhadas organizam o paladar e a ingestão como vias de participação e 

renovação (Halloy, 2018). No horizonte intelectual da medicina tradicional iorubá, a 

saúde está ligada à circulação do axé, a força vital. A ingestão de alimentos e preparações 

vegetais apropriados repõe o axé e sustenta a cura e a prevenção, enquanto as atmosferas 

olfativas geradas por incensos, perfumes e banhos possibilitam a purificação, a proteção 

e a comunicação com o mundo espiritual. Olfato e paladar, assim, atuam conjuntamente 

no cultivo de pessoas, lares e comunidades. Mesmo que evidentemente forte e 

preponderante nas diversas expressões afro-brasileiras, o sentido do olfato tem sido 

historicamente subvalorizado (Enoch et al., 2019; Majid, 2021). Experiências olfativas 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

45 

 

associadas a práticas rituais, costumes culinários e ambientes locais não apenas evocam 

memórias individuais e coletivas (Schlinzig, 2021), mas também reforçam a continuidade 

entre práticas culturais do passado e do presente. Apesar de sua potencial riqueza, essa 

dimensão multissensorial, permanece subexplorada na literatura científica. 

Este estudo investiga como as percepções olfativas e gustativas preservam e 

comunicam a herança cultural iorubá na Bahia, enquadrando esses sentidos na medicina 

iorubá e em sua ênfase no axé. Mais ainda, como essa herança sobreviveu às lutas e 

dramas de uma população escravizada e marginalizada. Traçamos conexões com práticas 

observadas no Oduduwa Templo dos Orixás em São Paulo, local onde tradições iorubás 

são diretamente transmitidas por autoridades africanas a praticantes brasileiros, e em 

festas populares em Salvador. A pergunta central de pesquisa é: de que modo as tradições 

iorubás estão conectadas à identidade cultural na sociedade baiana contemporânea e quais 

elementos olfativos e gustativos expressam essa conexão? Ao combinar revisão histórica, 

trabalho de campo e análise sensorial, buscamos esclarecer como alimentos, plantas e 

aromas funcionam como elementos ativos de patrimônio, cura e vida cotidiana, 

destacando o legado sensorial duradouro das tradições africanas.  

 

1.2 Contexto histórico e cultural 
 

Salvador, fundada em 1549, foi um dos principais nós atlânticos do tráfico de 

escravizados e a primeira capital do Brasil, o que posicionou a Bahia como núcleo da vida 

afro-brasileira (Vasconcelos, 2016). A Bahia absorveu cerca de 1,6 milhão de pessoas ao 

longo do tráfico transatlântico (Slavevoyages, 2020), o que moldou profundamente sua 

demografia e cultura. O primeiro censo nacional, de 1872, registrou no estado 45,7% de 

“pardos”, 26,6% de “pretos”, 24% de “brancos” e uma fração remanescente de 

“indígenas”, distribuição cuja lógica se preserva no censo de 2022 (Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística, 1872; 2023). No conjunto das Américas, do Caribe e do Brasil, 

receberam aproximadamente 80% de todos os africanos traficados, sendo o Brasil destino 

de quase metade do total, cerca de 5,5 dos 12,5 milhões de pessoas (Slavevoyages, 2020). 

Entre os diversos grupos étnicos trazidos, os iorubás sobreviveram e reorganizaram suas 

formas de vida de modo particularmente vigoroso, contribuindo para tradições como o 

candomblé e para a formação de uma paisagem cultural distintiva em Salvador (Udo, 

2020). A procedência africana que abasteceu o Brasil agregou dois grandes troncos: o da 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

46 

 

África Ocidental, com destaque para o Golfo do Benim, majoritariamente iorubá e aja, e 

o bantu, oriundo da África Centro-Ocidental (Berkenbrock, 2012; Kananoja, 2012). 

Embora pouco presentes no comércio atlântico até o fim do século XVII, os iorubás 

passaram a ser embarcados em maior número a partir de cerca de 1750, em razão das 

convulsões no Império Oyo, atingindo pico aproximado entre 1826 e 1850 e declinando 

após 1867; entre 1675 e 1850, estima-se que cerca de 439 mil iorubás desembarcaram na 

Bahia, o que representa 40% dos africanos chegados ao estado no período (Akintoye, 

2021). O tempo e essa concentração numérica ajudam a explicar por que as formas 

culturais iorubás fincaram raízes profundas no estado. 

A resiliência cultural iorubá na Bahia repousa em mecanismos adicionais que se 

reforçam mutuamente e que são relevantes para o enfoque sensorial e culinário deste 

artigo. A crença compartilhada de uma origem comum em Oduduwa, permitiu que 

diferentes grupos tivessem uma coesão identitária sob a escravidão (Akintoye, 2021; Udo, 

2020). Além disso, o sistema de parentesco simbólico encontrou paralelo prático no 

batismo e no compadrio católico, permitindo preservar redes sociais sob formas aceitas 

pelo colonizador (Falola; Childs, 2004; Udo, 2020). Os papéis centrais das mulheres na 

liderança espiritual e no comércio ancoraram o preparo de alimentos, o trabalho ritual e 

o manejo de plantas (Akintoye, 2021). A fixação predominantemente urbana permitiu 

reconstituir com mais rapidez associações, terreiros e laços de ajuda mútua (Falola; 

Childs, 2004). A prática sincrética mapeou orixás em santos católicos (Romão, 2018), 

permitindo o culto à cosmologia central, mesmo que de forma disfarçada, o que manteve 

o conhecimento ritual e seus meios sensoriais ativos na vida cotidiana. Todos esses 

aspectos ajudam a explicar a longevidade das práticas culturais iorubá no Brasil. 

Essa resiliência interna operou ao lado de, e em resposta a, uma trajetória histórica 

mais ampla de opressão e resistência coletiva, marcada desde cedo por levantes de 

escravizados entre 1807 e 1835 que culminaram na Revolta dos Malês, em janeiro de 

1835, em Salvador, reprimida com mortes, punições severas e deportações (Reis, 1993). 

Reformas legais vieram aos poucos: a Lei Eusébio de Queirós baniu o tráfico 

transatlântico em 1850 (da Silveira; de Godoi, 2018), a Lei do Ventre Livre de 1871 e a 

Lei dos Sexagenários de 1885 trouxeram alívio limitado (Biblioteca Nacional, 1988), e a 

abolição formal ocorreu apenas em 1888 (Priore, 2010). No pós-abolição, políticas e 

práticas policiais continuaram a restringir a vida religiosa afro-brasileira, exemplificadas 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

47 

 

pela proibição, em 1889, de lavar o interior da igreja do Nosso Senhor do Bonfim 

(Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 2013). 

Nesse contexto, após proibição e resistência, nasceu a atual Lavagem do Bonfim, 

que ocorre na segunda quinta-feira após o Dia de Reis e apresenta uma procissão de oito 

quilômetros da Conceição da Praia até a igreja do Bonfim, onde participantes com vestes 

brancas associadas a Oxalá carregam vasilhas de barro com água de cheiro (Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 2013). Nos degraus, realiza-se uma lavagem 

simbólica com cantos e oferendas perfumadas que refletem a prática do Candomblé, ainda 

que a imagem católica permaneça como foco ritual, evidenciando uma forte presença 

afro-brasileira (Instituto do Patrimônio Histórico  Artístico Nacional, 2013). Figuras 

centrais são as baianas, reconhecíveis pelos vestidos de renda brancos, turbantes e colares 

de contas. Elas preparam e vendem comidas como o acarajé e zelam pelo conhecimento 

ancestral da água de cheiro, incluindo o preparo, o transporte e o uso da água perfumada 

para lavar as escadarias da igreja. Em 2004, o IPHAN inscreveu a profissão de baiana de 

acarajé como patrimônio cultural imaterial de âmbito nacional, reconhecendo seu papel 

na sustentação da memória e da prática afro-brasileiras (Instituto do Patrimônio Histórico 

e Artístico Nacional, 2005). Essas práticas corporificadas e sensoriais enfrentaram 

resistência da hierarquia católica, que considerou o caráter festivo blasfemo e, em 1889, 

proibiu a lavagem no interior da igreja, transferindo-a para as escadarias externas e o adro 

(Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 2013). Esse episódio se alinha a 

repressões mais amplas. A Constituição de 1823 do Império limitava a liberdade religiosa 

às denominações cristãs; após 1889, teoricamente, a liberdade religiosa era garantida a 

todas; no entanto, opressões persistiram por meio de acusações de exercício ilegal da 

medicina e de superstição (Capone, 2018). O artigo 157 do Código Penal de 1890 

criminalizou práticas afro-brasileiras sob rótulos como espiritismo e feitiçaria (Capone, 

2018). Como observa Mandarino, as religiões afro-brasileiras foram ao mesmo tempo 

desqualificadas como superstição e temidas por sua suposta eficácia, o que produziu uma 

supressão sistemática (Mandarino, 2007). Sob essas pressões, elementos altamente 

visíveis, como imagens sagradas e celebrações musicais públicas, foram por vezes 

ocultados ou contidos, ao passo que práticas sensoriais mais discretas perduraram. 

Incensos, comidas rituais e plantas aromáticas podiam ser utilizados no âmbito doméstico 

ou incorporados à rotina, permitindo que elementos olfativos e gustativos persistissem e 

fossem transmitidos apesar das proibições oficiais. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

48 

 

Apesar da repressão, a cultura afro-brasileira baiana continuou a se transformar. 

Na década de 1920, Salvador registrou a primeira Festa de Iemanjá, hoje um grande 

evento cultural enraizado na tradição afro-brasileira e parte do calendário popular da 

cidade, que reúne pessoas de muitas fés (Santana, 2022). Frequentemente descrita como 

uma das poucas celebrações populares em Salvador que são exclusivamente afro-

brasileiras, sem influência católica, contrasta com o sincretismo da Lavagem do Bonfim 

e com festas como Santa Bárbara com Iansã e São Roque com Omolu (Bruno, 2019; 

Couto, 2018; Queiroz, 2021). Ainda assim, Iemanjá é muitas vezes imaginada como uma 

figura sereia, refletindo influências europeias e a convivência contínua de culturas na 

Bahia. Todo 2 de fevereiro, milhares se reúnem no Rio Vermelho para oferecer flores, 

perfumes e presentes artesanais ao mar, em atos de gratidão e devoção. Organizada por 

comunidades de Candomblé e de pesca, a festa afirma a identidade afro-brasileira no 

espaço público compartilhado e encena uma experiência sensorial de música, comidas 

tradicionais e o perfume de lavanda (alfazema) das oferendas (Queiroz, 2021). Como 

aponta Queiroz, tornou-se um momento de afirmação cultural e memória coletiva que 

reforça tanto a continuidade religiosa quanto a visibilidade social das tradições 

afrodescendentes (Queiroz, 2021). Em conjunto, essas histórias mostram que as 

contribuições iorubás na Bahia são dinâmicas e em evolução. Embora o sincretismo 

remodele as formas, elementos sensoriais, especialmente o olfato e o paladar ligados às 

práticas rituais e aos ingredientes, frequentemente sobrevivem à mudança e funcionam 

como marcadores resilientes de herança. Este estudo, portanto, concentra-se em como 

essas dimensões sensoriais preservadas iluminam padrões mais amplos de resistência 

cultural e continuidade na Bahia. 

 

1.3 O papel do olfato na memória e na cultura 
 

A interação entre olfato, memória e identidade é um processo complexo com 

muitas ramificações culturais (Herz; Schooler, 2002; Sarafoleanu, 2009). Por exemplo, 

Classen, Howes e Synnott (1994), em Aroma: The Cultural History of Smell, mostram 

como as culturas codificaram valores sociais, estruturas de poder e crenças cosmológicas 

em paisagens olfativas, de modo que determinados cheiros funcionam como poderosos 

mnemônicos de narrativas compartilhadas e de identidade grupal. Eles argumentam que 

o cheiro pode tanto reforçar quanto subverter estruturas sociais, unindo ou dividindo 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

49 

 

pessoas, empoderando-as ou privando-as de poder, porque as experiências olfativas são 

íntimas e emocionalmente carregadas (Classen; Howes; Synnott, 1994). Esses autores 

também vinculam memória coletiva e identidade ao olfato, demonstrando que aromas 

culturalmente codificados se tornam profundamente internalizados pelos indivíduos 

(Classen; Howes; Synnott, 1994). Por fim, sustentam que, apesar de seu papel social 

profundo, o olfato é rotineiramente subvalorizado nas sociedades ocidentais (Classen; 

Howes; Synnott, 1994). 

As vias neurais específicas do sistema olfativo diferem das de outros sentidos 

(Shepherd, 2005). Moléculas odoríferas ligam-se a receptores especializados no 

revestimento nasal, desencadeando sinais que viajam até o bulbo olfatório no cérebro 

(Shepherd, 2005). Ao contrário de outros sentidos, a informação olfativa contorna o 

tálamo e segue diretamente do bulbo olfatório para o córtex olfatório, que possui 

conexões imediatas com o sistema límbico, associado à memória e à emoção (Shepherd, 

2005). Isso permite que odores específicos evoquem lembranças vívidas e 

emocionalmente intensas, fenômeno frequentemente chamado de “efeito proustiano” (De 

Beukelaer; Sokolov; Muri, 2023). Pesquisadores demonstraram que memórias evocadas 

por odores tendem a ser mais intensas do que aquelas suscitadas por outros estímulos 

sensoriais (Herz; Schooler, 2002). Essa capacidade é reforçada por estudos que revelam 

que a conexão direta entre bulbo olfatório, hipocampo e amígdala é fundamental para a 

formação e a recuperação dessas memórias (Wilson, 2006). Na Bahia, isso é 

particularmente evidente. Cheiros tradicionais, desde os ingredientes usados em comidas 

centrais nas oferendas do Candomblé, como o aroma forte e terroso do azeite de dendê 

(Dawson, 2012), até os componentes aromáticos de ervas específicas empregadas em 

rituais de cura e purificação (Karade, 1995), fazem mais do que suscitar reminiscências 

pessoais. Evocam práticas ancestrais (Voeks, 1997) e reforçam a continuidade da herança 

iorubá nas comunidades afro-brasileiras, um legado preservado apesar das rupturas da 

escravidão (Falola; Childs, 2004; Halloy, 2018). Como mostra Halloy (2018), elementos 

olfativos no ritual afro-brasileiro, como o aroma de oferendas sacrificiais e do azeite de 

dendê, são inseparáveis da eficácia espiritual da performance ritual. De modo semelhante, 

Willis (2018) demonstra que, nas periferias do Rio de Janeiro, atmosferas olfativas 

desempenham papel crucial na mediação do afeto, da sacralidade e do pertencimento 

social. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

50 

 

Comparativamente, do ponto de vista da medicina iorubá, essas dinâmicas 

sensoriais não são meramente simbólicas. Saúde e infortúnio são lidos como mudanças 

no axé, a força vital que flui por pessoas, alimentos, espíritos e lugares (Ribeiro, 2023; 

Ribeiro, 2022). O axé pode ser transmitido pelo contato e, de modo crucial, pela ingestão. 

A cozinha sagrada e a “comida de santo” são, portanto, meios terapêuticos que repõem 

ou calibram o axé conforme a orientação oracular e as “preferências” energéticas e 

interdições de cada orixá (Ribeiro, 2023; Ribeiro, 2022). Nesse enquadramento, o paladar 

é um vetor primário de cura e prevenção, enquanto o olfato participa como amplificador 

contextual que prepara corpos, lugares e relações para a mudança, por exemplo por meio 

de folhas aromáticas, incensos, libações e atmosferas sacrificiais que tornam eficaz a 

comunicação ritual. Essa lógica é explícita nas discussões sobre circuitos alimentares 

sagrados, boris e ebós, em que substâncias comestíveis e seu manejo são especificados 

para mobilizar axé com fins concretos, e em que devotos também seguem ewó 

alimentares (restrições alimentares) que protegem o equilíbrio da pessoa (Ribeiro, 2023; 

Ribeiro, 2022). 

Este trabalho destaca a natureza sutil, mas resiliente, dos aromas como 

contribuição central, mostrando como sua persistência, mesmo sob condições repressivas, 

e sua conexão profunda e evocativa com a memória os tornam instrumentos poderosos de 

preservação do patrimônio cultural. Halbwachs (2004) enfatiza que a memória coletiva é 

ancorada no contexto espacial, que fornece um arcabouço estável frente ao caráter fugaz 

das impressões individuais. Nossas lembranças, argumenta, são sustentadas pelos 

ambientes materiais que nos cercam, os quais nos permitem revisitar o passado 

(Halbwachs, 2004). De modo semelhante, Tullett (2023) sustenta que arquivos do cheiro 

e a “re-odorizaçāo” de ambientes históricos podem trazer à tona narrativas suprimidas e 

oferecer novas vias de acesso ao passado. Cheiros podem evocar memórias vívidas e 

emocionalmente intensas que recontextualizam impressões fugazes em lembranças 

duradouras. No Candomblé, por exemplo, os cheiros distintos associados a rituais de 

iniciação possuem tal peso sensorial e emocional que, segundo Voeks (1997), mesmo 

anos após o evento, o simples odor de folhas rituais pode acionar a memória a ponto de o 

praticante entrar em transe. Isso exemplifica como pistas olfativas, à semelhança do 

contexto espacial, podem sustentar e transmitir a memória coletiva ao longo do tempo. 

Focando nas já mencionadas celebrações da Lavagem do Bonfim e da Festa de 

Iemanjá, alguns elementos olfativos são claramente perceptíveis para quem vivencia 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

51 

 

esses eventos e, ainda que muitos não pensem conscientemente neles como definidores, 

são cruciais para a experiência sensorial das festividades e para as memórias a elas 

associadas. Por exemplo, a Lavagem do Bonfim possui um cheiro definidor claro: a água 

de cheiro, a água perfumada preparada meticulosamente pelas baianas, que 

frequentemente contém manjericão, alecrim, lavanda e outras ervas aromáticas (Castro, 

2016). O perfume dessas ervas misturadas, liberado quando as escadarias da igreja do 

Bonfim são lavadas, simboliza bênção e purificação (Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional, 2013). De modo semelhante, a Festa de Iemanjá, que homenageia a 

orixá do mar, possui um importante componente olfativo. Devotos lançam oferendas ao 

oceano: massas de flores, especialmente rosas brancas e palmas, cujo aroma se mistura 

ao cheiro do mar. Soma-se a isso o perfume de lavanda usado pelos devotos em suas 

oferendas, criando um cheiro complexo que carrega preces e significa devoção (Queiroz, 

2021). Esses elementos olfativos não são decorativos, mas componentes essenciais das 

celebrações e da cultura que as envolve. 

Esses pontos esclarecem por que elementos olfativos na Bahia são marcadores 

resilientes de identidade e memória, sobretudo onde formas rituais visíveis já enfrentaram 

restrições. Aromas de folhas sagradas, meios sacrificiais e alimentos cotidianos podem 

persistir em contextos privados e semipúblicos, ancorando a continuidade mesmo quando 

outros elementos se adaptam. No que segue, focamos o azeite de dendê como caso 

privilegiado, um âncora sensorial que vincula a culinária baiana às rotas alimentares 

sagradas iorubás, e um material por meio do qual o axé é rotineiramente movido pelo 

paladar e sinalizado pelo cheiro. Traçamos sua história cultural e seus papéis rituais e 

mostramos como seu sabor e aroma se situam na interseção entre patrimônio, medicina e 

vida cotidiana. 

 

1.4 Importância do dendê para a Bahia 
 

O Azeite de Dendê (óleo de palma, Elaeis guineensis), embora reconhecido 

mundialmente como uma commodity industrial (Mba; Dumont; Ngadi, 2015) e 

historicamente ligado ao comércio transatlântico de pessoas escravizadas (Watkins, 

2015), transcende esse papel na Bahia, Brasil, estabelecendo-se como um ingrediente 

central de profundo significado cultural, histórico e simbólico (Watkins, 2015; 2024). 

Originário da África Ocidental, o dendezeiro foi introduzido no Brasil durante o período 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

52 

 

colonial através do tráfico de africanos escravizados, aclimatando-se ao ecossistema 

baiano e tornando-se inseparável da culinária, das práticas religiosas e da formação da 

identidade afro-brasileira (Watkins, 2015; 2024). A relevância do azeite de dendê na 

Bahia é tão marcante que a região costeira que o cultiva foi oficialmente designada como 

"Costa do Dendê" em 1993, um reconhecimento dos seus laços profundos com a herança 

afro-brasileira (Bahia. Secretária do Turismo, 2015). 

O azeite de dendê não é apenas um óleo culinário, mas o ingrediente definidor de 

uma categoria culinária conhecida como comidas de azeite, que se configuraram como 

um símbolo vivo da memória histórica e da herança sensorial da Bahia (Watkins, 2015). 

Seu sabor, cor e aroma inconfundíveis são a essência de pratos fundamentais como o 

acarajé, um bolinho de feijão-fradinho frito exclusivamente em azeite de dendê e 

documentado como iguaria de rua há mais de 200 anos, com ligações ao Candomblé desde 

o século XIX, o vatapá e a moqueca baiana (da Costa Lima, 2010; Fajans, 2008). Estes 

pratos são expressões dinâmicas que refletem a história de resistência, adaptação e 

negociação cultural da identidade afro-brasileira, sobretudo de origem iorubá, apesar das 

pressões coloniais. A presença do dendê nessas comidas é o principal veículo que permitiu 

às comunidades africanas e seus descendentes manterem e transmitirem aspectos-chave 

de sua identidade, funcionando como um "condutor para a sobrevivência cultural" sob 

opressão (Watkins, 2015). 

Para além da gastronomia, a importância do dendê se aprofunda na religiosidade 

afro-brasileira. Nos rituais e nas oferendas (ebós) do Candomblé, o azeite de dendê é um 

elemento essencial e de uso privilegiado, cuja cor vermelho-viva simboliza a força vital, 

a energia e o poder religioso (Watkins, 2015). Na simbologia iorubá, o dendê é percebido 

como o "lubrificante da vida", a substância que permite ao universo funcionar 

harmoniosamente, sendo também intrinsecamente ligado ao poder místico feminino de 

Iyami Oxorongá (as Grandes Mães) e crucial nas oferendas ao orixá Exu (Watkins, 2015). 

A preparação e o consumo das comidas de azeite são, portanto, práticas enraizadas em 

ritual, tradição e identidade, enquadrando o dendê como um componente vital do 

patrimônio cultural imaterial da Bahia, conforme a estrutura da UNESCO (s.d). 

As Baianas do Acarajé são as guardiãs iconográficas e a personificação deste 

legado, representando uma linhagem cultural matriarcal responsável pela preservação e 

transmissão dessas tradições culinárias através das gerações (UNESCO [s.d.]; Watkins, 

2015). Historicamente, foram as mulheres quem dominaram o processamento, cozimento 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

53 

 

e ritualização do dendê. O seu tabuleiro não é apenas uma barraca de comida, mas uma 

"expressão viva e dinâmica" da cultura baiana (Watkins, 2015). O ofício foi formalmente 

reconhecido pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) em 

2004 como Patrimônio Cultural Imaterial do Brasil, um endosso que valoriza o legado de 

resistência africana e a capacidade destas mulheres de criar um espaço de autonomia 

econômica e cultural em um contexto de marginalização (Mendel, 2018). Rita Santos, 

presidente da Associação Nacional das Baianas de Acarajé, Mingau, Receptivo e 

Similares (ABAM), enfatiza que a verdadeira Baiana do Acarajé é uma mulher forte, com 

"dendê correndo em suas veias," que preserva um ofício com mais de 300 anos. 

A crise atual do dendê depara-se diretamente com o valor cultural e sustentável 

dos sistemas tradicionais da Bahia. O dilema dos pequenos produtores e das Baianas do 

Acarajé reflete uma desconexão mais ampla entre o patrimônio reconhecido e as políticas 

públicas que o deveriam sustentar. Enquanto a legislação brasileira tentou promover o 

cultivo sustentável do óleo de palma, estas iniciativas frequentemente marginalizaram os 

produtores tradicionais, favorecendo modelos agroindustriais verticalizados. Essa falha 

em integrar o conhecimento agroecológico local e as cadeias de suprimentos comunitárias 

mina a resiliência econômica e ecológica da região, resultando na perda de terras, de 

biodiversidade e, crucialmente, do saber-fazer ancestral. 

Contudo, este patrimônio enfrenta ameaças significativas, como o declínio da 

produção artesanal, o que leva ao aumento do custo do dendê tradicional e à substituição 

por óleos industriais, diluindo o aroma e o sabor distintivos que definem esta tradição 

cultural e sensorial. A expansão da agroindústria do dendê em outras regiões e o abandono 

das estruturas de processamento tradicionais na Bahia (como os rodões) refletem um 

padrão mais amplo de marginalização das comunidades tradicionais e do seu 

conhecimento agroecológico (Watkins, 2018). A luta pela preservação do dendê é, em 

última análise, uma luta pela proteção deste ecossistema cultural, sensorial e técnico que 

moldou a identidade afro-brasileira por séculos (Watkins, 2015). O azeite de dendê é, 

portanto, um símbolo de continuidade, de resiliência e um pilar da herança afro-brasileira, 

cuja proteção exige um apoio concreto às comunidades, métodos e paisagens que 

sustentam o seu sabor e significado (Watkins, 2015). O lamento de Rita Santos sobre o 

sumiço do cheiro do dendê nas ruas de Salvador é um sintoma alarmante desta crise de 

identidade e tradição, evidenciando que o reconhecimento cultural, embora vital, 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

54 

 

permanece largamente simbólico, carecendo de medidas concretas para a sustentabilidade 

da matéria-prima e das comunidades produtoras.  

 

2. Observações do trabalho de campo 
 

Com base no lastro histórico das tradições de origem iorubá na Bahia e na 

centralidade dos cheiros e sabores, realizamos um mapeamento empírico de aspectos 

sensoriais em duas celebrações de Salvador entre janeiro e fevereiro de 2025: a Lavagem 

do Bonfim e a Festa de Iemanjá. Para a Lavagem do Bonfim observamos cinco eventos 

interligados, a saber, uma missa de Novena na Basílica do Nosso Senhor do Bonfim, uma 

procissão náutica, uma visita à Feira de São Joaquim, uma visita à ABAM com a 

preparação da água de cheiro e a própria cerimônia de lavagem. Para fins comparativos, 

examinamos também práticas iorubás no Oduduwa Templo dos Orixás em Mongaguá, 

São Paulo, parte do Centro Cultural Oduduwa e dedicado à preservação e ao ensino da 

cultura iorubá tal como praticada na Nigéria, analisando semelhanças de cheiros, 

ingredientes e práticas. Os eventos e as datas estão resumidos no quadro 1. 

 

Quadro 1 – Sumário dos eventos a que assisti durante o trabalho de campo, com datas, raízes culturais e 

principais elementos olfativos. 

Evento 

Principal 

Evento Coordenadas 

Geográficas 

Data Principais Elementos 

Olfativos 

Lavagem do 

Bonfim 

Missa na 

Basílica do 

Nosso Senhor 

do Bonfim 

12°55'25.0"S 

38°30'29.2"W 

14 de 

Janeiro 

Incensos, flores 

Visita à Feira 

de São Joaquim 

12°57'07.2"S 

38°30'07.2"W 

14 de 

Janeiro 

Ervas aromáticas, especiarias, 

plantas, flores, ingredientes 

culinários e outros 

Procissão 

Náutica 

12°59'58.1"S 

38°32'02.1"W 

15 de 

Janeiro 

Ambiente marinho e 

alimentos tradicionais 

Visita ao 

memorial da 

ABAM 

12°58'24.5"S 

38°30'43.1"W 

15 de 

Janeiro 

Aroma das plantas e flores 

usadas para criar a água de 

cheiro, bem como o cheiro das 

roupas brancas recém-lavadas 

Lavagem do 

Bonfim 

12°55'26.2"S 

38°30'29.7"W 

16 de 

Janeiro 

Água de cheiro, ervas e 

alimentos tradicionais 

vendidos pelas baianas 

Oduduwa 

Templo dos 

Orixás 

Visita ao 

Oduduwa 

Templo dos 

Orixás  

24°07'27.3"S 

46°40'37.4"W 

25 - 31 

de 

Janeiro 

Vários ingredientes 

aromáticos usados em 

oferendas, cerimónias e 

alimentos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

55 

 

Festa de 

Iemanjá 

Festa de 

Iemanjá 

13°00'45.5"S 

38°29'31.5"W 

2 de 

Fevereiro 

Flores usadas em oferendas e 

perfume de lavanda 

 

Os métodos foram qualitativos, com observação descritiva e comparativa em vez 

de análise química instrumental. Os autores, com treinamento olfativo, e perfumistas 

profissionais documentaram os cheiros usando terminologia do setor alinhada ao banco 

de dados THE GOOD SCENTS COMPANY (2025). Os descritores padronizados 

seguiram o Good Scents e, quando um composto característico orientou a identificação 

do tipo de odor correspondente, isso foi indicado entre parênteses. Notas não listadas 

foram assinaladas conforme o caso. Paralelamente ao perfil aromático, registramos 

elementos contextuais como deslocamentos, ações rituais e ambiente. Entrevistas breves 

de rua captaram significados culturais, cheiros característicos, intensidade e hedonicidade 

em escalas de 0 a 10, totalizando 52 entrevistas na Lavagem do Bonfim e 20 na Festa de 

Iemanjá, cada uma com duração aproximada de cinco minutos. No Oduduwa Templo dos 

Orixás realizamos cinco entrevistas em profundidade totalizando cerca de duas horas e 

meia. Três seguiram o protocolo dos eventos anteriores, gerando, no entanto, respostas 

mais longas. As outras duas entrevistas duraram uma hora cada e trataram do papel 

cultural do templo e de práticas rituais culinárias. A participação foi voluntária, obteve-se 

consentimento e as respostas foram registradas in situ. No Templo dos Orixás, os autores 

evitaram perturbar qualquer momento de culto e respeitaram todas as indicações dadas 

pelos presentes.  

 

2.1 Lavagem do Bonfim 
 

Esta seção apresenta o mapeamento sensorial qualitativo ao longo de cinco 

momentos interligados que enquadram a Lavagem do Bonfim em janeiro. A missa 

apresentou um ambiente olfativo distintamente católico, combinando notas aromáticas: 

floral, rosa, amadeirado, picante, linalol (floral), álcool feniletílico (floral), citronelol 

(floral), acetato de feniletilo (floral), fenólico, seco, terpênico, cedrol (amadeirado), 

cedro, palo santo (não listado) e olíbano (não listado). As decorações de flores 

acrescentam as notas: indol (animal), acetato de benzila (floral), ylang, álcool feniletílico 

(floral) e medicinal. A procissão náutica, introduzida em 2023 pela Igreja Católica, 

produziu um contexto marinho em camadas com aromas de comida preparada, sobretudo 

feijoada, resultando em notas picante, cozido, carne, salgado, apimentado e ozonizado. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

56 

 

Na Feira de São Joaquim, identificada como a principal fonte de botânicos para a água de 

cheiro, cinco plantas em foco estruturaram o acorde dominante: mirra (Commiphora), 

palma da rainha (Tanacetum vulgare), lavanda (Lavandula angustifolia), elevante (Hyptis 

brevipes), e manjericão (Ocimum basilicum). O aroma geral foi definido pela nota 

aromática “fresco”, comuns às 5 plantas, “herbal”, comuns a 4 plantas, “verde”, comuns 

a 3, enquanto cada planta apresentava notas únicas, tais como: timol (herbáceo), tomilho, 

alecrim, hexenol-cis-3 (verde), menta, cânfora, linalol (floral), chá de boldo (não listado) 

e eugenol (picante). No Memorial das Baianas, lideranças comunitárias orientaram o 

preparo tradicional da água de cheiro com mirra (Commiphora), palma da rainha 

(Tanacetum vulgare), lavanda (Lavandula angustifolia), elevante (Hyptis brevipes), endro 

(Anethum graveolens), alecrim (Salvia rosmarinus) e uma planta não identificada; a 

infusão repousou durante a noite para uso na lavagem ritual dos degraus da igreja, 

transportada em potes de barro e ornamentada com flores e perfume de lavanda. A água 

de cheiro apresentou as notas: herbal, anis, doce, chá, floral e de lavanda. Paralelamente, 

foi observada a lavagem das icônicas vestes brancas das baianas, revelando notas 

aldeídicas, florais, florais brancas (não listada), cumarínicas e de galaxolida 

(almiscarado). Durante a própria Lavagem, a água de cheiro liberou as notas aromáticas: 

herbal, lavanda, arruda (não listada), doce, fresco e floral, associadas à purificação. É de 

se notar que a grande escala do evento e ambiente urbano remodela o campo sensorial 

por meio de multidões densas, vendedores de comida e bebida e calor, o que acrescentou 

o cheiro de azeite de dendê e suor à atmosfera. Em relação às entrevistas, participantes 

descreveram a Lavagem como significativa em nível pessoal, citando frequentemente fé, 

paz, gratidão e sincretismo; lavanda foi o descritor mais recorrente, muitas vezes 

acompanhado de arruda, ervas e água de cheiro; a média hedônica foi 9,22 e a intensidade 

8,70, com apenas três escores de intensidade iguais ou inferiores a cinco e um escore 

hedônico igual a cinco. 

Na Lavagem do Bonfim, as baianas não apenas lavam a escadaria com água de 

cheiro; a pedido dos fiéis, também molham as cabeças dos devotos “a fim de benzê-los e 

purificá-los” (Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 2013), explicitando 

a purificação simultânea do espaço e dos corpos durante o cortejo. No repertório afro-

brasileiro, banhos e aspersões aromáticas podem ser entendidos como “banhos de 

descarrego”, orientados à remoção de cargas negativas e à proteção contra influências 

como inveja e mau-olhado (Pinheiro; Povh; Calábria, 2021). A eficácia atribuída a essas 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

57 

 

práticas ancora-se em saberes botânicos de uso ritual e terapêutico descritos por Verger 

(Verger, 1995) e, no horizonte medicinal iorubá, articula-se à noção de que a 

recomposição do axé sustenta o cuidado e a cura de males psicossociais. 

 

2.2 Festa de Iemanjá 
 

A Festa de Iemanjá acontece no dia 2 de fevereiro, no bairro do Rio Vermelho. As 

celebrações começam ainda na noite do dia anterior e se estendem até a tarde do dia 2, 

culminando com o envio da oferenda principal ao mar. Observações na manhã e no 

entardecer capturaram dois regimes olfativos complementares. Na praia, flores e 

atividade humana geraram uma mistura heterogênea resumida como floral, lavanda, 

alcoólico, tabaco, suor e urina. No interior da Casa de Iemanjá, a alta concentração de 

oferendas em espaço confinado produziu um perfil mais homogêneo e intenso de lavanda 

floral. Resultados das entrevistas: os respondentes enquadraram o evento em termos de 

fé, gratidão e renovação; as avaliações de prazer foram uniformemente máximas, com 

média 10, e a intensidade variou de moderada a muito forte, com média de 8,43 e apenas 

um valor mínimo. O evento foi consistentemente associado à lavanda, por vezes 

complementada pela brisa do mar e por flores. Em conjunto, a praia e a casa compõem 

uma estrutura sensorial dual, na qual aromas públicos e difusos coexistem com um núcleo 

devocional de lavanda em ambiente fechado. 

 

2.3 Oduduwa Templo dos Orixás  
 

Os autores também viajaram a São Paulo para visitar o Oduduwa Templo dos 

Orixás. Essa visita teve como objetivo oferecer uma perspectiva comparativa entre as 

celebrações em Salvador, com forte participação da cultura afro-brasileira, e uma 

manifestação de expressões culturais iorubás originais tal como praticadas na Nigéria. 

Integrado ao Centro Cultural Oduduwa e dirigido pelo sacerdote nigeriano Babá King, o 

Templo Oduduwa dos Orixás funciona como um dos centros mais ativos de preservação 

e ensino da cultura iorubá fora da África (Oduduwa, 2017). O centro promove filosofia, 

religião, música e língua iorubás por meio da prática ritual e do intercâmbio intercultural, 

e tornou-se uma referência global para a herança iorubá, atraindo seguidores e 

pesquisadores do Brasil, da África e da Europa. Sua Festa anual de Ifá está entre as 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

58 

 

maiores celebrações iorubás das Américas e oferece rara oportunidade de estudar práticas 

rituais autênticas em contexto diaspórico, atraindo participantes não apenas de todo o 

Brasil, mas também da Europa, da África e da Ásia. O momento da visita foi planejado 

para coincidir com a Festa de Ifá, que contou com aproximadamente 3000 participantes 

em seus dias mais movimentados e com a presença de sacerdotes iorubás tradicionais 

vindos da Nigéria. Durante o festival, esses sacerdotes demonstraram práticas culturais 

como música e dança, realizaram rituais e ensinaram os participantes sobre as tradições 

iorubás. O evento reuniu não apenas praticantes nigerianos, mas também pessoas já 

iniciadas na cultura iorubá, assim como aquelas que buscavam a iniciação. As 

observações revelaram que certos rituais só podem ser realizados por iorubás, fazendo da 

Festa de Ifá uma oportunidade excepcional para que iniciados interajam com expressões 

culturais que de outro modo seriam restritas. 

Conversas com seguidores não africanos revelaram um fio comum de exploração 

prévia de diversos sistemas de crença e visões de mundo, sendo que muitos enxergam a 

prática iorubá como filosofia ou modo de vida, e não como um sistema formalizado. 

Alguns engajam-se simultaneamente com múltiplas tradições. Participantes brasileiros 

expressaram o desejo de reconectar-se com sua herança africana, afirmando com 

frequência que experiências anteriores em outros referenciais careciam da autenticidade 

e da profundidade cultural encontradas nas práticas observadas no templo, consideradas 

por eles como expressões vitais de sua identidade. 

Além disso, três participantes de longa data do Templo Oduduwa e da Festa de Ifá 

foram selecionados em razão de seus perfis diversos e de sua prolongada interação com 

a tradição iorubá: Jasmina (Eslovênia), Edgar (Portugal) e Nilza (Brasil). Eles 

descreveram a celebração como profundamente espiritual e comunitária. Jasmina 

enfatizou sua dupla dimensão espiritual e social, celebrando vida, sabedoria e 

comunidade, e identificou o cheiro de comida e a energia corporal, o “cheiro da vida”, 

como os mais característicos, atribuindo intensidade 8 e prazer 10. Ela também destacou 

que a Festa de Ifá no Templo Oduduwa é a maior da América do Sul e que, com a presença 

de sacerdotes iorubás vindos da África, oferece oportunidade única de aprendizado e 

imersão. Edgar enquadrou o festival como prática filosófica centrada na sabedoria e na 

conexão universal. Ele associa cheiros à presença divina do orixá e, quando questionado 

sobre os aromas do evento em geral, atribuiu 10 tanto para intensidade quanto para prazer. 

Nilza descreveu o evento como o mais importante do ano, marcado por emoção coletiva 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

59 

 

e transe, e caracterizado pela mistura de cheiros de azeite de dendê, flores, comidas rituais 

e pessoas, atribuindo também a pontuação máxima de 10 para intensidade e heroicidade. 

Em conjunto, as entrevistas retratam a Festa de Ifá como experiência multissensorial e 

sagrada, de grande importância por sua dimensão, pela presença de sacerdotes iorubás e 

por sua atmosfera. 

Outros dois participantes foram entrevistados. Embora não tenham sido 

solicitadas avaliações de intensidade olfativa ou de agradabilidade, ambos enfatizaram o 

papel central do Templo Oduduwa como referência viva para a experiência da cultura 

iorubá. Eles também apontaram a presença característica do azeite de dendê, de alimentos 

preparados tanto para oferendas quanto para a comunidade e, por vezes, do odor de 

sangue sacrificial, elemento integrante da prática ritual. Nesse espaço, diversas ervas e 

ingredientes são utilizados de modo semelhante ao observado nas manifestações culturais 

da Bahia. O uso do azeite de dendê é particularmente relevante, funcionando como forte 

elo entre o universo culinário-terapêutico iorubá e a comida da Bahia. O emprego desse 

ingrediente e a similaridade geral dos pratos preparados no templo e na Bahia já 

evidenciam clara conexão olfativa entre as culturas. Outros ingredientes dignos de nota 

identificados foram inhame, mandioca, farinha de inhame, farinha de mandioca, feijão 

preto, feijão-fradinho e cachaça. 

Outros elementos apresentam semelhanças marcantes entre as culturas. A música 

ouvida no templo, tocada pelos sacerdotes nigerianos sempre que um ritual ou celebração 

tinha início, com ritmos africanos e ênfase em percussão, mostrou-se muito semelhante 

ao que os autores ouviram nas celebrações e nas ruas de Salvador. A dança dos nigerianos, 

acompanhando o ritmo, também se assemelhou ao que foi observado na Bahia. As 

divindades do Candomblé, sempre presentes nas celebrações de Salvador, têm origem na 

África e isso se evidenciou ali, com estátuas que as homenageiam e que trazem nomes e 

imagens semelhantes aos observados em Salvador, particularmente na Feira de São 

Joaquim. 

Quanto aos cheiros, vários estiveram presentes. No centro do templo há uma 

edificação chamada Estrela, devido ao seu formato estrelado. Ali, cada canto do edifício 

é dedicado a uma divindade específica, com estátuas, decorações, placas explicativas 

sobre a função da divindade e oferendas. As oferendas deixadas nas estátuas em honra a 

cada orixá venerado possuem cheiros singulares, ainda que apresentem notas comuns, 

sobretudo azeite de dendê (não listado) e amadeirado. Outras notas fragrantes foram seco, 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

60 

 

madeira velha, fermentado, frutado, alcoólico e sangue. Também foi observado o cheiro 

do preparo de uma água de limpeza cerimonial, feita pela fervura de uma combinação de 

ingredientes secos e especiarias, lembrando um cozido, com notas vegetais, picantes, 

cárneas, salgadas e de alecrim. Alguns cheiros mais desagradáveis também estavam 

presentes no templo, notadamente no canto onde animais são sacrificados para fins rituais 

e o sangue é recolhido e misturado com álcool para evitar a coagulação, e em uma tábua 

utilizada nas iniciações de seguidores, que representa tudo o que há de negativo em suas 

vidas e que, por isso, deve ser lavada. O local do sacrifício tinha cheiro intenso com notas 

de sangue, alcoólicas, animais e de azeite de dendê. A tábua, em razão de sua 

representação do negativo, apresentava cheiro ainda mais intenso, com notas rançosas, 

sangue, indol (animal) e traços de dendê (não listado). Além disso, uma veste tradicional, 

usada apenas pelos sacerdotes nigerianos em cerimônias específicas e nunca lavada, 

também foi mostrada e cheirada durante a visita. Para esse objeto, a presença de uma 

sacerdotisa nigeriana era obrigatória e somente ela podia manuseá-lo. Ela desdobrou a 

veste e aspergiu cachaça sobre ela. Embora se pudesse esperar um cheiro intensamente 

desagradável, o odor era mais neutro, com notas animais, de mofo, de couro e alcoólicas. 

 

3. Conexões olfativa entre práticas culturais da Bahia e dos iorubá 
 

Com base nas observações realizadas durante a Festa de Ifá no Oduduwa Templo 

dos Orixás, uma análise comparativa com o panorama cultural e olfativo da Bahia revela 

conexões olfativas claras, ressaltando os laços históricos e culturais entre essas culturas. 

As experiências de campo em São Paulo e Salvador fornecem evidências de uma herança 

olfativa compartilhada, manifestada por ingredientes comuns, perfis de fragrância e uma 

compatibilidade geral dos botânicos utilizados em ambas as culturas, ainda que em 

contextos ligeiramente distintos. 

Um elo primário e potente encontra-se nos ingredientes culinários e rituais 

compartilhados. Azeite de dendê, inhame e mandioca (e suas respectivas farinhas), feijão 

preto, feijão-fradinho e cachaça foram identificados como componentes-chave tanto nas 

práticas iorubás do templo quanto nas expressões culturais da Bahia. A influência das 

tradições culinárias iorubás sobre a cozinha baiana é inegável, e o azeite de dendê 

funciona talvez como o marcador olfativo mais prevalente dessa conexão. Seu aroma rico 

e inconfundível não apenas está no centro de pratos baianos icônicos, como também foi 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

61 

 

uma nota dominante em diversos espaços e oferendas no Oduduwa Templo dos Orixás. 

Esse cheiro onipresente atua como lembrete constante das histórias entrelaçadas. Para 

além do dendê, a ampla compatibilidade nos tipos de ingredientes, ervas e materiais 

naturais preferidos por ambas as culturas aponta para uma preferência sensorial 

compartilhada profundamente enraizada, mesmo que adaptações e acréscimos locais 

distintos tenham inevitavelmente surgido. Por exemplo, em conversa com uma das 

cozinheiras do templo, que rotineiramente prepara alimentos para os frequentadores e 

para oferendas às divindades, soube-se que, no caso do inhame, uma das bases da 

culinária iorubá tradicional, busca-se sempre adquirir no Brasil a espécie que, em sua 

experiência, mais se aproxima dos inhames presentes na Nigéria, o chamado Cará do 

Norte (Dioscorea cayanensis Lam.). Contudo, há épocas do ano em que essa espécie não 

está prontamente disponível e é preciso substituí-la pela Colocasia esculenta, mais 

comum. Elas possuem propriedades de cozimento e sabor diferentes, mas ainda cumprem 

a mesma função, evidenciando a compatibilidade entre as floras do Brasil e da Nigéria. 

Análises adicionais revelam semelhanças nas notas de fragrância específicas 

encontradas em ambos os contextos. Embora não tenham sido identificadas notas 

aromáticas comuns entre a Festa de Iemanjá de Salvador e o Oduduwa Templo dos 

Orixás, em São Paulo, observaram-se diversas notas tanto na Lavagem do Bonfim, em 

Salvador, quanto no Oduduwa Templo dos Orixás, em São Paulo, nomeadamente: 

amadeirado, picante, indol (animal), alecrim, salgado, dendê. Como mencionado, trata-se 

de uma assinatura aromática unificadora, proeminente no acarajé baiano e detectada sobre 

a mesa ritual, no local de oferendas a Orunmilá, na área de coleta de sangue sacrificial e, 

de modo geral, nos pontos do templo onde se deixam as oferendas. 

Aprofundando nos componentes botânicos, particularmente nas plantas utilizadas 

para a água de cheiro durante a Lavagem do Bonfim, em Salvador, e para as oferendas na 

Festa de Iemanjá, obtêm-se percepções adicionais. A água de cheiro geralmente inclui 

uma seleção de plantas aromáticas, entre elas a lavanda (Lavandula angustifólia), que 

também é a principal fragrância ofertada durante a Festa de Iemanjá. Como mencionado, 

houve uma planta não identificada observada durante o preparo da água de cheiro. Para a 

análise a seguir, esse espécime foi substituído pela arruda (Ruta graveolens), planta 

popular no Brasil que, segundo relato de uma baiana aos autores, integra a água de cheiro; 

isso é reforçado pelo fato de a nota olfativa de arruda ter sido percebida no dia do evento. 

Além disso, o uso de manjericão não foi observado no preparo da água perfumada, mas 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

62 

 

foi mencionado pela mesma baiana e, por isso, também foi considerado aqui. Embora a 

observação direta no Oduduwa Templo dos Orixás durante a visita não confirme o uso de 

todas essas plantas específicas em suas práticas, a revisão de literatura revela 

sobreposições e conexões históricas. Em Ewé: O uso das plantas na sociedade iorubá, 

Verger lista os usos de botânicos na comunidade iorubá, na África Ocidental (Verger, 

1995). Em El Monte, há uma seção enciclopédica detalhando os usos de botânicos na 

Santería cubana, influenciada pelos iorubás (Cabrera; Font-Navarrete, 2023). Esses dois 

livros foram usados como principais fontes de informação e, adicionalmente, 

consultaram-se artigos acadêmicos. 

• Mirra (Commiphora africana): A obra de Verger menciona a planta em três 

contextos distintos, todos voltados a trabalhos benéficos, como encontrar emprego, 

despertar bem e alcançar boa fortuna (Verger, 1995). Em El Monte, a planta não aparece 

na seção enciclopédica, mas a mirra é mencionada em outros trechos, geralmente no 

contexto de ser queimada como incenso (Cabrera; Font-Navarrete, 2023), o que ressalta 

sua propriedade aromática, uma das principais razões de seu uso na água de cheiro. É 

também empregada em contextos medicinais e associada à divindade Oxum (Karade, 

1995; Odugbemi, 2008). 

• Manjericão (Ocimum basilicum): Está bem documentado nas práticas iorubás, 

havendo trabalhos dedicados exclusivamente à etnobotânica da planta e a seus usos 

medicinais (Albuquerque; Andrade, 1998). Em Verger, os usos listados visam a cura de 

diversos males, como doenças infantis, varíola e tontura (Verger, 1995). Em El Monte, 

seus usos incluem limpeza do corpo e aplicações medicinais. Além disso, afirma-se que 

seu aroma pode ser embebido em lenços para contrariar o “mau-olhado” (Cabrera; Font-

Navarrete, 2023). Esse foco aromático reforça novamente o vínculo entre o uso da erva 

por suas propriedades olfativas na Bahia e em outras culturas influenciadas pelos iorubás. 

• Alecrim (Salvia rosmarinus): A planta não é mencionada por Verger, mas é 

reconhecida nas religiões de matriz iorubá nas Américas, como a Santería e o Candomblé. 

Em El Monte, afirma-se que auxilia no parto, reumatismo, dores de cabeça e bronquite. 

Menciona-se também que o “aroma da planta é um segredo que deve ser mantido em 

silêncio”. Isso indica o reconhecimento do aroma como ferramenta importante, mesmo 

que não detalhado (Cabrera; Font-Navarrete, 2023). Especula-se que a planta tenha sido 

introduzida em práticas afro-brasileiras como o Candomblé por influências bantas 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

63 

 

(Fonseca, 2018), grupo etnolinguístico da África subsaariana. Isso sugere que seu uso é 

uma adaptação ocorrida nas Américas e pode não remontar diretamente à cultura iorubá. 

• Lavanda (Lavandula angustifolia): Não é mencionada por Verger nem em El 

Monte. Apesar disso, seu uso é comum na cultura afro-brasileira, como no Candomblé 

(Sátiro; Vieira; Rocha, 2019), e é observado em muitas manifestações culturais, como a 

Lavagem do Bonfim e a Festa de Iemanjá (Castro, 2016; Queiroz, 2021). O emprego da 

lavanda como perfume e nota aromática é amplamente difundido na Bahia e, assim, seu 

uso para fins religiosos e culturais pode indicar uma adaptação feita por brasileiros da 

cultura iorubá, considerando preferências locais e disponibilidade (Nery, 2019). 

• Arruda (Ruta graveolens): É citada na etnobotânica do Candomblé para usos 

medicinais (Conceição, 2019). Em El Monte, uma espécie relacionada (Ruta chalepensis) 

é mencionada como potente protetora (“mata-feitiço”) (Cabrera; Font-Navarrete, 2023). 

• Palma da rainha (Tanacetum vulgare), Elevante (Hyptis brevipes) e Endro 

(Anethum graveolens): A literatura consultada não indicou usos tradicionais específicos 

no núcleo das práticas iorubás referenciadas. Isso pode indicar que o uso dessas plantas 

constitua uma adaptação da cultura iorubá realizada por afro-brasileiros. 

 

4. Considerações finais 
 

A análise conjunta dos dados etnográficos em Salvador e no Oduduwa Templo 

dos Orixás evidencia um continuum olfativo que liga matrizes iorubás à Bahia. Notas 

recorrentes e ingredientes partilhados, com destaque para o azeite de dendê, articulam 

dimensões culinárias, rituais e ambientais, enquanto botânicos como arruda e mirra 

reforçam o elo entre práticas, memória e identidade. Adaptações locais, como o uso de 

espécies brasileiras de inhame e a incorporação de lavanda, imprimem singularidade sem 

romper a filiação cultural. O resultado não é uma cópia de práticas africanas, e sim uma 

expressão viva de continuidade e transformação ancorada em marcadores sensoriais 

reconhecíveis. 

As observações de campo mostram que os cheiros não são incidentais, mas 

escolhidos e significados de forma intencional, operando como linguagem não verbal de 

herança e identidade em celebrações públicas e contextos devocionais. Na Lavagem do 

Bonfim, a mistura entre aromas sagrados e cotidianos ancora a vida ritual em ambientes 

densos e mutáveis, enquanto na Festa de Iemanjá a oposição praia–casa estrutura um 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

64 

 

núcleo devocional de lavanda cercado por aromas difusos. Vestes, utensílios e espaços 

acumulam fragrâncias de rituais repetidos, sedimentando memória coletiva. No horizonte 

medicinal iorubá, alimentos modulam o axé e os cheiros reforçam a eficácia ritual. Esse 

enquadramento esclarece, em termos terapêuticos e expressivos, por que circuitos 

alimentares à base de dendê e arranjos aromáticos persistem e continuam significativos 

na Bahia. O paladar e o olfato, portanto, operam como vetores de transmissão cultural e 

como meios de cuidado e proteção. 

É preciso superar a lacuna bibliométrica sobre olfato e paladar na cultura afro-

brasileira por meio de uma abordagem integrada que una etnografia e química analítica, 

articulando entrevistas, mapeamento sensorial e análises químicas para relacionar 

marcadores de sabor e odor a categorias êmicas e prescrições oraculares e, assim, 

estabelecer perfis de referência. Reconhecem-se limites de recorte e método do trabalho 

atual, dado o foco na Bahia e São Paulo e o caráter qualitativo dos dados. Trabalhos 

futuros devem incluir estudos comparativos multirregionais, dados quantitativos que 

revelem a composição química de aromas, complementados por dados qualitativos, e 

equipes interdisciplinares que reúnam químicos, antropólogos, perfumistas, cientistas de 

dados e instituições de patrimônio para ampliar robustez, reprodutibilidade e 

comparabilidade. A salvaguarda requer protocolos específicos de documentação, 

preservação e reconhecimento institucional, com descritores padronizados, amostragem 

transparente e consentimento comunitário, além da incorporação de experiências 

sensoriais em exposições e arquivos, que permitam o acesso livre e duradouro às 

informações, bem como formas de devolutiva que reforcem o reconhecimento e a 

continuidade das tradições das comunidades envolvidas. Cabe ampliar a documentação, 

a análise e o apoio por políticas públicas. Compreender alimentos como veículos de axé 

e cheiros como mediadores ambientais pode ser estratégico para preservar e transmitir 

essa herança sensorial. 

 

Referências Bibliográficas 
 

AKINTOYE, S. A. A History of the Yoruba People. Dakar: Amalion, 2021. 

ALBUQUERQUE, U. P. D.; ANDRADE, L. D. H. C. “Etnobotanica Del Género Ocimum 

L. (Lamiaceae) En Las Comunidades Afrobrasileñas”. Anales Jardín Botánico De 

Madrid, vol. 56, n. 1, p. 107-118, 1998. 

BAHIA. SECRETÁRIA DO TURISMO. Plano de Desenvolvimento Integrado do 

Turismo Sustentável: Costa do dendê. 2015. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

65 

 

BERKENBROCK, V. J. A experiência dos Orixás: Um estudo sobre a experiência 

religiosa no Candomblé. Manuas: Editora Vozes, 2012. 978-8532620231. 

Biblioteca Nacional (Brasil). Para uma historia do negro no Brasil.  Rio de Janeiro: 

Biblioteca Nacional. 1988. 

BRUNO, R. D. S. A FESTA DO MILAGRE DE SÃO ROQUE NO MUNICÍPIO DE 

AMÉLIA RODRIGUES – BA: relações étnico-raciais e a cultura popular em questão. 

Dissertacão (Mestrado em Educação) - Programa de Mestrado em Educação, 

Universidade Estadual De Feira De Santana, 2019. 

CABRERA, L.; FONT-NAVARRETE, D. El monte : notes on the religions, magic, and 

folklore of the Black and Creole people of Cuba. Durham: Duke University Press, 2023. 

CAPONE, S. A Busca da África no Candomblé. Rio de Janeiro: Pallas, 2018. 

CASTRO, R. C. G. “Da Conceição da Praia à Colina Sagrada”. Revista USP, n. 111, p. 

175-180, 2016. 

CLASSEN, C.; HOWES, D.; SYNNOTT, A. Aroma: the cultural history of smell. 

Londres; Nova York: Routledge, 1994. 

CONCEIÇÃO, D. T. Ogbà Mimó - Livro das Folhas Sagradas. Campinas: D7 Editora, 

2019. 

COUTO, E. S. “Festa de Santa Bárbara e Iansã: os baianos entre fronteiras tênues e 

complementação de crenças”. Revista Brasileira de História das Religiões, vol. 11, n. 31, 

p. 203-219, 2018. 

DA COSTA LIMA, V. “The ethno-scenology and ethnoculinary of the acarajé”. VIBRANT 

- Vibrant Virtual Brazilian Anthropology, vol. 7, n. 2, p. 236-248, 2010. 

DA SILVEIRA, M. D.; DE GODOI, M. M. “Escravidão, Resistência E Abolição”. 

Semina, vol. 17, n. 1, p. 118-132, 2018. 

DAWSON, A. C. “Food and spirits: religion, gender, and identity in the ‘African’ cuisine 

of Northeast Brazil”. African and Black Diaspora: An International Journal, vol. 5, n. 2, 

p. 243-263, 2012. 

DE BEUKELAER, S.; SOKOLOV, A. A.; MURI, R. M. “Case report: "Proust 

phenomenon" after right posterior cerebral artery occlusion”. Front Neurol, vol. 14, p. 

1183265, 2023. 

DENYER WILLIS, L. ““It Smells Like A Thousand Angels Marching”: the salvific 

sensorium in Rio de Janeiro’s western subúrbios”. Cultural Anthropology, vol. 33, n. 2, 

p. 324-348, 2018. 

ENOCH, J.; MCDONALD, L.; JONES, L.; JONES, P. R.; CRABB, D. P. “Evaluating 

Whether Sight Is the Most Valued Sense”. JAMA Ophthalmol, vol. 137, n. 11, p. 1317-

1320, Nov 1 2019. 

FAJANS, J. “Can moqueca just be fish stew?” Anthropology of food, vol. S4, 2008. 

FALOLA, T.; CHILDS, M. D. The Yoruba diaspora in the Atlantic world. Bloomington: 

Indiana University Press, 2004. 

FONSECA, F. N. B., MICHAEL J. “Plant-Knowledge Adaptation in an Urban Setting: 

candomblé ethnobotany in New York city”. Economic Botany, vol. 72, n. 1, 2018. 

HALBWACHS, M. Los marcos sociales de la memoria. Caracas: Universidad Central de 

Venezuela, 2004”. 

HALLOY, A. “L’odeur de l’axé”. Journal de la société des américanistes, vol. 104, n. 1, 

p. 117-148, 2018. 

HERZ, R. S.; SCHOOLER, J. W. “A Naturalistic Study of Autobiographical Memories 

Evoked by Olfactory and Visual Cues: testing the proustian hypothesis”. The American 

Journal of Psychology, vol. 115, n. 1, 2002. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

66 

 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Recenseamento do 

Brazil em 1872. Rio de Janeiro: IBGE. 1872. 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo demográfico 

2022: identificação étnico-racial da população, por sexo e idade: resultados do universo. 

Rio de Janeiro: IBGE. 2023. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Dossiê de 

Registro – Oficio das Baianas de Acaraje. Brasília: IPHAN. 2005. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Dossiê de 

Registro – Festa do Senhor Bom Jesus do Bonfim. Brasília: IPHAN. 2013. 

KANANOJA, K. Central African Identities and Religiosity in Colonial Minas Gerais. 

Turku: Uniprint, 2012. 

KARADE, B. I. The Handbook of Yoruba Religious Concepts. York Beach: Samuel 

Weiser Inc, 1995. 

MAJID, A. “Human Olfaction at the Intersection of Language, Culture, and Biology.” 

Trends Cogn Sci, vol. 25, n. 2, p. 111-123, 2021. 

MANDARINO, A. C. S. (Não) Deu Na Primeira Página : Macumba, Loucura E 

Criminalidade. Sergipe: Universidade Federal de Sergipe, 2007. 

MBA, O. I.; DUMONT, M.-J.; NGADI, M. “Palm oil: processing, characterization and 

utilization in the food industry – a review”. Food Bioscience, vol. 10, p. 26-41, 2015. 

MENDEL, D. S. D. S. “Nas ruas com as baianas de acarajé: desafios, lutas e 

representatividade”. História Oral, vol. 27, n. 1, p. 95-119, 2018. 

MURPHY, J. M. “Yoruba Religions in Diaspora”. Religion Compass, vol. 4, n. 7, p. 400-

409, 2010. 

NERY, S. “O gosto e o cheiro: práticas de consumo e diferenças regionais no Brasil”. 

Estudos de Sociologia, vol. 24, n. 46, 2019. 

ODUDUWA. Centro Cultural.  2017. Disponível em: 

https://oduduwa.com.br/?cont=centro-cultural. Acesso em: 19/10/2025. 

ODUGBEMI, T. A Textbook of Medicinal Plants from Nigeria. Lagos: Univeristy of 

Lagos Press, 2008. 

OFUASIA, E. “Some comments over the Yorùbá origins of Candomblé and other Afro-

Brazilian Religions”. Yoruba Studies Review, vol. 9, n. 1 e 2, p. 165-180, 2024. 

PINHEIRO, L. R.; POVH, J. A.; CALÁBRIA, L. K. “As plantas nos rituais de 

Candomblé na saúde do corpo, da mente e do espírito”. Brazilian Geographical Journal: 

Geosciences and Humanities Research Medium, vol. 12, n. 2, p. 51–78, 2021. 

PRIORE, M. V., R. Uma Breve História do Brasil.  São Paulo: Editora Planeta, 2010.  

QUEIROZ, M. M. A. D. FOLIAS DIVINAS EM REDES: Patrimônio Imaterial, Gestão 

Cultural e Economia Criativa na Festa de Iemanjá em Salvador. Dissertação (Pós- 

Graduação em Cultura e Sociedade) - Programa Multidisciplinar de Pós-Graduação em 

Cultura e Sociedade, Universidade Federal da Bahia, 2021. 

REIS, J. O. J. Slave rebellion in Brazil : the Muslim uprising of 1835 in Bahia. Baltimore: 

Johns Hopkins University Press, 1993. 

RIBEIRO, R. I. “Culinária Sagrada Iorubá, temperamento humano e saúde”. In: 

SCORSOLINI-COMIN, F. B., JOSÉ FRANCISCO MIGUEL HENRIQUES (Ed.): 

Etnopsicologia e saúde. São Carlos: Pedro & João Editores, 2023. 

RIBEIRO, R. I. S., SÍKÍRÙ (KING); FRIAS, Eduardo Ribeiro; FRIAS, Rodrigo Ribeiro; 

SALAMÍ, Olukemi Adeolá Ribeiro. “Fatores etiológicos de sofrimentos psíquicos: a 

ótica tradicional iorubá (África Ocidental)”. In: DIAS, R. J. D. L. F., MARTA Helena 

(Ed.): Sofrimento Psíquico e Sentido da Vida no Mundo Contemporâneo: contribuições 

da Psicologia da Religião. Curitiba: CRV, 2022. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

67 

 

ROMÃO, T. L. C. “Sincretismo Religioso Como EstratÉgia De SobrevivÊncia 

Transnacional E Translacional: Divindades Africanas E Santos Católicos Em Tradução”. 

Trabalhos em Linguística Aplicada, vol. 57, n. 1, p. 353-381, 2018. 

SANTANA, D. D. S. Festa E Fé Análise Do Planejamento E Organização Da Festa De 

Iemanjá Da Cidade De Salvador. Dissertação (Graduação em Ciências Sociais 

Aplicadas) - Instituto Federal De Educação, Ciência E Tecnologia Da Bahia, 2022 

SARAFOLEANU, C. M., C; GEORGESCU, M; PEREDERCO, C. “The importance of 

the olfactory sense in the human behavior and evolution”. J Med Life., vol. 2, n. 2, p. 196-

198. 2009. 

SÁTIRO, L. N.; VIEIRA, J. H.; ROCHA, D. F. D. “Uso Místico, Mágico E Medicinal De 

Plantas Nos Rituais Religiosos De CandomblÉ No Agreste Alagoano”. Revista Ouricuri, 

vol. 9, n. 2, p. 45-61, 2019. 

SCHLINZIG, T. “Odor as a medium of cohesion and belonging”. Recherches 

sociologiques et anthropologiques, n. 52-1, p. 47-69, 2021. 

SHEPHERD, G. M. “Perception without a thalamus how does olfaction do it?”. Neuron, 

vol. 46, n. 2, p. 166-168, Apr 21 2005. 

SLAVEVOYAGES. Estimates.  2020. Disponível em: 

https://www.slavevoyages.org/assessment/estimates. Acesso em: 30/03/2025 

SOUZA, L. L. Os colares sagrados da memória: tradição, axé e identidade no 

Candomblé de matriz africana iorubá. Dissertação (Mestrado em Memória: Linguagem 

e Sociedade) – Programa de Pós-Graduação em Memória: Linguagem e Sociedade, 

Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia, Vitória da Conquista, 2019. 

THE GOOD SCENTS COMPANY. Odor Type Listing.  2025. Disponível em: 

https://www.thegoodscentscompany.com/allodor.html. Acesso em: 18/10/2025. 

TULLETT, W. Smell and the past : noses, archives, narratives. Londres; Nova York: 

Bloomsbury Academic, 2023. 

UDO, E. M. “The Vitality of Yoruba Culture in the Americas”. Ufahamu: A Journal of 

African Studies, vol. 41, n. 2, 2020. 

UNESCO. What is Intangible Cultural Heritage? Disponível em: 

https://ich.unesco.org/en/what-is-intangible-heritage-00003. Acesso em: 27/10/2025. 

VASCONCELOS, P. D. A. Salvador: transformações e permanências (1549-1999). 

Salvador: EDUFBA, 2016. 

VERGER, P. F. Ewé: the use of plants in Yoruba society. São Paulo: Schwarcz LTDA, 

1995. 

VOEKS, R. Sacred Leaves of Candomblé. Austin: University of Texas Press, 1997. 

WATKINS, C. “African Oil Palms, Colonial Socioecological Transformation and the 

Making of an Afro-Brazilian Landscape in Bahia, Brazil”. Environment and History, vol. 

21, n. 1, p. 13-42, 2015. 

WATKINS, C. “Landscapes and resistance in the African diaspora: five centuries of palm 

oil on Bahia's dendê coast”. Journal of Rural Studies, vol. 61, p. 137-154, 2018. 

WATKINS, C. “Palm Oil and Afro-Brazilian Cultures”. Oxford Research Encyclopedia 

of Latin American History, 2024. 

WILSON, D. A. Learning to Smell: Olfactory Perception from Neurobiology to Behavior. 

Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2006.  

 

Recebido em: 31-10-2025 

Aprovado em: 02-12-2025 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

68 

 

GÊMEOS NATURAIS E GÊMEOS FERTILIZADOS IN 

VITRO: EM QUESTÃO A SACRALIDADE DE ÌBEJÌ NO 

DIÁLOGO DE ÒÒGUN COM A BIOMEDICINA 
 

Adeyinka Olaiya1 

Daniel Boggi Ciardullo2 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.60297 

 

Resumo: O presente artigo explora a concepção de Ibeji (Ìbejì) na sociedade tradicional 

iorubá (yorùbá), considerando tanto gêmeos naturais quanto aqueles concebidos por 

fertilização in vitro ou inseminação artificial. Segundo a concepção iorubá, o nascimento 

é um fato biológico e espiritual e por serem considerados orixás, os gêmeos são 

reverenciados desde o momento em que chegam ao aiyê advindos do orum. Quando a 
biomedicina passou a realizar inseminação artificial e fertilização in vitro, nasceram 

muitos gêmeos fertilizados “artificialmente”, portanto, em condições distintas da 

fecundação natural de gêmeos. Este fato colocou em questão a sacralidade de gêmeos 

fertilizados in vitro e intensificou o diálogo entre a biomedicina e òògun, a medicina 

tradicional iorubá. O conhecimento iorubá sobre Ìbejì, sistema completo, coerente e 

culturalmente validado de cuidado, possui lógica operacional interna, distinta da lógica 

de paradigmas biomédicos tecnocráticos e de propriedade intelectual ocidental. Sistemas 

de cuidado em saúde analíticos e biomédicos, fundamentados no conhecimento definido 

como propriedade intelectual são incongruentes quando utilizados como parâmetros 

epistemológicos na abordagem do saber tradicional iorubá, que oferece alternativas 

culturalmente significativas aos modelos hegemônicos contemporâneos. Neste artigo são 

abordadas particularidades dessa temática em dois contextos complementares: no 

contexto da Antropologia Médica, com especial atenção à biomedicina e a òògun, e no 

contexto de debates sobre oralidade, escrita e propriedade intelectual de conhecimentos 

para melhor entendimento da questão da Sacralidade de Ìbejì fertilizados in vitro.  

 

Palavras-chave: Antropologia Médica. Gêmeos. Ibeji. Iorubá. Òògun. Propriedade 

Intelectual de Conhecimentos.  

 

GEMELOS NATURALES Y GEMELOS FERTILIZADOS IN 

VITRO. EN CUESTIÓN LA SACRALIDAD DE ÌBEJÌ EN EL 

DIÁLOGO DE ÒÒGUN CON LA BIOMEDICINA 
 

Resumen: Este artículo explora la concepción de Ibeji (Ìbejì) en la sociedad tradicional 

yoruba (yorùbá), considerando tanto a los gemelos naturales como a los concebidos por 

 
1 Integra o Grupo de Pesquisa (CNPq-UNIP) Estudos Transdisciplinares das Heranças Africanas e 

Indígenas. Email: yinkaolaiya2000@yahoo.com.br 
2 Mestre pelo Programa de Pós-Graduação Interunidades em Estética e História da Arte PGEHA - USP. 

Email: daniel.ciardullo@usp.br 

mailto:yinkaolaiya2000@yahoo.com.br
mailto:daniel.ciardullo@usp.br


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

69 

 

fertilización in vitro o inseminación artificial. Según la concepción yoruba, el nacimiento 

es un hecho biológico y espiritual y debido a que se consideran orixás, los gemelos son 

venerados desde el momento en que llegan al aiyê desde el orum. Cuando la biomedicina 

comenzó a realizar la inseminación artificial y la fecundación in vitro, muchos gemelos 

fecundados "artificialmente" nacieron, por lo tanto, en condiciones diferentes a la 

fecundación natural de los gemelos. Este hecho puso en duda el carácter sagrado de los 

gemelos fertilizados in vitro e intensificó el diálogo entre la biomedicina y el òògun, la 

medicina tradicional yoruba. El conocimiento yoruba sobre Ìbejì, un sistema de atención 

completo, coherente y culturalmente validado, tiene una lógica operativa interna, distinta 

de la lógica de los paradigmas biomédicos tecnocráticos y la propiedad intelectual 

occidental. Los sistemas analíticos y biomédicos de atención a la salud, basados en 

conocimientos definidos como propiedad intelectual, son incongruentes cuando se 

utilizan como parámetros epistemológicos en el abordaje del conocimiento tradicional 

yoruba, que ofrece alternativas culturalmente significativas a los modelos hegemónicos 

contemporáneos. En este artículo, las particularidades de este tema se abordan en dos 

contextos complementarios: en el contexto de la Antropología Médica, con especial 

atención a la biomedicina y la òògun, y en el contexto de los debates sobre la oralidad, la 

escritura y la propiedad intelectual del conocimiento para una mejor comprensión de la 

cuestión de la sacralidad de la   fertilización in vitro.   

 

Palabras clave: Antropología médica. Gemelos. Ibeji. Yoruba. Òògun. Propiedad 

intelectual del conocimiento.  

 

Ao nos propormos a abordar questões relativas à sacralidade de Ìbejì nos casos de 

gêmeos naturalmente fertilizados e gêmeos fertilizados in vitro, nós, autores deste artigo, 

elegemos alguns contextos nos quais se insere a temática em questão. Escolhemos como 

estação de partida a Antropologia Médica, área interdisciplinar de abordagem científica 

do tema de nosso interesse. 

O avanço das tecnologias de reprodução assistida trouxe consigo relevantes 

questionamentos: gêmeos fertilizados in vitro podem ser reconhecidos como 

manifestação direta do Sagrado? Qual o impacto do método de concepção utilizado para 

a fecundação de óvulos sobre o reconhecimento de Ìbejì como orixá? Em outras palavras: 

podemos/devemos considerar como orixás, crianças gêmeas cuja fecundação ocorreu em 

laboratório? É preciso realizar rituais de oferendas a elas, do mesmo modo utilizado nos 

rituais de oferenda a crianças gêmeas cuja fecundação ocorreu de modo natural? Neste 

estudo temos por objetivo analisar essas questões partindo da descrição de dois contextos 

teóricos nos quais elas se inserem. 

Um dos contextos teóricos é a Antropologia Médica, especialmente no âmbito de 

debates referentes à Biomedicina e à Òògun, a medicina tradicional iorubá, síntese de 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

70 

 

elementos médicos, mágicos e religiosos indissociáveis. Buscamos informações no corpo 

teórico-metodológico da Antropologia Médica e junto a lideranças iorubás tradicionais, 

boa parte deles pesquisadores e estudiosos de seu grupo étnico de pertença. 

No outro contexto teórico são debatidos temas referentes à oralidade, à escrita e à 

propriedade intelectual de conhecimentos. O motivo de escolha deste contexto teórico é 

facilmente identificável: a transmissão de conhecimentos pode ocorrer por meio da 

linguagem escrita, em bancos escolares e pode ocorrer, também, de modo transgeracional 

ao longo da extensa corrente da tradição oral africana. É muito interessante refletirmos 

sobre o que denominamos “propriedade intelectual” nesses dois contextos distintos: o de 

conhecimentos transmitidos oralmente ou por escrito. 

Após a apresentação desses dois contextos teóricos passamos à abordagem da 

questão central deste artigo e então colocamos em debate a questão relativa à sacralidade 

de Ìbejì nos casos de gêmeos naturalmente fertilizados e no caso de gêmeos fertilizados 

in vitro. O artigo é concluído com algumas considerações finais.  

 

Contexto Teórico 1 - Antropologia Médica: Biomedicina e Òògun 
 

- Sobre Biomedicina 

O direito à saúde é definido como princípio básico pela Organização das Nações 

Unidas que por meio da Organização Mundial da Saúde estabelece que “saúde é um 

estado de completo bem-estar físico, mental e social, e não consiste meramente na 

ausência de doença ou de enfermidade” (ONU, 2020). Campos (2009) assinala o caráter 

holístico da saúde defendido pelas Nações Unidas, que não deve ficar restrito a aspectos 

biológicos da saúde sem contemplar o caráter sociocultural próprio de cada segmento 

populacional. 

É preciso, pois, refletir acerca das realidades socioculturais particulares com 

lentes capazes de circunscrever os limites próprios de modelos estritamente biomédicos. 

É indispensável buscar uma visão que contemple a diferença, o estranhamento, a 

possibilidade do distinto, ou mesmo incongruente, entre hierarquias de valores. Essa 

visão antropológica amplia a percepção dos fenômenos que constroem e permeiam o 

conceito de saúde. 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

71 

 

(...) as noções de saúde e doença correspondem a fenômenos 

complexos, que envolvem aspectos biológicos, econômicos, políticos e 

socioculturais. Nesse sentido, a antropologia converte-se em uma 

poderosa ferramenta, na medida em que permite apreender o outro a 

partir de suas especificidades sociais e culturais. Ou seja, a antropologia 

evidencia os limites do modelo biomédico ao revelar que as práticas de 

saúde de uma população estão diretamente ligadas ao seu modo de vida 

dentro de um contexto sociocultural (CAMPOS, 2009, p. 63). 

 

É preciso, pois, que as práticas de saúde e cuidado sejam operadas em circuitos 

mais amplos que os meramente hospitalares e biomédicos. A antropologia médica, área 

interdisciplinar, dispõe de ferramentas conceituais indispensáveis para o entendimento de 

diferentes sistemas de cuidado em seus próprios termos culturais. 

Langdon e Wiik (2010) argumentam que a dimensão cultural dos fatos e 

fenômenos normalmente opera de modo independente da biologia, sendo de grande 

importância na formação das sociedades humanas. 

 

Cultura pode ser definida como um conjunto de elementos que 

mediam e qualificam qualquer atividade física ou mental, que não 

seja determinada pela biologia, e que seja compartilhada por 

diferentes membros de um grupo social. Trata-se de elementos 

sobre os quais os atores sociais constroem significados para as 

ações e interações sociais concretas e temporais, assim como 

sustentam as formas sociais vigentes, as instituições e seus modelos 

operativos. A cultura inclui valores, símbolos, normas e práticas. 

(LANGDON, WIIK, 2010, p. 175) 

 

Uma vez que opera diretamente sobre a práxis social, a cultura possui caráter 

formador sobre as práticas de cuidado e atenção sociais, entre as quais estão incluídas as 

práticas de atenção à saúde e a própria interpretação dos fenômenos biológicos sob a ótica 

de conceitos como “saúde” e “doença”. O conjunto de valores, conhecimentos e 

comportamentos que remetem à saúde constitui, no dizer de Langdon e Wiik (2010), um 

“sistema sociocultural de saúde integrado, total e lógico”, capaz de acumular percepções, 

conhecimentos e cognições utilizadas nas sociedades, influenciando processos de análise 

e classificação. Evidentemente, a lógica desse sistema não é propriedade exclusiva da 

perspectiva biomédica. Estes autores definem Sistema Social de Saúde  

 

como aquele que é composto por instituições relacionadas à saúde, à 

organização de papéis dos profissionais de saúde nele envolvidos, suas 

regras de interação, assim como as relações de poder a ele inerentes. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

72 

 

Comumente, essa dimensão do sistema de atenção à saúde também 

inclui especialistas não reconhecidos pela biomedicina, tais como 

benzedeiras, curandeiros, xamãs, pajés, massoterapeutas, pais de santo, 

pastores e padres, dentre outros. (LANGDON, WIIK, 2010, p. 179) 

 

Kleinman (1980) avalia que um conjunto de sistemas de saúde complementares e 

distintos atuantes nas sociedades poderiam ser classificados em três setores com 

possibilidades de sobreposição e conexões: Setor Informal de Saúde, Setor 

Profissional/Biomédico de Saúde e Setor Popular (Folk) de Saúde. 

O Setor Informal de Saúde representa a esfera leiga da sociedade, distante do 

universo profissional e especializado, em que os problemas de saúde são inicialmente 

identificados e definidos, e de onde partem as primeiras iniciativas de cuidado. Nesse 

espaço estão incluídas todas as alternativas terapêuticas utilizadas pelas pessoas de modo 

espontâneo, sem custo financeiro e sem recorrer a médicos ou terapeutas profissionais. 

Entre essas alternativas estão incluídos o tratamento ou medicação feitos por conta 

própria, as orientações ou cuidados oferecidos por familiares/amigos/colegas e as práticas 

de ajuda mútua e recuperação realizadas em igrejas, grupos religiosos ou grupos de 

autoajuda. 

A família é a principal esfera de atuação e reconhecimento de problemas de saúde, 

sendo efetivamente o núcleo central dos cuidados primários em qualquer sociedade. 

Conforme destacado por Chrisman (apud Helman, 2009), as mulheres (especialmente 

mães e avós) assumem o papel de principais cuidadoras, diagnosticando condições 

comuns e utilizando os recursos disponíveis para tratamento. Estima-se que entre 70% e 

90% de todos os cuidados com a saúde ocorram nesse ambiente (Helman, 2009; 

Kleinman, 1980), tanto em sociedades ocidentais quanto em sociedades não ocidentais. 

O Setor Profissional/Biomédico de Saúde realiza suas atividades tomando por 

base uma lógica cultural e epistemológica radicalmente diferente. Como descreve 

Campos (2009), este setor hegemônico organiza-se predominantemente por meio de 

profissões formalmente regulamentadas e saberes cientificamente validados por 

instituições contemporâneas e tem como características uma inevitável fragmentação do 

cuidado integral e a adoção de medicalização tecnocrática de processos vitais humanos, 

que operam predominantemente por meio de um modelo biomédico, com protocolos 

padronizados que frequentemente ignoram ou minimizam particularidades culturais 

significativas. O conceito de "modelo explicativo" ajuda a compreender as diferenças 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

73 

 

entre a concepção de saúde própria do modelo biomédico e a concepção de saúde própria 

dos sistemas familiares. Embora a biomedicina reconheça que os sintomas possam ser 

expressos e interpretados de distintas maneiras, dependendo do contexto sociocultural, 

defende a existência de uma realidade objetiva por detrás da doença. 

Este modelo biomédico de saúde encontra apoio em três princípios estruturantes: 

o princípio cartesiano de dualidade corpo/mente; a concepção do corpo como máquina e 

a ênfase depositada em bases anátomo-fisiológicas como alicerce fundamental da 

biomedicina. A dualidade corpo/mente, inspirada no pensamento cartesiano, transferiu 

do campo religioso para o campo científico o estudo do corpo e com isso consolidou a 

ideia de que o corpo deva ser estudado de modo objetivo. Este princípio encontra sua 

expressão máxima no conhecimento biomédico. A concepção do corpo humano como 

máquina, desenvolvida por La Mettrie (1748), que considera exclusivamente sua 

dimensão material, ignora possíveis elementos espirituais, compreende o organismo 

humano como um conjunto de sistemas e órgãos interligados, de modo similar a qualquer 

outro mecanismo complexo. A ênfase depositada em bases anátomo-fisiológicas como 

alicerce fundamental da biomedicina reforça a noção de um corpo humano de caráter 

universal - em estrutura e dinâmica – cujo funcionamento independe de diferenças 

culturais, entre outras. 

A combinação desses princípios estruturantes consolidou uma visão mecanicista 

do corpo humano no estudo do processo saúde-doença. De acordo com Le Breton (apud 

Campos, 2009), em função dessa perspectiva mecanicista a medicina passou a ser 

compreendida como uma "física do homem", na qual os processos fisiológicos são 

analisados como os de uma máquina complexa e a doença, como uma falha a ser 

identificada e corrigida. 

Uma consequência significativa dessa representação fragmentada é a 

despersonalização do paciente, reduzido a um conjunto de órgãos e mecanismos, em 

detrimento de sua subjetividade e contexto. Helman (2009) analisa criticamente como 

este setor biomédico tende a transformar pacientes complexos em casos padronizados, 

submetendo-os a processos estruturais de despersonalização institucional que facilitam a 

intervenção técnica massificada mas obscurecem dimensões existenciais significativas da 

experiência de saúde-doença. O ambiente hospitalar atuaria como o local onde esse rito 

de transição social ocorre. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

74 

 

 

Os pacientes hospitalizados deixam para trás sua vida normal e entram 

em um estado de limbo, caracterizado por um sentido de 

vulnerabilidade e perigo. Como em outras instituições, como no 

exército ou na prisão, eles sofrem um ritual padronizado de admissão, 

que lhes priva de muitas das características de sua identidade social. 

Suas roupas são substituídas por um uniforme: pijama ou camisola. Na 

enfermaria, eles recebem um número e são transformados em um 

“caso” para diagnóstico e tratamento. Posteriormente, quando se 

recuperam, recebem de volta suas roupas e se reintegram à sua 

comunidade, na nova identidade social de uma pessoa “curada” ou 

“saudável”. (HELMAN, 2009, p.213) 

 

Esta lógica operacional mostra-se particularmente restritiva e incompleta quando 

confrontada com sistemas tradicionais complexos que entendem a saúde como fenômeno 

relacional, contextual e cultural. 

Finalmente, o Setor Popular (Folk) de Saúde ocupa posição intermediária entre o 

cuidado informal e o profissional/biomédico, formando um sistema local de saúde 

integrado, especialmente em locais em que a medicina profissionalizada é limitada. Em 

sua avaliação, Kleinman (1980) classifica indivíduos e práticas de cura que operam no 

setor popular em três categorias distintas: a que supõe habilidades sagradas; a que supõe 

habilidades seculares e a que supõe habilidades sagradas e seculares. Nessa classificação 

é possível observar a dificuldade para classificar a medicina popular como 

simultaneamente “sagrada” e “secular”. Na prática essa classificação é frequentemente 

fluida. Vale notar como tal modelo, por si só, reflete uma mentalidade inerentemente 

atrelada à perspectiva ocidental e sua herança da concepção dicotômica entre corpo e 

alma, entre secular e divino. 

Apesar dessa limitação epistemológica, a categorização de Kleinman (1980) 

acerca do setor popular possibilita realizar observações pertinentes, como por exemplo a 

participação de figuras populares, como os curandeiros, elementos-chave em suas 

comunidades, que não integram necessariamente o sistema oficial de saúde, ancorado na 

orientação biomédica. 

De acordo com Helman (2009), é grande a variedade de especialistas no setor 

popular, que inclui técnicos seculares - parteiras, herbalistas, quiropráticos e extraidores 

de dentes – e praticantes de cura espiritual - xamãs, clarividentes e profetas. Embora 

especialistas do setor popular constituam um grupo heterogêneo, muitos deles se 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

75 

 

organizam em associações com regras de entrada, códigos de conduta e intercâmbio de 

conhecimentos.  

Talvez a maior força desse modelo teórico que separa os sistemas de saúde em 

setores distintos não esteja necessariamente passível de questionamentos epistemológicos 

quanto à sua precisão. Mas, o que ele perde em precisão, ganha em amplitude porque por 

meio dele se faz possível mapear, com menos desgaste, conhecimentos complexos (e 

mesmo conflitantes) acerca da saúde e do cuidado e organizá-los em categorias de atuação 

distintas. 

- Sobre ÒÒgun 

Num exercício de aproximação do setor popular de saúde ao complexo de 

conhecimentos específico dos iorubás, pode-se observar que os onixégum, praticantes de 

òògun, a medicina tradicional iorubá, atuam socialmente como especialistas tradicionais 

legitimados, detentores de saberes transmitidos oralmente ao longo de linhagens 

transgeracionais específicas. Sua autoridade social deriva fundamentalmente do 

reconhecimento comunitário recebido e da maestria demonstrada e culturalmente 

validada ao longo do tempo.  

 

Contexto Teórico 2 - Oralidade, Escrita e Propriedade Intelectual 
 

 As incompatibilidades entre os saberes iorubás e a biomedicina ganham 

expressão crucial nos planos político e econômico no que diz respeito às formas de 

aquisição, transmissão, circulação e proteção do conhecimento. Houve um tempo em que 

o saber era preservado e transmitido exclusivamente por meio da oralidade e o 

conhecimento não possuía caráter privado: sua disseminação dependia da proximidade 

física e da interação constante entre emissor e receptor. 

Como destaca Ong (2002), as narrativas eram adaptadas às expectativas do 

público, resultando disso múltiplas versões da mesma história. Carboni (2010) argumenta 

que essa dinâmica impedia a privatização do saber, porque o monopólio de informações 

seria incompatível com a sobrevivência tanto do conhecimento quanto do grupo. 

O surgimento da escrita transformou radicalmente a relação humana com o 

conhecimento. Ao possibilitar que informações fossem armazenadas fora da memória 

humana, a escrita converteu a comunicação em um processo mais independente. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

76 

 

 

O texto escrito está isolado do contexto em que as palavras nascem. As 

palavras, em seu habitat oral natural, fazem parte de um presente real e 

existencial. Isso porque são dirigidas por um indivíduo real e vivo a um 

outro indivíduo real e vivo em um tempo específico e em um cenário 

real que sempre inclui mais do que meras palavras. Porém, em um texto 

escrito, as palavras estão sozinhas. (CARBONI, 2010, p.29) 

 

Ao adquirir existência objetiva o texto possibilitou a imobilização de códigos, 

ampliou os prazos de transmissão e garantiu a permanência do saber para além da vida 

de seus produtores. A leitura individualizou o acesso ao conhecimento, incentivou o 

acúmulo de informações, fomentou uma mentalidade enciclopédica. Além disso, abriu 

espaço para o surgimento de segredos, patentes e propriedade intelectual. No entanto, a 

escrita jamais eliminou completamente a oralidade, uma vez que seus códigos 

permanecem vinculados a sistemas sonoros. Segundo Ong, a atividade de leitura 

significa, inevitavelmente, a conversão (pelo uso de voz ou imaginação) de símbolos em 

sons, sendo, portanto, impossível prescindir completamente da oralidade.  

A persistência da oralidade revela o caráter comunal do conhecimento. Existe, na 

transmissão escrita de conhecimentos, um paradoxo: por mais isoladas que estejam as 

informações em seu formato textual, elas não se originaram de modo autônomo, pois 

dependeram da construção de conhecimentos baseada em informações pré-existentes. 

 

A tipografia havia transformado a palavra em uma mercadoria. O antigo 

mundo oral comunitário havia se dividido em propriedades privadas 

reivindicadas. A deriva da consciência humana em direção a um maior 

individualismo havia sido bem servida pela impressão. Claro, as 

palavras não eram exatamente propriedade privada. Elas ainda eram 

propriedade compartilhada até certo ponto. Os livros impressos 

ecoavam uns aos outros, quer se queira ou não. (ONG, 2002, p.129, 

tradução dos autores) 

 

A emergência histórica da escrita e, particularmente, da impressão tipográfica 

transformou radicalmente as relações humanas com o reconhecimento do que seriam 

saberes válidos. A escrita alfabética, a imprensa tipográfica e os meios digitais atuais, 

criaram as condições sociais necessárias para o surgimento progressivo da figura do autor 

individual e da noção moderna de obra original fixa. Esta transformação histórica criou 

um abismo epistemológico profundo entre os saberes tradicionais, que operam por meios 

orais e os regimes modernos de propriedade intelectual, que operam por meio de escritos.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

77 

 

Ao agir como propriedade, sob forma de propriedade intelectual, o saber 

biomédico demonstra uma agência que opera de modo apartado da personalidade das 

pessoas envolvidas no surgimento e manutenção de determinado saber. A propriedade 

intelectual se mostra alheia a aspectos performáticos, espirituais ou ritualísticos. Para 

além disso, as estruturas internacionais de proteção de conhecimentos intelectuais, ou 

seja, a denominação de novas propriedades intelectuais opera de modo a dificultar o 

reconhecimento e a validação de saberes oriundos das coletividades e perpetuados por 

meio da oralidade. 

A Organização Mundial da Propriedade Intelectual (OMPI / WIPO), como 

instituição internacional burocrática dominante, personifica e opera concretamente esse 

desencontro histórico, epistemológico e cultural profundo no cenário global 

contemporâneo. Apesar de sua retórica oficial diplomaticamente correta de inclusão 

cultural e diversidade epistemológica, seus mecanismos operacionais fundamentais 

(patentes comerciais, copyrights individuais, trademarks corporativos) mostram-se 

estrutural, conceitual e operacionalmente inadequados para proteger verdadeiramente, 

respeitar integralmente e valorizar adequadamente os Conhecimentos Tradicionais (CTs) 

e as Expressões Culturais Tradicionais (ECTs).  

A tentativa bem-intencionada, mas profundamente complexa de proteger 

legalmente saberes tradicionais por meio de mecanismos jurídicos modernos 

representaria, assim, um contrassenso epistemológico profundo, uma violência cultural 

significativa e uma inadequação conceitual radical. Um ato moderno que nega e destrói 

inevitavelmente a própria natureza comunitária, dinâmica e relacional daquilo que 

pretende proteger legalmente de forma estática e individualizada. O sistema de 

propriedade intelectual exige aspectos de ineditismo, aprimoração e inovação como 

requisitos para a validação de conhecimentos como passíveis de reconhecimento. Isso, 

por natureza, exclui a maior parte dos saberes transmitidos de maneira comunitária e oral 

entre gerações de povos. 

 

Por definição, isso aparenta excluir todos os tipos de CT e ECT, e 

muitas pessoas argumentam que, embora alguns tipos de direitos de 

propriedade intelectual possam ser usados para proteger criações ou 

inovações relacionadas a CT ou ECT, grande parte do sistema moderno 

de propriedade intelectual é inadequado para proteger muitos tipos e 

aspectos de CT e ECT. (WIPO, 2017, p.10, tradução dos autores) 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

78 

 

Ciardullo (2024) aponta para uma tripla periculosidade presente na tentativa de 

converter e proteger saberes coletivos e de embasamento oral como sendo propriedades 

intelectuais de caráter epistemológico, jurídico e político. 

Em primeiro lugar, ocorre uma incompatibilidade conceitual fundamental e 

insuperável entre saber ancestral e propriedade intelectual moderna, cuja concepção 

jurídica ocidental historicamente específica, exige legalmente como requisitos 

fundamentais e não negociáveis a novidade comercial demonstrada, a atividade inventiva 

individual comprovada e a potencial aplicação industrial lucrativa. Por sua própria 

definição, tais quesitos (legal, restritiva e culturalmente específica) necessariamente 

excluem saberes seculares comunitários, conhecimentos milenares coletivos e práticas 

tradicionais compartilhadas, que são precisamente a essência ontológica, o valor cultural 

e a natureza social dos conhecimentos tradicionais ancestrais.  

Um segundo risco ocorre na assimetria estrutural e histórica de poderes materiais: 

a OMPI opera burocraticamente transferindo para os povos originários culturalmente 

vulneráveis e economicamente marginalizados o ônus quase integral e praticamente 

insustentável de se protegerem legalmente utilizando ferramentas jurídicas complexas, 

linguisticamente herméticas, economicamente custosas e culturalmente alienígenas, 

ferramentas estas que foram historicamente criadas por e para corporações transnacionais 

poderosas, Estados Nações e interesses comerciais globalizados, não para comunidades 

tradicionais política e culturalmente diferentes. Este processo legal assimétrico 

inevitavelmente reforça, perpetua e aprofunda assimetrias de poder histórico-materiais 

profundamente arraigadas, reproduzindo relações coloniais de saber-poder no cenário 

contemporâneo. 

Por fim, existe o perigo da temporalidade jurídica incompatível com a 

perpetuidade cultural ancestral: as proteções de propriedade intelectual são temporárias, 

limitadas e comercialmente orientadas. Há limites de 7 anos para trademarks e 10 anos 

para design industrial (com a possibilidade de renovação de prazos mediante pagamentos 

de taxas). Em casos de patentes, as propriedades poderiam ser protegidas por 20 anos na 

maioria dos casos. Já para copyrights, comuns a obras literárias, audiovisuais e artísticas, 

o prazo se estende durante o período de vida de seu autor e mais 50 anos após sua morte. 

No entanto, o conhecimento iorubá tradicional, culturalmente significativo e 

ritualmente validado, é entendido como perpétuo, transgeracional, coletivamente 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

79 

 

possuído e cosmicamente fundamentado, transcendendo completamente as limitações 

temporais humanas, os interesses comerciais individuais e as lógicas jurídicas modernas. 

  

A promoção de mecanismos de defesa cultural ditos universais, ao 

alienarem povos de suas riquezas culturais, mantendo-os periféricos aos 

centros de decisão acaba, por conseguinte, reforçando práticas 

coloniais. (CIARDULLO, 2024, p.210) 

 

Por exemplo, do ponto de vista interno e culturalmente consistente da cosmologia 

iorubá tradicional, não faz o menor sentido afirmar que o axé de um orixá, de um ancestral 

venerável ou de um saber milenar coletivo e comunitariamente compartilhado tenha sua 

"proteção legal" expirada comercialmente após algumas décadas, como se esse axé fosse 

um produto comercial qualquer, com prazo de validade determinado. 

 

Em questão a Sacralidade de Ìbejì 
 

Na cosmologia iorubá, o nascimento é entendido como o momento em que o ser 

atravessa o portal de passagem do orum, dimensão espiritual, para o aiyê, dimensão física 

da existência. Os gêmeos, em iorubá, Ìbejì, são considerados manifestações do sagrado e 

ao nascerem trazem consigo equilíbrio, fertilidade e proteção espiritual à família que os 

recebe. Crianças gêmeas são consideradas orixás, o que indica a necessidade de realizar 

rituais de oferendas a elas desde o seu nascimento. 

A compreensão iorubá de nascimento transcende radicalmente as perspectivas 

biomédicas ocidentais contemporâneas. O nascimento de gêmeos não é apenas um evento 

biológico incomum ou uma curiosidade estatística e para compreendermos bem esse 

fenômeno é preciso realizar uma imersão profunda nessa cosmologia. Conforme já 

mencionado, o nascimento é o processo de passagem da condição existencial de habitante 

do orum para a condição de habitante do aiyê e quando o recém-nascido respira pela 

primeira vez ao nascer, emi, o princípio vital que o animará no novo contexto de vida, 

por primeira vez se manifesta no mundo material. Lembrando que, conforme ensina o 

mito, ao nascer a dimensão estritamente biológica do ser é animada pelo hálito ígneo, o 

sopro divino, insuflado por Eledunmare, o Ser Supremo, em todos os seres viventes. 

Esta perspectiva integra de modo indissociável dimensões biológicas, 

comunitárias e espirituais em uma visão unificada da existência humana. Gêmeos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

80 

 

expressam de modo significativo sua condição holística, pois sendo, simultaneamente, 

seres humanos e manifestações divinas, são portadores de um axé (força vital) que lhes é 

específico e lhes confere autoridade espiritual. Os gêmeos estão associados a alguns 

orixás, entre os quais Xangô e Oyá. Em algumas linhagens iorubás do território africano 

estão associados a Obatalá, modelador de corpos físicos e de cabeças.  

 

Orí rere kìí yà sẹ́yìn ọ̀nà ayé. 

Uma cabeça abençoada não se desvia de seu caminho de vida.  

 

Todo nascimento de Ìbejì é celebrado com rituais. A criança gêmea que nasce 

primeiro recebe o nome de Táyé ou Taiwo e a criança que nasce em seguida recebe o 

nome de Kẹ́hìndé. Segundo Ribeiro (1996), embora pela ordem dos nascimentos Táyé 

(Taiwo) seja o irmão mais velho, os iorubás entendem que espiritualmente Kẹ́hìndé é o 

irmão espiritualmente mais velho: Taiwo significa “Vai experimentar a Vida”, no sentido 

de que ele deve sair do ventre materno antes de Kẹ́hìndé, “O Último a Chegar” para 

verificar se as condições são favoráveis para a chegada do irmão mais velho.  

Rituais que acompanham cerimonialmente o nascimento – são entoados cânticos 

tradicionalmente prescritos, próprios para essa situação. É feito uso cerimonial ritualístico 

de cores simbólicas, com panos brancos e vermelhos; são realizadas oferendas 

alimentares cuidadosamente selecionadas e preparadas para essa finalidade litúrgica, 

entre as quais acará, ẹ̀kọ, epo e ewa. Muitos dos procedimentos litúrgicos adotados por 

ocasião do nascimento de gêmeos, alguns bastante sofisticados, foram desenvolvidos e 

aperfeiçoados ao longo de inúmeras gerações de prática ritualística continuada.  

Cabe assinalar que tais práticas cerimoniais não são meramente simbólicas ou 

expressivas: também operacionais e funcionais, são adotadas com a finalidade específica 

de  equilibrar o axé dos recém-nascidos e integrá-los adequadamente na complexa teia 

familiar e comunitária que os recebe. Cada elemento ritual, por mais simples que possa 

parecer, desempenha função específica e culturalmente reconhecida no processo de 

harmonização entre os planos espiritual e material. 

Práticas como a confecção do Èrò Ìbejì têm por finalidade manter o axé 

equilibrado caso um dos gêmeos venha a falecer, o que expressa a importância do 

reconhecimento comunitário e dos rituais realizados para  preservação da integridade do 

gêmeo sobrevivente. O Èrò Ìbejì, representação da figura humana, cuidadosamente 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

81 

 

esculpido e magicamente preparado, não consiste em mero objeto sentimental ou objeto 

de recordação pessoal: ele é um instrumento vital, indispensável e potente para 

preservação do equilíbrio energético do gêmeo sobrevivente e de toda a comunidade 

envolvida. Essa prática cerimonial de culto contínuo demonstra que o bem-estar 

individual é inalienável do equilíbrio comunitário e das relações harmoniosas com orum, 

a dimensão espiritual habitada por orixás e ancestrais veneráveis. 

E eis que surge a técnica de fertilização in vitro (FIV) ou seja, de inseminação 

artificial. Essa possibilidade de fecundação humana ocorrida em tubos de ensaio coloca 

em questão a autenticidade espiritual de gêmeos “produzidos” em laboratório. Além de 

colocar em questão a sacralidade de gêmeos fertilizados e gestados “artificialmente”, essa 

circunstância de fecundação favorece o entendimento de conceitos analíticos de saúde 

operantes em distintos campos socioculturais e históricos do cuidado humano. 

Ao viabilizar o nascimento de gêmeos, que em condições “naturais” talvez nunca 

nascessem, a biomedicina opera em um dos muitos campos de cuidados oferecidos a 

humanos. A FIV, operação contemporânea, se concentra, predominantemente, nos 

processos reprodutivos humanos. Quando a FIV é cotejada com o sistema tradicional 

iorubá, ocorre o encontro de campos experienciais distintos, que adotam posturas 

epistemológicas radicalmente distintas e este fato explica em parte muitos dos conflitos 

interpretativos que surgem quando estes diferentes sistemas de conhecimento e prática 

interagem no mundo contemporâneo. 

Apesar de não abordar precisamente questões relativas ao nascimento de gêmeos, 

ao tratar do tema “nascimento”, Campos (2009) traça uma distinção nítida entre a visão 

do setor biomédico profissional no processo de nascimento e o trabalho de parteiras em 

setores populares. Enquanto o modelo hospitalar de parto está centrado na perspectiva 

biomédica, a atuação da parteira se desenvolve em conformidade com um paradigma 

holístico de assistência. Nessa abordagem, os cuidados se estendem não apenas à 

gestante, mas também à sua rede de relações, com especial atenção a seu núcleo familiar. 

 

Trata-se, assim, de um modelo de assistência ao parto relacional, no 

qual a parteira interage constantemente com a mulher, seu parceiro e 

sua família, oferecendo a todos aqueles que participam do processo de 

nascimento uma linguagem ritual permeada por rezas que invoca, 

inclusive, forças sobrenaturais, e que lhes possibilita elaborar um 

sentido para a experiência da gravidez e do parto, ao mesmo tempo em 

que cuidam da saúde materno-infantil a partir dos aspectos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

82 

 

socioculturais próprios ao contexto no qual elas estão inseridas. 

(CAMPOS, 2009, p. 17) 

 

Quando se trata do nascimento de gêmeos, o que se observa é que não há uma 

agência do setor profissional biomédico capaz de, pelo menos, contemplar a 

complexidade e a amplitude de conhecimentos e relações socioculturais englobadas pelo 

conhecimento iorubá de intervenções próprias da área de saúde. O conhecimento 

complexo e multidimensional dos iorubás sobre os Ìbejì, transmitido não exclusivamente 

pela escrita, demonstra uma natureza informacional muito diversa dos conhecimentos 

científicos que se servem da tipografia. 

Com a fertilização in vitro e a reprodução assistida, embriões podem ser 

implantados e monitorados artificialmente, o que possibilita a concepção de gêmeos com 

controle científico sobre a sequência de nascimentos. Isto levanta questões relativas à 

sacralidade dos gêmeos fertilizados e criados em laboratórios. A fertilização in vitro 

possibilita o exercício de um controle tecnológico sobre a fecundação e a gestação sem 

precedentes históricos. Tais processos reprodutivos, antes considerados do domínio do 

sagrado ou considerados como manifestação de destinos individuais, se contrapõem a 

noções fundamentais do sistema tradicional iorubá? 

O eficaz controle laboratorial exercido sobre cada etapa da sequência de 

implantação embrionária, a seleção genética deliberada e o monitoramento tecnológico 

rigoroso da gestação representam uma intervenção radical em processos tradicionalmente 

vistos como manifestação de vontades e decisões espirituais transcendentes? 

Um argumento inicialmente presumível seria que a prática reprodutiva por meios 

biomédicos ao viabilizar (ou seja, criar uma via ou caminho) para possibilitar uma 

existência no aiyê estaria interferindo no destino de um ser humano. Sob um olhar menos 

atento, uma busca unicamente semântica poderia acusar esse “caminho” biológico como 

sendo um evento diretamente atrelado ao conceito de Orí. 

Tal afirmação, contudo, não encontra respaldo na visão ampla e abrangente da 

sabedoria iorubá acerca de Orí. Adeyinka Olaiya (2024) argumenta que Orí, apesar de 

correlacionado ao destino e eventos de desafio e conquistas do indivíduo, é muito mais 

complexo que uma mera correlação semântica. 

O Orí, como dimensão sagrada da identidade da pessoa, tem origem anterior ao 

nascimento, sendo, portanto, pré-existente ao evento biomédico do parto. A realização de 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

83 

 

ritos diários, orações e outras experiências ocorridas durante a jornada da existência no 

aiyê, todavia, são capazes de moldar o Orí da pessoa (Olaiya, 2024). Não há uma relação 

direta sine qua non entre um único evento (como o nascimento biomédico) e a definição 

final de um Orí. Conhecer as características do próprio Orí certamente traz benefícios 

para a própria vida. 

 

Compreender o próprio Orí ajuda a navegar na jornada terrestre com 

sabedoria e clareza. Proporciona discernimento sobre os pontos fortes 

e fracos de si mesmo, apoiando na superação de obstáculos e na 

conquista de realização pessoal e espiritual (OLAIYA, 2024, online, 

tradução dos autores). 

 

Olaiya argumenta que de acordo com a cosmopercepção iorubá, a ação de Orí se 

estende para além da realização pessoal ao desempenhar um papel fundamental na 

promoção de equilíbrio e harmonia na comunidade e no cosmos.". 

Um caso ilustrativo pode ser visto em Ìgbó Ọ̀rà, cidade localizada no sudoeste da 

Nigéria, que conta com a maior população relativa de gêmeos no mundo. Nessa cidade é 

mantida a tradição de celebrar os Ìbejì naturais, o que reforça a importância atribuída ao 

vínculo espiritual dos gêmeos entre si, com a comunidade e com os orixás. Em entrevista 

concedida pelo Obá Jimoh Olajide Titiloye, líder dessa cidade, reafirmou a singularidade 

espiritual dos Ìbejì naturais e apresentou uma perspectiva incisiva sobre essa questão 

fundamental: o nascimento autêntico de Ìbejì envolve um pacto sagrado inviolável por 

eles estabelecido com seus pares no orum antes de atravessarem o portal que conduz ao 

aiyê. Esse fato transcende completamente o potencial de ação da biomedicina. 

 

Cada gêmeo que nasce carrega axé, é sinal de alegria, prosperidade e 

longevidade. O nascimento de Ìbejì é um pacto sagrado entre Òṛun e 

Àiyé, algo que nenhum ser humano poderia produzir. Filhos gerados 

pela mão do homem - pela máquina ou pela agulha - são crianças que 

devem ser amadas e respeitadas. Mas não podemos confundir: não são 

Ìbejì no sentido espiritual s eles atribuído. O culto aos Ìbejì é culto a um 

mistério divino, e não a uma técnica humana. (AWOYEMI, 2018, n.p.) 

 

O Dr. Taiwo Awoyemi, gêmeo e estudioso da cultura iorubá, defende haver 

primazia do ritual tradicional sobre a técnica moderna, afirmando consistentemente que 

a ciência biomédica pode certamente aperfeiçoar processos biológicos materiais, mas não 

opera para além dessa dimensão, sendo, portanto, incompleta na concepção de Ìbejì. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

84 

 

 

Se Ìbejì é Orixá por vontade divina, podemos venerar gêmeos nascidos 

graças a uma produção humana? A ciência pode aperfeiçoar 

procedimentos do processo de nascimento, mas não pode programar o 

axé. (AWOYEMI, 2018, n.p.) 

 

Enquanto Olupona (2011), Abimbola (1976) e Ọdúnlami (2009) enfatizam a 

sacralidade dos gêmeos naturais, Awoyemi (2018) abre espaço para a integração de 

gêmeos “artificiais”, desde que respeitada a tradição. A modernidade apresenta novos 

desafios. Com a fertilização in vitro e outras técnicas laboratoriais, gêmeos podem nascer 

por ação humana e para Awoyemi, esses gêmeos só podem ser reconhecidos como Ìbejì 

se forem integrados aos rituais tradicionais e celebrados de acordo com a cosmologia 

iorubá. A ciência cria vida, mas não gera o axé, a força espiritual que torna um gêmeo 

sagrado. Todos os autores consideram aceitável integrar gêmeos “artificiais” nos rituais 

de Ìbejì, celebrá-los com cânticos apropriados e reconhecê-los como Ìbejì modernos para, 

assim, preservar seu vínculo espiritual com sua comunidade no orum. O ofó apresentado 

a seguir expressa esse fato: 

 

A kò mọ́ ibi tí Ọlódùmarè fi ọ̀nà sí; Ìbejì kì í dákẹ́dàké, ayọ̀ wà nínú 

wọn! 

Não sabemos onde Ọlódùmarè abriu o caminho; os Ìbejì não 

permanecem em silêncio - a alegria vive neles! 

 

De acordo com esse entendimento, gêmeos concebidos artificialmente em 

laboratórios são certamente crianças humanas a serem amadas, respeitadas e cuidadas 

individualmente, embora não possam ser consideradas Ìbejì autênticos por lhes faltarem 

elementos espirituais que demandam rituais e sentido comunitário profundo. 

A condição de gêmeos “artificiais” nos coloca diante de uma questão relevante: a 

de um saber ancestral perante a realidade contemporânea. De acordo com renomados 

autores iorubás, entre os quais, Jacob K. Olupona (2011), Wande Abimbola (1976), 

Taiwo Awoyemi (2018), Taye Ọdúnlami (2009), Síkírù Sàlámì (2024) e Olukemi Salamí 

(2022), na tradição iorubá o conceito de Ìbejì transcende a mera biologia do nascimento 

de gêmeos. Eles também devem ser considerados como manifestações do Sagrado, como 

portadores de axé, a energia vital que traz equilíbrio, alegria e prosperidade à família e à 

comunidade. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

85 

 

Para esses autores, o que caracteriza um Ìbejì é a combinação de destino, axé e 

reconhecimento ritual. A TIV, reprodução assistida, apresenta desafios modernos, sem, 

contudo, comprometer a sacralidade dos gêmeos, sacralidade promotora de integração 

ritual e comunitária. A flexibilidade da tradição iorubá favorece o diálogo com a ciência 

sem perda de reverência pelo sagrado, como ilustra o itan do Odu Ọ̀sẹ̀ Túrá apresentado 

a seguir. 

 

Kò sí ọ̀nà tí Ọlódùmarè ò lè gbà, Kò sí ọmọ tí Ifá ò lè dá. 

Não há caminho que Ọlódùmarè não possa tomar; não há criança que 

Ifá não possa salvar. 

 

Jacob K. Olupona (2011) enfatiza que os Ìbejì são filhos do mistério, e que rituais 

como a confecção do Èrò Ìbejì são fundamentais para manter a harmonia espiritual, 

especialmente se ocorrer o falecimento de um dos gêmeos. Wande Abimbola (1976), 

assinala que o nome dado tradicionalmente aos gêmeos - Táyé e Kẹ́hìndé - os conecta a 

seu destino. Taye Ọdúnlami destaca a dimensão ritual e cósmica dos Ìbejì, considerados 

pequenos orixás, cuja presença exige celebração e preservação do equilíbrio espiritual. 

Portanto, a tradição iorubá se mantém essencialmente espiritual e ritualística, mas 

demonstra flexibilidade diante de novas possibilidades trazidas pela modernidade. 

Gêmeos fertilizados em laboratórios podem ser reconhecidos como Ìbejì modernos, 

contanto que haja reconhecimento ritual e espiritual. O que define um Ìbejì não é o 

método de concepção e sim a pertença à sua comunidade no orum.  

Mesmo com intervenções tecnológicas, a essência de Ìbejì permanece a mesma: 

espírito, axé e alegria, sempre conectando aiyê e orum. 

 

Considerações Finais: Perspectivas Futuras para Pesquisas e Diálogos 

 

O conhecimento tradicional iorubá sobre os Ìbejì oferece uma integração entre 

dimensões materiais, espirituais inexistentes na acepção biomédica, operando sob outro 

regime de cultura, relações sociais, hierarquia de conhecimentos e poder. 

O surgimento das tecnologias de reprodução assistida, particularmente a 

fertilização in vitro (FIV), problematiza esta cosmologia estabelecida ao introduzir uma 

concepção tecnologicamente mediada que parece desafiar noções tradicionais de caminho 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

86 

 

(Orí) e vontade divina. Esta aparente contradição, no entanto, revela-se mais profunda: 

ela expõe o choque entre sistemas epistemológicos distintos que operam com 

pressupostos conflitantes sobre a natureza da realidade, da pessoa humana e do 

conhecimento. De um lado, um sistema integrado que compreende a pessoa como uma 

rede complexa de relações entre o físico, o espiritual e o comunitário; de outro, um 

sistema biomédico que opera predominantemente através da fragmentação e do 

isolamento do fenômeno biológico de seus contextos significativos culturais e espirituais. 

Essa dualidade se faz presente, também, nas distintas naturezas entre os 

mecanismos de comunicação e transmissão de conhecimentos presentes em ambos os 

sistemas: enquanto a concepção de Ìbejì na tradição iorubá se estabeleceu e perpetuou por 

redes de conhecimentos fundamentados em práticas originadas na oralidade, operando, 

portanto, na coletividade da informação, os mecanismos de transmissão e controle 

informacional acerca dos processos de fertilização in vitro se baseariam em transmissões 

de conhecimentos fundamentadas no isolamento e controle da informação encapsulada 

na forma textual e proprietária. 

Num mundo contemporâneo progressivamente dominado por lógicas 

individualistas, mercantilistas e fragmentadoras, estes saberes tradicionais ressalvam o 

equilíbrio dinâmico de redes relacionais complexas que conectam os vivos entre si, com 

seus ancestrais, com o mundo natural e com o plano espiritual. Sua resistência histórica 

aos regimes modernos de propriedade intelectual aponta consistentemente para formas 

alternativas de produção, circulação e valorização do conhecimento baseadas na partilha 

generosa, na responsabilidade comunitária e no respeito. 

O diálogo crítico entre òògun e biomedicina contemporânea revela a urgência 

política de desenvolvimento de formas inovadoras de pluralismo epistemológico que 

permitam a coexistência respeitosa, o enriquecimento mútuo e a fertilização cruzada de 

diferentes sistemas de conhecimento, sem que isto implique necessariamente a 

subordinação de uns a outros. O reconhecimento substantivo da autodeterminação 

epistêmica dos povos tradicionais é condição necessária para a construção de sociedades 

verdadeiramente pluriculturais, descolonizadas e democraticamente vibrantes. 

O estudo aprofundado de Ìbejì na contemporaneidade sugere caminhos frutíferos 

para pesquisas futuras que poderiam aprofundar nossa compreensão destas questões 

complexas. Investigações empíricas sobre as experiências concretas de famílias que 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

87 

 

utilizam simultaneamente tecnologias reprodutivas modernas e práticas tradicionais de 

cuidado poderiam iluminar as complexas negociações culturais que ocorrem 

cotidianamente na interface de sistemas de conhecimento distintos entre si. 

A reflexão sobre os Ìbejì convida a repensar relações mais amplas entre 

conhecimento, poder, cuidado coletivo e justiça epistêmica nas sociedades 

contemporâneas globalizadas. Seu persistente vigor cultural testemunha não apenas a 

resiliência das tradições africanas, mas também a atualidade permanente de suas 

contribuições ricas e complexas para o pensamento humano sobre questões fundamentais 

da existência. Trazer para o universo da academia conhecimentos oriundos de uma 

ancestralidade que provém da oralidade e coletividade significa não apenas escutar tais 

vozes outras com respeito que merecido e tardio por parte da academia, mas reconhecer 

nelas fontes vivas de sabedoria indispensável para os desafios complexos do nosso tempo. 

O nascimento de Ìbejì combina biologia, espiritualidade e cultura. Gêmeos 

naturais carregam axé e são cultuados como orixás. Gêmeos nascidos por reprodução 

assistida podem ser integrados a rituais tradicionais, podem ser reconhecidos como Ìbejì 

modernos. A tradição iorubá, orgânica e sábia permite que a ciência complemente, mas 

nunca substitua, o mistério do nascimento. 

 

Referências Bibliográficas 
 

ABIMBOLA, Wande. Ifá: An Exposition of Ifá Literary Corpus. Ibadan: Oxford 

University Press, 1976. 

AWOYEMI, Taiwo. Cultural Perspectives on Twins in Yorùbá Society. Lagos: 

University of Lagos Press, 2018. 

CAMPOS, Edemilson Antunes de: “Aspectos socioculturais e as práticas de cuidados em 

enfermagem”. In. NAKAMURA, E., MARTIN, D. e SANTOS, J.F.Q. Antropologia para 

Enfermagem. Barueri, SP: Manole, 2009, pp. 59-81. 

CARBONI, Guilherme. Direito Autoral e Autoria Colaborativa: na economia da 

informação em rede. São Paulo: Quartier Latin, 2010. 

CIARDULLO, Daniel. Abstração Da Autoria E Industrialização Autoral: A 

monopolização das ideias, criatividades e coletividades. Dissertação (Mestrado) - 

Programa de Pós-Graduação Interunidades em Estética e História da Arte, Universidade 

de São Paulo. São Paulo, 2024. 

HELMAN, Cecil G. Cultura, saúde e doença [recurso eletrônico] / Cecil G. Helman; 

Trad. Ane Rose Bolner. 5. ed. Dados eletrônicos. Porto Alegre: Artmed, 2009.  

KLEINMAN, Arthur. Patients and Healers in the Context of Culture. Berkeley: 

University of California Press, 1980, pp. 49-70.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

88 

 

LANGDON, Esther Jean; WIIK, Flávio Braune. “Antropologia, Saúde e Doença: uma 

introdução ao conceito de cultura aplicado às ciências da saúde.” Revista Latino-

Americana de Enfermagem, [S. l.], v. 18, n. 3, p. 459-466, 2010. 

ỌDÚNLAMI, T. Rituals and Spirituality of Ìbejì. Ibadan: Rex Charles Publications, 

2009. 

OLAIYA, Adeyinka. Orí: The Yorùbá Philosophy, Blueprint, and Footstep Crafted in 

the Spiritual Realm. Ancestral News, Nigéria, jul. 2024. Disponível em: 

https://ancestrals.com.ng/2024/07/25/ori-the-yoruba-philosophy-blueprint-and 

footsteps-crafted-in-the-spiritual-realm-adeyinka-olaiya/ 

OLUPONA, Jacob K. City of 201 G: The Yoruba Concept of Ìbejì. New York: 

Bloomsbury Academic, 2011. 

ONG, Walter J. Orality and Literacy: The Technologizing of the Word, Routledge, 2002. 

ONU – Organização das Nações Unidas. Basic documents: forty-ninth edition (including 

amendments adopted up to 31 May 2019). Geneva: World Health Organization; 2020. 

Licence: CC BY-NC-SA 3.0 IGO. Disponível em: 

https://apps.who.int/gb/bd/pdf_files/BD_49th-en.pdf. Acessado em: 20/10/2025. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Alma Africana no Brasil. Os Iorubás. São Paulo: Oduduwa, 

1996.  

SALAMÍ, Olukemi A. Ribeiro. “For an ethnomedicine enriched by human diversity.” 

Einstein (São Paulo), São Paulo, v. 20, eCE6083, fev. 2022. 

https://doi.org/10.31744/einstein_journal/2022CE6083.  

SÀLÁMÌ, Síkírù; FRIAS, Rodrigo Ribeiro. Dicionário Iorubá-Português/Português-

Iorubá. São Paulo: Oduduwa, 2025 (no prelo).  

SÀLÁMÌ, Síkírù; RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exu e a ordem do universo. 3. Ed. São 

Paulo: Oduduwa, 2024. 

WORLD INTELLECTUAL PROPERTY ORGANIZATION (WIPO). Protect And 

Promote Your Culture: A Practical Guide To Intellectual Property For Indigenous 

Peoples And Local Communities. Wipo: Geneva (2017). Disponível em: 

https://www.wipo.int/edocs/pubdocs/en/wipo_pub_1048.pdf 

 

Recebido em: 04-11-2025 

Aprovado em: 19-11-2025 

https://ancestrals.com.ng/2024/07/25/ori-the-yoruba-philosophy-blueprint-and
https://www.wipo.int/edocs/pubdocs/en/wipo_pub_1048.pdf


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

89 

 

INDUMENTÁRIAS DOS ANCESTRAIS VENERÁVEIS 

IORUBÁS: 

ARTE E CURA TRANSGERACIONAL AFRICANA 
 

José Roberto Lima Santos1 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.59706 

 

Resumo: O presente trabalho de pesquisa em andamento, tem por objetivo apresentar as 

indumentárias dos ancestrais veneráveis iorubás, veiculados a arte e suas utilizações no 

processo de cura transgeracional, realizada nos templos/terreiros que cultuam Egungun e 

Gélèdé. E ainda, propagadores da Ìṣẹ̀ṣe Ẹ̀sìn Òrìṣà Ìbílẹ̀ na cidade de São Paulo. Através 

de rituais, oferendas, imolação de animais, banhos de ervas e procedimentos mágico 

medicinais e de cura, partimos de pressupostos que a confecção dessas vestes, não são 

apenas para serem usadas em festejos e celebrações. Além de ultrapassarem os sentidos 

de cobrir os corpos, denotam de uma importância ritualística de curar ou apaziguar 

questões existenciais e psíquicas, sob o olhar de especialistas africanos e detentores de 

notórios saberes presentes na atualidade, contribuindo para a solução, busca do equilíbrio 

individual e coletivo dos envolvidos. 

 

Palavras-Chave: Cura transgeracional. Trajes de cura. Trajes dos ancestrais. Arte 

curativa. Arte iorubá. 

 

INDUMENTARIA DE LOS VENERABLES ANCESTROS 

YORUBA: ARTE Y SANACIÓN TRANSGERACIONAL 

AFRICANA 
 

Resumen: Esta investigación en curso tiene como objetivo presentar la vestimenta de los 

venerables ancestros yoruba, transmitida a través del arte, y sus usos en el proceso de 

sanación transgeneracional, llevado a cabo en los templos/terreiros que veneran a 

Egungun y Gélèdé. Además, son propagadores del Ìṣẹ̀ṣe Ẹ̀sìn Òrìṣà Ìbílẹ̀ en la ciudad de 

São Paulo. A través de rituales, ofrendas, sacrificios de animales, baños de hierbas y 

procedimientos mágicos, medicinales y curativos, asumimos que la creación de estas 

prendas no se limita a festividades y celebraciones. Además de ir más allá de la simple 

cobertura corporal, denotan importancia ritual en la sanación o pacificación de problemas 

existenciales y psicológicos, bajo la atenta mirada de expertos africanos y poseedores de 

reconocidos conocimientos, contribuyendo a la solución y búsqueda del equilibrio 

individual y colectivo de los involucrados. 

 

Palabras Clave: Sanación transgeneracional. Vestimentas curativas. Vestimentas 

ancestrales. Arte curativo. Arte yoruba. 

 
1 Doutorando em Artes - UNESP - (2023-2027). Bolsista da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal 

de Nível Superior (CAPES) Email: jrl.santos@unesp.br 

mailto:jrl.santos@unesp.br


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

90 

 

 

Introdução 
 

Devido ao processo de reafricanização nas religiões de matriz africana, que tem 

se fortalecido na contemporaneidade, em particular, no candomblé de ketu, o culto a 

Egungun e às Grandes Mães Ancestrais (Gèlédé), vem sofrendo alterações, modificações 

e acréscimos, uma vez que os líderes religiosos têm buscado aprofundar os saberes 

ritualísticos na Nigéria e através de líderes religiosos africanos residentes na cidade de 

São Paulo. Anterior a esse processo, Egungun era somente cultuado na Ilha de Itaparica, 

situada na Bahia, sob os cuidados da família Daniel de Paula, e posteriormente, por 

demais sacerdotes de renomados terreiros de candomblé que se dedicaram a aprofundar 

o conhecimento sobre os ritos voltados para os ancestrais memoráveis e veneráveis. Um 

bom exemplo disso, Deoscoredes Maximiliano dos Santos, o famoso Mestre Didi, filho 

de Iyá Senhora de Oxum Miuá na Bahia, líder religiosa do Ilè Asè Opô Afonjá. 

Segundo pesquisadores, os iorubás foram os últimos a chegarem no Brasil, 

durante o período do Tráfico e Comércio Transatlântico que perdurou do séc. XV ao XIX. 

Após a abolição da escravatura, embora houvesse o tráfico clandestino, concomitante a 

esses episódios, formava-se uma rede de solidariedades negras, fundando terreiros de 

candomblé para reorganizar os aspectos culturais voltados ao culto dos orixás e ancestrais. 

E com isso, a reorganização dos ritos, das celebrações e festejos tal como nas terras de 

origem, porém, adequando-se à nova realidade e ao novo mundo. 

Mestre Didi fundou o Ilé Asipá em prol de difundir o culto à Egungun na região 

soteropolitana e perpetuar o legado para além de Itaparica, uma vez que em sua viagem à 

Nigéria, recebeu o título de Alapini.  

O culto de Egungun foi ampliado para a cidade de São Paulo, na década de setenta 

do século XX, com a fundação do Terreiro de Egungun Obanilè, possivelmente uma 

extensão do Terreiro Olokotun dos Daniel de Paula. E assim, esse templo permanece 

reverenciando os ancestrais em nossa cidade, precisamente no Eldorado, grande São 

Paulo. 

Na década de 80 do século XX, chega a São Paulo para estudar na USP Sikiru 

Salami, que mais a frente seria conhecido popularmente como Babá King, uma vez que 

iniciou a propagação de sua cultura, oriunda da cidade Estado de  Abeokuta referente ao 

culto de Orunmilá Ifá, orixás e ancestrais veneráveis na cidade de São Paulo. Ao realizar 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

91 

 

a fundação do Templo Oduduwa na cidade de Mongaguá, organiza a vinda de líderes 

religiosos africanos: Babalaôs de Ifá, Babalorixás e Ialorixás detentores dos notórios 

saberes voltados ao culto iniciático aos orixás do panteão iorubá, especialistas nos ritos 

de Egungun e das Grandes Mães Ancestrais homenageadas no Festival Geledé. Além  de 

apresentar os ritos milenares de sua cidade natal e arredores, tem promovido o 

conhecimento a respeito da existência de deidades que até então, eram desconhecidas na 

diáspora brasileira e paulistana. E com isso, amplia-se o interesse de líderes religiosos 

paulistas em conhecer e aprofundar o conhecimento sobre essas deidades, inserindo-as no 

panteão iorubá já existente desde o séc XIX. Dentre elas: Egungun (culto voltado aos 

ancestrais masculinos) e Gèledé (culto voltado aos ancestrais femininos). A seguir, 

apresentamos aspectos relevantes sobre eles e a relação com o processo de cura 

transgeracional, termo cunhado pela Ialorixá e Pesquisadora Ronilda Iyakemi Ribeiro. 

 

1 - Egungun 
 

Egungun, conforme Otunba Adekunle Adenromu (2005), é um vocábulo que 

designa os espíritos de pessoas importantes. A tradição do culto aos Egungun é originária 

da região de Oyó. O culto a Egungun é exclusivamente masculino. O cargo mais elevado 

de culto é de Alápini e seus auxiliares são os ojés (ADENROMU, 2015, p.128). Todos 

que fazem parte do culto são chamados de Mariwó (sacerdotes e responsáveis por manter 

a tradição, a perpetuação da memória e dos ritos). Eles aparecem para seus descendentes 

debaixo de belas indumentárias, panejamentos, decorados com retalhos, bordados, rendas 

e enfeitados com búzios e lantejoulas.  

As deidades dançam, desfilam, se divertem e aconselham os seus, através de 

cânticos, louvores e enaltecimento de suas virtudes, pois estabelecem relações sociais 

através das manifestações espirituais enigmáticas performativas. As indumentárias, além 

de perpetuar a memória ancestral, são carregados de significados, de contextos artísticos, 

performativos, políticos e sociais, que reverberam no modus vivendi e modus operandi 

do éthos africano iyorùbá. Muniz Sodré (2002), enfatiza a importância da valorização da 

“respectiva imortalidade”, momento para os africanos e afro-brasileiros de subjetividades 

e transmissão de saberes através da dança realizada durante os ritos. Compartilho abaixo, 

tais afirmações.   

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

92 

 

Para os africanos, (...) a dança é um ponto comum entre todos os ritos 

de iniciação ou de transmissão do saber tradicional. Ela é manifestada 

de forma pedagógica e filosófica, no sentido que se expõe ou comunica 

um saber ao qual devem estar sensíveis às gerações presentes e futuras. 

Incitando o corpo para vibrar ao ritmo do Cosmos, provocando nele 

uma abertura para o advento da divindade (o êxtase), a dança enseja 

essa meditação, que implica ao mesmo tempo corpo e espírito, sobre o 

ser do grupo e do indivíduo, sobre arquiteturas essenciais da condição 

humana. (...) Dança é impulso e força realizante. É transmissão de um 

saber, sim, mas um saber incomunicável em termos absolutos, pois não 

se reduz aos signos de uma língua, seja esta constituída de palavras, 

gestos imitativos ou escrita. É um saber colado à experiência de um 

corpo próprio (SODRÉ, 2002, p.137). 

 

Fig. 1 - Egungun no Templo Oduduwa, Mongaguá - São Paulo 

 
Foto: José Roberto Lima Santos, 2025 

 

Através da confecção da indumentária, da dança, da gestualidade e 

performatividade, nos dá a entender que a memória coletiva ancestral será perpetuada, 

devido a importância dos antepassados no grupo ou comunidade da qual fazem parte. Ao 

observar vídeos dos festivais anuais na Nigéria e no Benin, assim como os rituais 

realizados na cidade de São Paulo, Egungun quando aparece em público anda, dança, 

corre, sobe em cima de telhados, abençoa seus familiares, entoa cânticos e se necessário 

for, pune os incautos. Circulam pelo espaço territorial durante todo o período de 

realização dos ritos e festejos dedicados à ele. Muitas das vezes, aparece em grupo, 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

93 

 

havendo diversas deidades juntas num mesmo momento. A performatividade é dramática, 

regada de musicalidades, palmas ritmadas, evocações e sons percussivos. Os movimentos 

circulares, para além das ações cotidianas que realiza durante o festejo, exibe a beleza dos 

panejamentos, a volumetria, a sobreposição dos pedaços de tecidos, os bordados, a 

vibração das cores e de seu nome. Quando seu nome não está bordado na indumentária, 

é entoado pelo som do tambor.  

 

Poderemos considerar as indumentárias dos ancestrais Egungun como 

assentamentos vivos que vivificam a memória para que não haja o esquecimento e as 

contribuições perante a comunidade? Sim, podemos intuir, uma vez que a roupa recebe 

oferendas, imolação de animais e perante a ela são entoados cânticos e orikis que 

rememoram os ancestrais. É a indumentária que abre a porta do mistério, estabelecendo 

o limite do que deve/pode ou não ser visto, uma vez que o corpo do elégún (iniciado), é 

totalmente coberto, ainda que seja sempre sentido pelos envolvidos no culto, nos ritos e 

festejos através da crença e fé. A aparência antropomórfica do Egungun denota a relação 

com o visível e com o invisível, uma vez que o corpo do iniciado não é o suporte para a 

indumentária, mas o repositório de memórias, passadas de geração a geração para que 

não caia no esquecimento. Segundo José Sant’Anna Sobrinho, em sua obra Terreiros de 

Egungun – um culto Ancestral Afro-Brasileiro (2021) afirma que: 

 

A roupa, axó, em volta do espírito antepassado simboliza o ritual do 

mistério, e não se deve, por curiosidade ou descrença, procurar saber o 

que há por baixo, podendo não gostar do que poderá ver, pois, como 

ensina a música: “da morte só vemos as roupas exteriores”. A tradição 

ancestral Egungun retrata a fé no que se vê e a força do axé e seu poder 

que se sente, a emoção de participar e ver um antepassado conhecido 

ou não, dentro do terreiro (SOBRINHO, 2021, p.47). 

 

As indumentárias de Egungun são diversas e variam de região para região na 

África, estendendo-se seu rito para os países Togo, Mali e Benin. E por sua vez, para o 

Brasil. Os trajes da Nigéria geralmente além de coloridos devido ao uso de panejamentos 

ou painéis de tecidos de veludo, wax prints hollandais (tecidos industriais produzidos em 

larga escala), adire (tecidos tingidos com pigmentos naturais extraídos de árvores e 

plantas), aso oke (tecidos feitos no tear em faixas estreitas) e rendas. Podem também ser 

apresentados com peles de animais, a depender da família que os cultua e da função que 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

94 

 

o antepassado venerável estabelece nas relações comunitárias e de suas contribuições. Já 

as indumentárias do Benin são repletos de painéis bordados com missangas, forma 

abaulada e diversos adornos que possuem antídotos para cura. E ainda, o nome do 

ancestral gravado na indumentária. 

No topo das vestes, é muito comum observarmos uma espécie de bandeja no 

formato redondo ou quadrado, feita de madeira entalhada que possui diversos símbolos. 

E ainda, uma insígnia que o identifica. Há um bastão chamado erukere que é feito de crina 

de cavalo, pelos de cabra ou de outro animal que compõem as vestes ancestrais. É 

utilizado para abençoar os entes queridos que estão no plano material – aiyè – e 

estabelecer a conexão com o ancestral venerável que se encontra no òrún, mas que através 

dos ritos anuais e dos festejos, é convidado para vir visitá-los. 

Os ritos têm por objetivo exaltar os grandes feitos e a colaboração social que os 

antepassados desempenharam para o grupo, enquanto seres vivos no meio material (aiyè), 

assim como seus ofícios relembrados no vestuário, uma vez que os representam para que 

jamais sejam esquecidos. 

 

Certamente a demonstração mais dramática da crença iorubá na vida-

depois-da-morte vai ser encontrada no mascarado Egungun. É através 

deste mascarado que a alma de um ancestral volta à terra numa forma 

física para perguntar sobre o bem-estar de seus descendentes vivos, 

abençoando os doentes e estéreis, limpando a comunidade da feitiçaria 

e doenças e conciliando questões pendentes na família. Na imagem do 

Egungun, os iorubás celebram o triunfo do espírito humano sobre a 

morte. A presença real dos mortos entre os vivos proporciona um apoio 

psicológico para a comunidade: todos são impressionados pelas 

perspectivas da imortalidade. No excitamento do momento, os jovens 

algumas vezes chicoteiam uns aos outros quase ao ponto de se   ferirem  

gravemente, enquanto os velhos, especialmente aqueles  que no fim da 

vida, possam ocasionalmente ser tão tocados pelo espetáculo, que logo 

começam a imaginar a época em que seu próprio Egungun irá ser 

recebido com a mesma pompa e ostentação. O Egungun é um sonho 

que se torna realidade para os iorubás, uma dramatização de um forte 

elo entre os vivos e os mortos. Uma típica e grande família iorubá 

compreende não somente os membros vivos mas também os mortos. 

Para os iorubás, entretanto, os mortos não estão mortos; mas logo 

voltarão, ou como um neto ou como Egúngún (LAWAL,1983, p.53). 

 

Não menos importante, devemos ressaltar que os festejos em louvor às divindades 

ancestrais masculinas são sempre organizados em eventos fúnebres, e em outras ocasiões 

anuais que rememoram o ente querido, mas também a amplitude dessa sociedade que 

fortalece a memória para que não seja jamais esquecida, pois deve ser comemorada e 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

95 

 

rememorada. Mas além do momento presente, intuímos que há um olhar para a 

transmissão de notórios saberes e de sua relevância para a comunidade ou grupos 

familiares seja em África, seja no Brasil. 

 

Embora muitas pessoas estejam cientes de que o ser humano está sob a 

máscara, ainda há a crença que os rituais a que o mascarado deve se 

submeter antes de colocar a máscara devem despersonifica-lo, 

convertendo-o numa espécie de 'médium' escultural (ou um receptáculo 

humano) para a alma ou ancestral visitante. Consequentemente, o 

mascarado funciona como uma máscara dentro do mascarado; ele não 

é mais ele mesmo e não pode ser pessoalmente considerado responsável 

por suas ações, que às vezes, pode incluir a execução de criminosos e 

feiticeiras. Para concordar com seu outro aspecto extraterreno, o 

mascarado fala com uma voz gutural. Sua identidade é mantida em 

segredo. Embora um Egungun possa ser identificado ou chamado 

depois de um ancestral em particular, a máscara de madeira no topo da 

vestimenta não tenta recapturar semelhança individual que é a função 

de sua existência histórica e que tem sido rejeitada durante cerimônias 

de enterro. Aqui a estilização da face humana é evocativa da 

transformação do espírito do ancestral, da individualidade histórica para 

a humanidade eterna. O traje volumoso do Egungun esconde o 

desconhecido e contudo revela os potenciais infinitos do homem para a 

transformação espiritual. Uma vez que a alma humana é parte do 'sopro' 

de Olodunmaré, ela antecipa a criação do corpo humano por Obatalá. A 

existência terrestre do homem é entretanto uma manifestação 

temporária, através da criação artística de Obatalá, do eterno espírito de 

Olodunmaré, que é conhecido metaforicamente por Ota Aikú, "a pedra 

sagrada da imortalidade" (LAWAL,1983, ps.53-53). 

 

O corpo dos iniciados nos ritos de Egúngún, além de serem o repositório de 

memórias, carregam consigo o repertório ancestral que é passado de geração a geração, 

para que seja preservada a tradição do cultivo aos ancestrais para que jamais sejam 

esquecidos. E ainda, nos momentos de organização social do grupo ou comunidade, sejam 

evocados para aconselhamentos e diretrizes na busca do equilíbrio coletivo e de 

perpetuação da linhagem. 

Intuo que o corpo "faz" o ritual acontecer, uma vez que passou pelo processo 

iniciático e de pertença, através dos detentores desses saberes míticos relacionados à 

mortalidade física e exaltação do espírito do falecido. Isso é realizado pelo Alapini  (líder 

do rito) e seus auxiliares. No momento que o Ojé (iniciado), veste o traje de Egungun, 

aciona a potência presente nele para materializar a presença física dos ancestrais, 

potencializando a sua força, impulsionando as performatividades rituais através da 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

96 

 

expressividade da voz gutural e rouca, dos movimentos dançantes e de comunicação com 

seus familiares, uma vez que se comunica com os seus.   

A meu ver, o mistério se acopla na junção/disjunção entre corpo e roupa,uma vez 

que sua confecção tem por finalidade perpetuar o rito, acentuar a  importância do ancestral 

masculino e divinizado devido aos seus grandes feitos para sua comunidade que extrapola 

o ato da celebração, e ainda, a relação de poder em diálogo com a ancestralidade que se 

pretende permanecer viva e atuante através da sociedade dos Egungun.  

O corpo munido de processos iniciáticos para o Egungun, no momento que é 

revestido pela indumentária do ancestral, ativa as energias presentes tanto no corpo 

quanto na roupa, e com isso, poderemos supor, através da afirmação dos iniciados que a 

veste é o próprio Egungun, ou seja, o ancestral se materializa tanto no corpo quanto na 

roupa, estando corpo versus roupa em comunhão.  E para isso, a presença da arte da 

costura, de sua plasticidade, cores, volumetria, sobreposições e elementos escultóricos 

em madeira.   

A tridimensionalidade corporal é respeitada na confecção do traje, basta 

observarmos a composição e maneiras que são dispostos os tecidos, os painéis, os 

ornamentos, as ervas medicinais e de cura que são distribuídas de forma harmônica 

através da base que sustenta os panejamentos multi coloridos e brilhosos. Todas essas 

particularidades, são fortemente traduzidas pela maneira que os trajes dos Egungun são 

construídos, nos dando a entender que o propósito é funcional, visando cumprir o objetivo 

a serviço dos sentidos dados à pretensa imortalidade, uma vez que o espírito permanecerá 

em outro plano, ao se desprender do corpo matéria, pois ao morrermos, nosso corpo é 

elemento de compostagem para a terra, enquanto a alma se desloca para o òrun, que 

segundo os iorubás é o meio espiritual de onde viemos, após o acordo feito com 

Olodumarè e sermos moldados por Ajalá). 

Babatunde Lawal, em sua obra A Arte pela Vida: a Vida pela Arte (1983), nos 

auxilia a pensar nesses aspectos, uma vez que sustenta que: 

 

A Arte tem exercido um papel vital na cultura iorubá tradicional em 

parte devido ao reconhecimento de seus infinitos potenciais para a raça 

humana, e em parte porque o próprio homem é considerado como uma 

obra de arte. De acordo com o mito iorubá da criação, quando 

Õlodumaré (O Ser Supremo) decidiu criar o primeiro homem, ele 

encarregou Obatalá de moldar o corpo do homem do barro. Depois que 

Obatalá terminou de moldar a imagem, Olodumaré soprou vida (èmi) 

nela, tornando-a humana. O Recém-criado homem foi mais tarde levado 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

97 

 

a Ogun que usou seus implementos de ferro para efetuar os toques finais 

no corpo, assim como, as marcas da face, tatuação do corpo, circuncisão 

e outras operações necessárias para manter a boa saúde do homem, e 

torná-lo socialmente aceitável na sociedade iorubá. Aqui, nós somos 

lembrados do estágio final do processo de entalhe iorubá (finfín), 

quando o entalhador usa facas (o símbolo de Ogun) para aperfeiçoar e 

delinear suas formas. O corpo do homem é uma obra de Arte 

divinamente inspirada e está implícito em uma saudação endereçada a 

uma mulher grávida: "Que o orixá nos molde uma boa obra de Arte". 

De qualquer maneira, o ponto importante a se notar no mito da criação 

iorubá é que o homem é feito de dois componentes - o corpo físico ou 

material (ara) que é obra de Qbatalá, e a força espiritual (èmi) com a 

qual Olodumaré dá vida ao corpo. Em outras palavras, o homem é 

substancialmente uma peça de escultura animada pelo èmi. O corpo 

humano permanece vivo enquanto o èmi permanece nele. A retirada ou 

perda do èmí resulta na morte; o corpo se torna estático e, quando 

enterrado, se decompõe no barro que ele era originalmente. Entretanto, 

para os iorubás, a morte não é o final, mas, ao invés disso, é uma 

transformação da existência terrena para a espiritual, onde o èmí 

desmaterializado assume mais poder que pode ser aproveitado em 

benefício dos vivos. E a crença que o corpo humano é uma obra de arte 

divina que levou os iorubás a considerá-lo igual a uma escultura feita 

pelo homem, que é então usada para localizar o èmí, ou as almas 

desmaterializadas dos mortos, mais especialmente no momento da 

invocação. Desta maneira, a Arte ajuda os iorubás a concretizar sua 

crença na vida depois-da-morte, permitindo-os encarar o futuro com 

alguma esperança - uma esperança reforçada pela crença na 

reencarnação (Àtùnwá) (LAWAL, 1983, p. 52-53). 

 

Diana Taylor, em sua obra O arquivo e repertório – performance e memória 

cultural nas Américas (2013) afirma que (...) formas múltiplas de atos incorporados estão 

sempre presentes, embora o estado constante de “agoridade”. Eles se reconstituem – 

transmitindo memórias, histórias e valores comuns de um grupo/geração para outro. Os 

atos incorporados e performativos geram, gravam e transmitem conhecimento 

(TAYLOR, 2013, p.51).  

A partir da afirmação da autora, podemos abrir a hipótese da busca do 

conhecimento mais aprofundado dos sacerdotes/sacerdotisas brasileiros para com essa 

tradição iorubá, uma vez que até então, estava sendo difundida somente na Ilha de 

Itaparica na Bahia, preservada pelo Terreiro Omo Ilè Agboula pela família dos Daniel 

Paula e demais terreiros de Egungun que foram fundados no mesmo período e após a 

abolição da escravatura (séc XIX). Percebemos que essa tradição até então, estava 

preservada numa região específica do Nordeste, num âmbito fechado e fora do circuito 

sudestino. Hoje já não mais está presente somente nesse âmbito, mas para além dele, uma 

vez que na cartografia em andamento, por mim sendo realizada, temos mais de 20 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

98 

 

templos/terreiros na grande São Paulo difundindo e preservando essa tradição do culto 

aos ancestrais. 

 

2 – Gèlèdé 
 

Henry J. Drewal (1971)2, estudioso da Universidade Madison de Wisconsin, em 

sua pesquisa de campo, afirma que entre o rio Weme na República do Benin (RPB) e o 

rio Ogun no sudoeste da Nigéria, os povos de língua iorúbá ocidental (Ketu, Egbado, 

Ohori e Anago) são conhecidos por uma tradição performática mascarada apresentada na 

Sociedade Gèlèdé3. Segundo a tradição africana, o povo ketu - iorubá, localizados na 

região do antigo Daomé, atual Benin, foi quem criou o rito e as festividades voltadas para 

as ancestrais Ìyá Àgbá Gèlèdé na segunda metade do século XVIII, obedecendo às 

tradições orais passadas de boca a boca por toda a região. 

Babatunde Lawal, pesquisador e participante do Festival Gèlèdé, afirma que: (...) 

certas representações em escultura de figuras humanas com aspectos femininos 

exagerados sugerem que a própria natureza era personificada e adorada como a 'deusa-

mãe' com o propósito de estimular a fertilidade humana e animal (LAWAL, 1983, pg.44). 

A sociedade Gèlèdé celebra as lideranças masculina e feminina, equilíbrio e estabilidade 

na ordem social, através da atuação feminina. O grupo familiar evoca um segmento da 

ordem social - um Olori (líder ou chefe) apoiado por Otun e Osi (assistentes de mão 

direita e esquerda) e a importante atuação das anciãs – mulheres recebem o título civil de 

Ìyalódé (a mãe da sociedade), tamanha é sua importância no grupo ou comunidade.  Há 

alguma relação entre os orixás femininos presentes no panteão iorubá? Sim, há, 

principalmente com a deusa iorubana Òsún, que para muitos é uma das detentoras dos 

segredos voltados para o culto das Ìyami Osoronga. Ainda em diálogo com Babatunde 

Lawal (1983): 

 
2 Para mais informações consultar: https://africa.uima.uiowa.edu/topic-essays/show/13 (Acesso em: 16 set 

de 2022). 
3 É uma das mais famosas organizações artísticas e religiosas dos iorubá. Compõe-se de um grupo de 

pessoas devotas do culto de Iya-mi. São as forças que devem ser temidas e reverenciadas, para manterem o 

equilíbrio universal. As cerimônias Gelede são ocasiões rituais muito importantes em diversas localidades, 

especialmente em Ketu (sua terra original), Sábee, Ìjìó e Egbado. A complicada música e dança Gelede 

tornou-se tão famosa que há um provérbio que diz: "Ojú to wo Gelede, ti dopin iran" - Os olhos que 

assistiram Gelede irão ver o máximo em drama. As lindas roupas, seus complicados movimentos, a sátira 

das máscaras e cantos, representam um rico aspecto da tradição oral iorubá. Um outro aspecto interessante 

dessa manifestação, é que muitas vezes, por baixo das vestes, teremos homens, que travestidos com o traje, 

realizarão a ação ritual performativa. 

https://africa.uima.uiowa.edu/topic-essays/show/13


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

99 

 

 

Na máscara Gèlédé, a tentativa iorubá de lidar com os problemas de 

feitiçaria e controle social, usando a Arte como uma arma. De acordo 

com a mitologia iorubá, o poder da feitiçaria foi dado à primeira mulher 

na criação. Quando os deuses chegaram à terra, Olodumaré, o Ser 

Supremo, deu a cada um deles atributos especiais; por exemplo, Obatalá 

foi dado o poder do ferro e Orunmilá, o poder da sabedoria e 

clarividência. A iyá NIá, o Único membro feminino do grupo foi 

conferido o título: "Mãe de todos"; a insígnia deste título sendo uma 

cabaça contendo um pássaro.  Chegando a terra, os deuses usaram seus 

poderes como eles desejaram, mas a maioria para o bem da 

humanidade. Sendo o arquétipo "Mãe de todos", Iyá NIá (também 

conhecida como Iemanjá) tem sido glorificada pelos iorubás como fonte 

da fertilidade com um poder místico de vida e morte sobre todos os seus 

descendentes. Na visão iorubá, este poder místico é latente em todas as 

mulheres, embora somente aquelas iniciadas no culto de iyá NIá possam 

exercitá-lo. Estas iniciantes são popularmente conhecidas como àjé, ou 

feiticeiras. Acredita-se que as ajé são tão poderosas que elas não podem 

facilmente ser afetadas por atrativos comuns.  Somente o poder coletivo 

dos espíritos dos ancestrais institucionalizados nas sociedades Egúngún 

e Orò podem conquistá-las. Mas isso não é uma tarefa fácil. A maioria 

dos iyorùbás preferiram apaziguá-las, referindo-se a elas 

eufemisticamente como "Nossas Mães" - Awon iya'Wa. Diferente da 

concepção européia de feitiçaria como a personificação do diabo, a 

feitiçaria iorubá pode ser influenciada a usar seu poder místico em 

relação ao bem-estar mais do que para a destruição da sociedade. Um 

dos meios mais potentes de efetivar isto é o Gèlèdé (LAWAL, 1983, 

p.50). 

 

As performances de Gèlèdé são, portanto, uma louvação, uma festividade, um ebó, 

um pedido de cura, um apelo às forças do mundo usando o poder estético das máscaras, 

dos trajes, da música, do canto e dança para evocar e apresentar questões sociais e 

espirituais, ajudando a moldar a sociedade e seus integrantes de forma construtiva e 

manter a força espiritual das divindades veneráveis femininas. Podemos intuir que há um 

repertório presente nessas práticas, uma vez que seguem uma tradição e um desejo de 

perpetuação para gerações futuras.  

 

O repertório, por outro lado, encena a memória incorporada às 

performances, gestos, oralidade, movimento, dança, canto – em suma, 

todos aqueles atos geralmente vistos como conhecimento efêmero, não 

reproduzível. O repertório, etimologicamente “uma tesouraria”, “um 

inventário”, também permite uma agência individual, referindo-se 

também a “aquele que encontra, “descobridor” (...) O repertório requer 

presença – pessoas participam da produção e reprodução do 

conhecimento ao “estar lá”, sendo parte da transmissão. (...) O 

repertório ao mesmo tempo guarda e transforma as coreografias do 

sentido (TAYLOR, 2013, ps.49-50). 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

100 

 

 

Todo o trabalho realizado para a construção dos trajes e indumentárias, nos dá a 

impressão de que o objetivo é a personificação das potencialidades dos ancestrais 

femininos e masculinos, e ainda, as relações míticas contidas em seus mitos, oriki 

(poemas) e notórios saberes traduzidos nas performatividades dançantes que as 

sacerdotisas e sacerdotes preservam e perpetuam para as próximas gerações, uma vez que 

são passados para os envolvidos, que darão conta de realizar juntamente com as mulheres, 

os ritos e festejos. 

Um outro aspecto muito não menos importante se refere aos papéis de gênero na 

sociedade iorubá, uma vez que nos ritos e festejos Gèlèdé, as mulheres são de extrema 

importância, uma vez que realizam os procedimentos iniciáticos e de pacto com as 

Grandes Mães, sendo elas as mantenedoras dos segredos místicos, que vão passando de 

geração a geração, para aqueles que lhes serão fiéis e devotos, ou seja, para os homens, 

que após passarem pelos processos ritualísticos,  irão portar em seus corpos, os trajes para 

a cerimônia interna (rituais que acontecem na casa da sacerdotisa), para após, ocupar o 

espaço público e realização da celebração festiva com a comunidade. Uma vez que a 

sociedade africana da Nigéria possui particularidades que reforçam a manutenção a 

resistência da matrilinearidade, o culto Gèlèdé nos dá a entender que corrobora para que 

haja o equilíbrio social, uma vez que o patriarcado é fortalecido em todas as esferas sociais 

do mundo nigeriano. 

Ainda em Lawal (1983), 

 

Talvez a função mais vital do Gèlèdé é sua tentativa velada de resolver 

a principal tensão na sociedade iorubá. Uma vez que é uma sociedade 

patrilinear, as mulheres não desfrutam de direitos iguais com os 

homens; a elas é negado acesso aos maiores segredos de certas 

importantes instituições religiosas tais como Orò, Egúngún e Agemo 

que são símbolos da dominação do homem entre os iorubás. Esta 

dominância é entretanto relaxada no Gèlèdé que é controlada 

exclusivamente por mulheres, embora sejam os homens que usam as 

máscaras. Daí o ditado: 'Os homens servem as mulheres como 

instrumento na dança Gèlèdé'. Também relevante aqui é o fato de que 

o homem monopoliza a maioria dos mais altos postos políticos na 

sociedade iorubá. A posição subordinada das mulheres é quase nunca 

equiparável aos problemas, riscos e ansiedades que a mulher tem que 

enfrentar no processo de educação da criança da gravidez à idade adulta. 

Através do Gèlèdé, os homens se disfarçam para esta disparidade 

diplomaticamente concedendo superioridade espiritual às mulheres, 

embora ainda possuam o efetivo controle político da sociedade. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

101 

 

Eufemisticamente se dirigindo às feiticeiras como "Nossas Mães", os 

homens são mascarados como 'crianças', cujos excessos poderiam ser 

perdoados. Isto pode ser deduzido da seguinte canção: "Respeite, 

respeite as mulheres! Sim, as mulheres nos geraram antes que nós nos 

tornássemos alguém! Os segredos do mundo pertencem às mulheres. . 

." Devido à ênfase por uma solução pacífica mais do que violenta para 

qualquer dos problemas humanos, o Gèlèdé exemplifica um dos 

maiores ideais da filosofia moral iorubá: "Leve a vida com calma". Para 

os iorubás o que é manobrado com cuidado ou controle é mais 

facilmente alcançado do que é conseguido pela força. Daí o ditado 

popular que diz: "O que é manipulado com cuidado se torna mais fácil! 

O que é conseguido pela força é mais dificil". Em outras palavras, a 

harmonia social depende na maior parte de paciência, controle, 

diplomacia, assim como fazer o bem e ser justo para os companheiros 

(LAWAL, 1983, ps.51-52). 

 

Através dos festivais Geledé, a partir do que Lawal nos apresenta, há um desejo 

de equilíbrio entre os gêneros, a busca de equidade e um olhar voltado para a 

respeitabilidade ao feminino numa esfera muito maior, uma vez que aponta em seu 

discurso os desdobramentos que o rito e uso dos trajes propõe para os envolvidos, e com 

isso, zelar pela harmonia relacional e os cuidados para com as mulheres e com a Mãe 

Terra.  

 

Os dançarinos Gèlèdé são homens que se disfarçam de mulheres para 

entreter as feiticeiras. Na véspera do festival Gèlèdé, um mascarado em 

especial Èfè ou o brincalhão, se apresenta na praça do mercado, 

invocando as bênçãos de todos os deuses e das feiticeiras da sociedade, 

entretendo a audiência com canções, piadas e sátiras; elementos anti-

sociais são expostos e criticados - todos numa tentativa de refinar a 

sociedade. Nos primeiros sete dias, depois da cerimônia Èfé, 

mascarados Gèlèdé em roupas multicoloridas dançam na praça do 

mercado em honra de 'l'ya NIá e das feiticeiras. (...) O mascarado 

Gèlèdé tem evoluído de uma dança da fertilidade originariamente 

apresentada pelas esposas e jovens para honrar os deuses mais 

especialmente Iyá NIá, a "Mãe de Todos". Durante a dança, os entalhes 

eram equilibrados na cabeça. Por conselho de Orunmilá, o deus da 

predição, os homens adotaram esta dança das mulheres para pacificar 

as feiticeiras. No processo, uma máscara rebuscada era produzida para 

criar um espetáculo do 'ideal' e do 'bonito'. Um aspecto importante do 

traje Gèlèdé são argolas de metal usadas no tornozelo (ikú ou savaro) 

que retinam ritmicamente durante a dança (LAWAL, 1983, ps.50-51). 

 

O entretenimento apresentado nos ritos à Gèlèdé exaltam o feminino, a fertilidade, 

a importância da manutenção da continuidade dos seres humanos para as próximas 

gerações, porém, nos dando a entender que embora o patriarcado seja uma premissa que 

organiza e rearticula a sociedade iyorùbá, não se dá por completo, uma vez que a mulher 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

102 

 

possui papel importante e deve ser valorizada por isso, tanto quanto em forma física como 

espiritual, através do louvor à elas e suas ancestrais. Algo bastante instigador e profundo.  

 

Fig. 2 - Festival Geledé, Templo Dos Orixás Ògúndé, Guarulhos, SP, Brasil 

 
Foto: José Roberto Lima Santos, 2025 

 

Ao nos voltarmos para seu culto na diáspora brasileira, nos parece que além de 

exaltar o feminino, reivindica a mudança de pensamento do homem, educado nos moldes 

ocidentais que a todo tempo, busca desqualificar a potencialidade feminina, 

desequilibrando as relações, e com isso, enfraquecer as imposições patriarcais que não 

mais cabem na atualidade. Ou seja, um processo de reeducação do homem, a partir de 

uma cosmo percepção e cosmovisão iorubá. A seguir, apresentaremos uma breve 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

103 

 

apresentação a respeito dos ritos de cura transgeracional presentes no Ìṣẹ̀ṣe Ẹ̀sìn Òrìṣà 

Ìbílẹ̀ (cultura e religião tradicional iorubá)4. 

 

3 - Os Ritos de Cura Transgeracional no Ìṣẹ̀ṣe Ẹ̀sìn Òrìṣà Ìbílẹ̀ 
 

Nos modos de vida do povo iorubá, há o arcabouço de práticas ancestrais 

medicinais que atuam nas áreas psíquicas, físicas e emocionais do ser humano, uma vez 

que se preza pela noção de pessoa e de sua importância no meio terreno (aiyè), estando 

totalmente conectado com o meio espiritual (orum). Os iorubás creem que o ser humano 

faz parte do todo, sendo incumbido de estabelecer o equilíbrio entre as relações sociais, 

familiares e com a natureza. E ainda, estando no meio visível (material), deve-se manter 

a relação com o meio invisível (espiritual). Um não está indissociado do outro. O sagrado 

está no cuidado de si, no cuidado perante ao coletivo e em tudo que os cerca.  

 

Para os negro-africanos o mundo visível é hierofania de um mundo 

invisível: nele se manifesta o Sagrado, no fugaz se faz 

permanentemente presente o Eterno, sempre reconhecido e vivenciado. 

Toda pessoa é considerada um sistema bio-psico-sócio-espiritual em 

permanente intercâmbio energético com indivíduos e grupos do sistema 

social, no aiyê (mundo  material. a Terra), e com seres do orun (plano 

existencial invisível, habitado por divindades, ancestrais veneráveis e 

diversos outros seres espirituais) (RIBEIRO; FRIAS, SÀLÁMI, 2022, 

p.259). 

 

Nesse vasto universo, encontram-se procedimentos preventivos e de cura para os 

males existenciais e adversidades terrenas. Durante a pesquisa de campo no Templo 

Oduduwa e realizando a coleta de dados, foi-me apontado o processo de cura 

transgeracional através dos ritos de Egungun e Gèlèdé. Algo que me causou uma certa 

 
4 Ìṣẹ̀ṣe, Ìṣẹ̀ṣe Làgbà, Ìṣẹ̀ṣe Àgbáyé, Ẹ̀sìn Àbáláyé Yorùbá, Ẹ̀sìn Ìbílẹ̀ Yorùbá, Ẹ̀sìn Òrìṣà Ìbílẹ̀ ou Rìlíjìọ́nù 

Àbáláyé Yorùbá são denominações dadas a Religião Tradicional Iorubá, embora, a mais comumente 

utilizada seja Ìṣẹ̀ṣe, que possui o significado de primordialidade, espiritual e material. É uma religião 

ancestral praticada desde os primórdios, há milênios, que engloba manifestações e fundamentos culturais, 

sociais e religiosos de um país da África Ocidental, chamado Nigéria, mas que se estendeu para o Benin, 

Togo e Mali. Atualmente, tem sido ampliada para as Américas. Em se tratando do Brasil, tem se 

popularizado desde a década de 70, devido ao interesse de líderes religiosos do candomblé em aprofundar 

saberes viajando para a Nigéria e passando a ter contato com famílias que preservam suas filosofias, modos 

de vida, modos de ser e estar no mundo através do cultivo às deidades, ancestrais e divindades que fazem 

parte de seu panteão. Para mais informações consultar: 

https://culturaereligiosidadeioruba.webnode.page/religiosidade-tradicional-ioruba/isese-esin-orisa-ibile/ 

Acesso em: 13 set 2025. 

https://culturaereligiosidadeioruba.webnode.page/religiosidade-tradicional-ioruba/isese-esin-orisa-ibile/


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

104 

 

surpresa, uma vez que em nenhuma biografia até então visitada, apresentava essa 

afirmação ou menção.  

Ao conhecer a Ialorixá e Dra. em Psicologia Ronilda Iyakemi Ribeiro, após o meu 

desejo em entrevistá-la para a pesquisa de doutorado em andamento, a mesma sugeriu 

que a entrevista fosse realizada com o Babalorixá e Dr. em Sociologia Adesiná Sikiru 

Salami King, e com isso, após alguns dias, apresentou-me à ele em sua casa. Durante a 

entrevista, Salami mencionou a cura transgeracional sem aprofundar o que era 

exatamente, mas com a indicação para entrevistar um de seus adeptos que tinha 

conhecimento sobre o tema. E com isso, Iyakemi me apresentou dois artigos que 

apresentavam o conceito que fora cunhado por ela durante seu processo de pesquisa sobre 

cura através da cosmo percepção e cosmovisão iorubá atrelado à psicologia.  

Iyakemi fora casada com King, deu a ele dois filhos, adentrou aos segredos dos 

ritos iorubás, através de contato direto com os líderes religiosos africanos e detentores de 

práticas de cura, conhecedores de recursos mágico ritualísticos medicinais.  E com isso, 

foi tomando ciência de diversos procedimentos para tal. E ainda, Iyakemi obteve esses 

conhecimentos através da oralidade, da observação e de aprendizados que foram passados 

de boca a boca. Suas idas e vindas a Abeokuta e contato direto com a religiosidade no 

Templo Oduduwa, instigou-a a entender melhor essas práticas, modos de aplicação e uso 

para aqueles que necessitavam desse aporte espiritual, com o intuito de resolução das 

problemáticas contemporâneas. Em seus estudos, Iyakemi sustenta que: 

 

As ações de cura fundamentam-se no pressuposto segundo o qual as 

artes médico-mágico-religiosas reúnem condições para o controle da 

ação espiritual exercida no universo, graças ao concurso efetivo das 

Divindades e dos Ancestrais. As moléstias, orgânicas, psíquicas ou 

sociais, são consideradas como resultantes da interação de fatores 

físicos, sutis e místicos, entre os quais se inclui a ação de bruxas, 

feiticeiros e espíritos de humanos já-idos, lembrando que há uma 

distinção entre mortos-viventes que habitam o mundo espiritual na 

condição de Ancestrais Veneráveis e outros, infelizes, cujas condições 

espirituais são desfavoráveis. Uma vez identificadas as causas do 

transtorno de saúde por meio de consulta oracular, atua-se sobre elas 

utilizando recursos médico-mágico-religiosos que contam com a ajuda 

de seres espirituais (RIBEIRO, 2010, ps.14-15).   

 

A consulta oracular à qual a autora se refere é voltar-se para o Corpus Literário de 

Ifá através de orientações dadas pelos especialistas africanos com o uso de opelè-ifá pelo 

Babalaô e do erindilogun (jogo de búzios) pelo Babalorixá ou Ialorixá. E a partir da leitura 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

105 

 

divinatória, da apresentação dos odus do consulente, será detectado e prescrito os rituais 

médicos-mágicos-religiosos para a realização do processo de apaziguamento ou cura. 

Sejam as doenças emanadas por vidas passadas, resquícios ancestrais dos que vieram 

antes de nós em nossa família ou por emanação de energias nefastas por terceiros. Nesse 

processo, há o auxílio do Onisegun (herbalista), que detém conhecimento das plantas e 

de suas propriedades, assim como a importância do Babalossain (sacerdote ligado ao 

orixá Ossain que também é um conhecedor dos métodos de cura através das plantas).  

As prescrições apresentadas pelos africanos iorubás durante a consulta oracular 

divinatória, por eles é denominadas etùtù, que nada mais são que  rituais de propiciação 

ou expiação baseados na realização de ebós, banhos de folhas, oferendas, imolação de 

animais, uso de gin, oferecimento de noz de cola (obí), rezas, raízes, frutos, sementes, 

sangue, ossos, oferendas, maceração de ervas,  e por conseguinte, a confecção das 

indumentárias de Egungun e Gèlèdé que estão incluídas no processo, pois fazem parte da 

cura transgeracional, a depender da situação e necessidade da pessoa. E em alguns casos, 

a realização de pactos de fidelidade e ligações com os ancestrais para que, com o tempo, 

haja o restabelecimento do equilíbrio físico, psíquico e emocional do ser humano. E ainda, 

a depender do caso, a pessoa se tornará um interlocutor entre o mundo visível e invisível 

dos ancestrais veneráveis e memoráveis, passando por processos iniciáticos e se tornando 

um elegun e portador dos segredos veiculados ao culto à essas deidades. 

Uma das particularidades do processo de cura transgeracional é esmiuçar o 

percurso dos antepassados da pessoa, acontecimentos que fomentaram disputas, 

desentendimentos, pragas e demais malefícios que de certa maneira, acompanham os 

sucessores, e por consequência, da família. Após diagnosticada essas questões, dá se 

início aos ritos e procedimentos de apaziguamento. A depender do caso, a partir de fontes 

e histórico familiar, é possível adentrar à árvore genealógica da pessoa por até sete 

gerações passadas.  Tudo acompanhado pelas orientações dadas pelo oráculo de Ifá  ou 

pelo erindilogun (jogo de búzios) e pela destreza e habilidade dos especialistas detentores 

dos notórios saberes médico-mágico-religiosos, mencionados por Iyakemi em suas 

vivências e pesquisas.  

Adéyínká Ọláìyá, artista, pesquisador e Dr.Hc nigeriano residente na cidade de 

São Paulo, em seus estudos e publicações no jornal online The Yoruba News sustenta 

que: 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

106 

 

A cura dentro do arcabouço cultural e espiritual iorubá não se trata 

apenas de tratar sintomas, é um processo profundo e multidimensional 

que aborda o corpo físico, o panorama emocional, o estado mental e a 

essência espiritual do indivíduo. Enraizada em séculos de prática e 

sabedoria ancestral, a filosofia de cura iorubá apresenta uma das 

abordagens mais holísticas da saúde conhecidas pela humanidade. 

Longe de ser um sistema antiquado de crenças, ela oferece um modelo 

integrativo sofisticado que vem sendo gradualmente reconhecido e 

validado pela ciência moderna. No âmago da visão iorubá de cura está 

o conceito de axé, a força vital ou energia divina que anima toda a 

existência. A saúde, nesse sistema, é alcançada quando o axé flui em 

harmonia pelo indivíduo e seu entorno. A enfermidade, por outro lado, 

é compreendida como uma interrupção ou estagnação dessa energia, 

causada por desequilíbrios físicos, emocionais, espirituais ou sociais. 

Essa compreensão holística rejeita a compartimentalização típica da 

biomedicina ocidental. Onde os sistemas de saúde modernos tendem a 

dividir o tratamento entre especialistas psiquiatras para a mente, 

médicos para o corpo, conselheiros espirituais para a alma, a cura iorubá 

insiste que esses aspectos são inseparáveis. Para curar uma parte, deve-

se atender ao todo. Os iorubás também atribuem grande importância ao 

alinhamento entre orí inú (a consciência interna ou cabeça espiritual) e 

orí òde (a cabeça externa ou física). A saúde e o destino pessoal 

dependem do alinhamento desses dois aspectos. Quando estão em 

harmonia, o indivíduo floresce. Quando estão desalinhados, surge o 

sofrimento. Essa compreensão tradicional encontra paralelos em 

disciplinas modernas como a psiconeuroimunologia, que estuda como 

estados mentais e emocionais afetam a saúde física e o funcionamento 

do sistema imunológico. Curandeiros tradicionais iorubás, seja 

oníṣègùn, babaláwo ou ìyánífá, não agem sozinhos. Seu trabalho está 

em constante diálogo com a natureza, os orixás (arquétipos divinos) e o 

reino ancestral. Curar é um ato de reequilibrar o indivíduo dentro dessa 

teia sagrada de relações. Em contraste com a noção ocidental dominante 

de que os seres humanos estão separados do mundo natural, a 

cosmologia iorubá insiste na interconexão. A terra (Ilẹ̀), os rios, os 

animais, as ervas e os corpos celestes não são matéria inerte, mas estão 

imbuídos de consciência e propósito. Assim, curar exige restaurar 

relações adequadas não apenas internamente, mas entre a pessoa e as 

forças da natureza e do espírito (...) Ao honrar tanto a ciência quanto o 

espírito, as artes de cura iorubá oferecem um modelo poderoso para 

abordar crises complexas de saúde, identidade e significado no mundo 

contemporâneo. Em uma época em que muitos se sentem deslocados de 

si, de suas comunidades e do mundo natural, a medicina iorubá oferece 

um caminho não apenas de volta à saúde mas de volta à inteireza 

(ỌLÁÌYÁ, 2025).5. 

 

Ambos pesquisadores, cada qual à sua maneira, em seus estudos nos oferecem 

uma abordagem profunda no que se refere aos processos de cura perpetuados pelos 

 
5 Para mais informações consultar: ỌLÁYÁ,Adéyínká. A Filosofia Iorubá da Cura: Entre o Axé, os Orixás 

e a Ciência Contemporânea. Disponivel em: https://ancestrals.com.ng/2025/08/07/a-filosofia-ioruba-da-

cura-entre-o-axe-os-orixas-e-a-ciencia-contemporanea-adeyinka-olaiya/#google_vignette Acesso em: 12 

set 2025. 

https://ancestrals.com.ng/2025/08/07/a-filosofia-ioruba-da-cura-entre-o-axe-os-orixas-e-a-ciencia-contemporanea-adeyinka-olaiya/#google_vignette
https://ancestrals.com.ng/2025/08/07/a-filosofia-ioruba-da-cura-entre-o-axe-os-orixas-e-a-ciencia-contemporanea-adeyinka-olaiya/#google_vignette


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

107 

 

iorubás que tem por objetivo a obtenção do equilíbrio e potencialização da força vital e 

do fortalecimento do axé presente em cada um dos seres humanos. Importante ressaltar 

que nesse caso da confecção das vestes, os portadores serão os homens, de acordo com a 

tradição iorubá, uma vez que assim ela se configurou no decorrer dos séculos até chegar 

a nós. As mulheres também passam pelos processos de cura, são incumbidas de realizar 

os ritos, as oferendas e demais prescrições conforme Ifá determina, inclusive auxiliam na 

confecção das vestes ritualísticas. Ocupam lugares de destaque nos ritos, uma vez que 

passam a ser as condutoras das festividades e celebrações com os demais participantes. 

Enquanto os sacerdotes de Egungun iniciam os homens nos cultos e ritos, as sacerdotisas 

de Gèlédé iniciam os rapazes nos segredos voltados ao cultivo das energias ancestrais 

femininas para que haja o equilíbrio entre os gêneros e caminhem em harmonia pelo aiyé 

(mundo terreno ao qual habitamos), em diálogos permanentes com o orun (meio espiritual 

de acordo com a cosmo percepção iorubá).  

Adesiná Sikiru Salami (Babalorixá King), no decorrer dos anos, tem orientado e 

ensinado muitos de seus adeptos afrodescendentes e brasileiros a realizarem esses rituais 

de cura, uma vez que estão vinculados a seu templo há muitos anos. O Templo Oduduwa 

possui uma equipe de líderes religiosos brasileiros, oriundos das religiões de matriz 

africana, que têm se interessado em aprofundar os conhecimentos sobre esses rituais no 

decorrer de suas vivências tanto em Mongaguá, quanto na Nigéria, na cidade Estado de 

Abeokuta. Através de viagens e da fundação do Templo Oduduwa Abeokuta, Adesiná 

Sikiru Salami tem se preocupado em aprender, a ensinar e a ampliar a rede de religiosos 

que venham a dar continuidade nesse processo médico-mágico-medicinal de cura em 

terras brasileiras e na Europa, uma vez que ampliou filiais do Templo Oduduwa na 

Eslovênia, Portugal e Galícia. 

Durante os meses de novembro a janeiro, há a presença de especialistas nigerianos 

no Templo Oduduwa Mongaguá (São Paulo) que residem na Nigéria, compartilhando 

suas práticas rituais e expandindo seus saberes para os demais interessados. Além das 

realizações de iniciação em Ifá, Egungun, Geledé e demais orixás do panteão iorubá. 

Interessante ressaltar que na cosmogonia iorubá, nenhum sacerdote ou sacerdotisa atua 

sozinho, sempre em conjunto e em parcerias. Cada um dos membros da equipe possui 

notórios saberes distintos sobre uma determinada especialidade, assim como os orixás, 

ancestrais veneráveis e Egbé Orún (amigos espirituais). 

  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

108 

 

Considera-se que o equilíbrio mental e emocional é regido por Oxalá, 

Ori, Iwá, Oxum e Iemanjá. Os órgãos genitais e o sistema reprodutor 

masculino são domínio de Exu e Egungun, e os femininos de Iyami 

Oxorongá e Geledé. A fertilidade, no sentido amplo dessa palavra, e em 

especial a relativa à procriação, gestação, cuidados com fetos, recém-

nascidos e crianças, é regida por Oxum e Iemanjá. Xangô e Obaluaiê 

protegem todas as crianças; Dadá protege crianças e adultos com cabelo 

encaracolado. Cuidados oferecidos a questões de saúde sexual, 

reprodutiva e gestacional são compreensíveis nesse sistema em que a 

família nuclear e a estendida, a prole numerosa e as relações conjugais 

plenas e satisfatórias são valores supremos (FRIAS; SALAMI, 2023, 

p.7). 

 

Um outro aspecto importante é considerarmos o poder das cores presentes nos 

trajes de Egungun e Gèlèdé. Possivelmente, as cores exercem influências no processo de 

cura, uma vez que já foi comprovada a eficácia com a aplicação de cores nos processos 

de cura psíquicas, físicas e emocionais.  E ainda, o uso de musicalidade, da dança e das 

palavras entoadas durante os ritos, uma vez que os africanos iorubás dão a devida atenção 

aos aspectos sensoriais e ao poder do ofó ( palavras-poemas que possuem encantamentos) 

que contribuem para a cura do indivíduo. O cultivo da alegria sempre está presente nessas 

manifestações, uma vez que faz parte do processo de cura, pois sem ela, não temos como 

sobreviver. 

Um outro momento relevante nesse processo de cura é chamado de Sarà, que 

segundo o Oluwo Ifagboun Ajisafe (Francisco Fernandes), líder religioso do Iledi 

Egungun Arowosoju Ajisafe, localizado na cidade de Suzano, em pesquisa de campo, 

afirmou-me que: o Sarà é um culto profundo ao espírito humano e à presença dos Òrìṣà 

em cada ser, onde alimentar se torna um ato sagrado de conexão com o òrun (mundo 

espiritual). Cada ser humano carrega diversos espíritos dentro de si – como o Ori, o Ẹmí, 

os Egungun, Geledé e até os ẹ̀gbé espirituais. Ao alimentar alguém, você está alimentando 

esses espíritos também, e eles respondem com bênçãos, proteção, cura e abertura de 

caminhos. Assim como o ritual de cura transgeracional promove o equilíbrio, possibilita 

o apaziguamento, oferece a anulação de infortúnios e má sorte, o Sarà pode ser 

considerado um complemento, uma vez que realizado atrai prosperidade, fartura, proteção 

espiritual/material, cura para doenças do corpo e da alma, respeito e honra dos ancestrais, 

renovação do destino (ayànmo), abertura de caminhos e  atração da sorte verdadeira. O 

relato de Francisco Fernandes nos ajuda a entender o quão importante é a celebração dos 

festejos realizados pelos iorubás em homenagem aos ancestrais veneráveis Egungun, 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

109 

 

Geledé e Egbé Órun. Seja essa celebração realizada em suas terras de origem ou nas 

diásporas, em particular, na cidade de São Paulo. Uma vez realizados os pactos de 

fidelidade com as deidades, realização de rituais de cura, nada mais justo e sincero do que 

comemorar e celebrar uma nova fase, que promoverá sentidos para a existência e leveza 

diante das adversidades da vida. 

Asé, Asé, Asé ooo!!! 

 

Considerações em Andamento  
 

As indumentárias dos ancestrais veneráveis africanos oriundos da Nigéria, Togo, 

Mali e Benin estão presentes na diáspora brasileira através da presença de africanos na 

cidade de São Paulo. Além da contribuição cultural, relações com líderes religiosos 

brasileiros, cada vez mais tem se popularizado, nos oferecendo arcabouços e 

oportunidades de pesquisa sobre o tema. Uma vez que o povo africano não só contribuiu, 

mas teve atuação efetiva na formação do povo brasileiro, devido a sua chegada através 

do tráfico e comércio transatlântico (séc. XV a séc XIX), em condições involuntárias e 

nem um pouco favoráveis,  devido ao sistema escravista colonial realizado por Portugal 

e demais países europeus, houve a possibilidade de ressignificar os modos de cultuar seus 

deuses e deidades, reinventando os ritos na diáspora e no novo mundo, através de 

elementos disponíveis. E ainda, as indumentárias fazem parte de um processo de cura ao 

modos tradicionais iorubás que ainda desconhecemos, devido a ausência de pesquisas 

qualitativas e de divulgação ampliada.  

A presença de modos de vestir, do culto aos antepassados veneráveis, da 

perpetuação de tradições milenares em África e no Brasil, através de ritos, celebrações e 

festejos constantemente atacadas e maus vistas por uma sociedade contemporânea. 

Sociedade esta que se afastou do todo, se distanciou da natureza, deslegitimou a 

importância da transmissão/preservação da memória e dos notórios saberes, negligenciou 

a eficácia das práticas mágico medicinais de cura apresentados nos vilarejos africanos e 

nos templos/terreiros paulistas e brasileiros. Porém, parafraseando Leda Martins, o 

movimento espiralar é contínuo, dinâmico e revelador. E com isso, a cultura permanece 

e sobrevive, mesmo acolhendo seus algozes e modificando seu modo de ser e de estar no 

mundo. A retomada de práticas mágico medicinais de cura, demonstra a necessidade de 

valorizar esses processos que contribuem para os males do corpo e da alma. E ainda, nos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

110 

 

atentam e apontam para que haja o diálogo com a medicina moderna em busca de saúde, 

bem estar, equilíbrio e plenitude. Os ritos africanos voltados para o ser humano, para a 

individualidade e coletividade nos oferecem a oportunidade de retomada e aprendizados 

que nos aproximam de nossa ancestralidade, para que possamos apaziguar e rever as 

limitações para o bem viver social. O ator de vestir, de tornar visível a presença de nossos 

ancestrais e reverenciá-los, demonstra que não devemos jamais esquecer dos que vieram 

antes de nós e de suas contribuições para a continuidade e permanência do cultivo ao 

sagrado que há em nós. 

 

Referências Bibliográficas 
 

ADERONMU, Kábíyèsi Oba Adenkulé. A Sociedade Ògboni e sua conexão com a 

tradição de Ifá, Editora Ananse, ps. 52-60, 2021. 

ADENROMU, Otunba Adekunle. Ifá, filosofia e ciência de vida, Editora do Autor, 2015. 

CAMPBELL, Bolaji. Fabric of immortality, ancestral power, performance, and agency 

in Egungun, Africa World Press, 2020. 

CAMPBELL, Bolaji Victor. Yoruba shrine painting traditions: color, cosmos, process 

and aesthetics. The University of Wisconsin-Madison, 2001. Disponível em: 

https://www.proquest.com/docview/304728645/fulltextPDF/3EF7647AA1CC433EPQ/1

?accountid=14643&sourcetype=Dissertations%20&%20Theses Acesso em: 12 mar 

2024. 

JAGUN, Márcio de. Yorubá: vocabulário temático do candomblé. Rio de Janeiro: 

Litteris, ps.790-791, 2017. 

LAWAL, Babatunde. The Gèlèdé Spectacle: Art, Gender, and Social Harmony in an 

African Culture. Seattle, USA: University of Washington Press, 1997. 

LAWAL, B. A arte pela vida: a vida pela arte. Afro-Ásia, Salvador, n. 14, 1983. DOI: 

10.9771/aa.v0i14.20820. Disponível em: 

https://periodicos.ufba.br/index.php/afroasia/article/view/20820 . Acesso em: 16 mar. 

2024. 

ỌLÁYÁ, Adéyínká. A Filosofia Iorubá da Cura: Entre o Axé, os Orixás e a Ciência 

Contemporânea. Disponivel em: https://ancestrals.com.ng/2025/08/07/a-filosofia-

ioruba-da-cura-entre-o-axe-os-orixas-e-a-ciencia-contemporanea-adeyinka-

olaiya/#google_vignette  Acesso em: 12 set 2025. 

RIBEIRO. Ronilda Iyakemi, Morte e Transgeracionalidade: Óticas da Psicologia e do 

Saber Tradicional Iorubá (África Ocidental). In G. J. de Paiva, M. H. de Freitas &amp; 

T. A.A. de Aquino. Morte Psicologia e Religião. Osório, RS: Terceira Via, 2017. Pgs 

273-291). 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi; FRIAS, Rodrigo Ribeiro; SÀLÁMÌ, Síkírù. 

COMPREENSÃO IORUBÁ DE EXPERIÊNCIAS MÍSTICO-RELIGIOSAS 

INTERPRETÁVEIS COMO PSICOPATOLÓGICAS. PHENOMENOLOGICAL 

STUDIES-Revista da Abordagem Gestáltica, v. 28, n. 2, 2022. 

SÀLÁMÌ, Adesiná Síkírù. RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exú e a ordem do universo, 

Editora Oduduwa, 2015. 

https://ancestrals.com.ng/2025/08/07/a-filosofia-ioruba-da-cura-entre-o-axe-os-orixas-e-a-ciencia-contemporanea-adeyinka-olaiya/#google_vignette
https://ancestrals.com.ng/2025/08/07/a-filosofia-ioruba-da-cura-entre-o-axe-os-orixas-e-a-ciencia-contemporanea-adeyinka-olaiya/#google_vignette
https://ancestrals.com.ng/2025/08/07/a-filosofia-ioruba-da-cura-entre-o-axe-os-orixas-e-a-ciencia-contemporanea-adeyinka-olaiya/#google_vignette


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

111 

 

SOBRINHO, José Sant”Anna. Terreiros de Egúngún – Um Culto Ancestral Afro-

Brasileiro, 2ª Edição, UDUFBA, 2021. 

TAYLOR, Diana. O arquivo e repertório – performance e memória cultural nas 

Américas, Editora UFMG, ps. 45 – 67, 2013. 

 

Recebido em: 16-09-2025 

Aprovado em: 26-11-2025 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

112 

 

O TEMPO DOS ORIXÁS: MẸTA MẸTA COMO 

TRADUÇÃO DE TEMPORALIDADES CORPÓREAS 

DESOBEDIENTES 
 

Cleberson Diego Gonçalves Maddox1 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.58023 

 

Resumo: Este artigo propõe uma reflexão sobre a noção de pluralidade identitária a partir 

da cosmologia dos orixás, articulada com práticas tradutórias que desafiam a rigidez 

ocidental de classificação binária e a lógica cartesiana. A partir da expressão iorubá “Mẹta 

Mẹta”, que significa “três três”, explora-se como essa concepção revela a complexidade 

de orixás como Logunedé, que sintetiza em si características de Oxum, Odé e sua própria 

individualidade. A ideia de 1+1=3 evidencia uma identidade múltipla, em que a fusão de 

qualidades distintas não resulta em uma divisão, mas em uma potência que amplia as 

possibilidades de ser. Ancorado em epistemologias afro-diaspóricas, em referenciais 

bibliográficos de autoras e autores iorubanos e afro-brasileiros, bem como em 

observações etnográficas de campo em comunidades de matriz africana, o texto analisa 

como essa pluralidade se manifesta em linguagens artísticas, literárias e performáticas. A 

pesquisa combina análise bibliográfica, escuta de narrativas rituais e descrições de 

experiências vividas (quando citadas), compondo um método que se aproxima tanto da 

crítica cultural quanto da antropologia do sensível. Assim, argumenta-se que a 

pluralidade, longe de ser fragmentada, constitui uma forma de potência inventiva, um 

campo de afirmação das muitas dimensões do ser. Nesse cenário, a tradução torna-se um 

gesto de insurgência: um modo de dar corpo e língua a identidades dissidentes que 

escapam à normalização e afirmam outras formas possíveis de existir. 

 

Palavras-chave. Identidade plural. Orixás. Mẹta Mẹta. Tradução. Epistemologias afro-

diaspóricas. 

 

EL TIEMPO DE LOS ORIXÁS: MẸTA MẸTA COMO 

TRADUCCIÓN DE TEMPORALIDADES CORPORALES 

DESOBEDIENTES 
 

Resumen: Este artículo propone una reflexión sobre la noción de pluralidad identitaria a 

partir de la cosmología de los orixás, articulada con prácticas traductoras que desafían la 

rigidez occidental de la clasificación binaria y la lógica cartesiana. A partir de la expresión 

yoruba “Mẹta Mẹta”, que significa “tres tres”, se explora cómo esta concepción revela la 

complejidad de orixás como Logunedé, quien sintetiza en sí características de Oxum, Odé 

y su propia individualidad. La idea de 1+1=3 evidencia una identidad múltiple, en la que 

la fusión de cualidades distintas no resulta en una división, sino en una potencia que 

amplía las posibilidades de ser. Anclado en epistemologías afro-diaspóricas, en referentes 

bibliográficos de autoras y autores yorubanos y afrobrasileños, así como en observaciones 

 
1 Universidade Estadual do Paraná. E-mail: cleberson.goncalves@ies.unespar.edu.br 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

113 

 

etnográficas de campo en comunidades de matriz africana, el texto analiza cómo esta 

pluralidad se manifiesta en lenguajes artísticos, literarios y performáticos. La 

investigación combina análisis bibliográfico, escucha de narrativas rituales y 

descripciones de experiencias vividas (cuando mencionadas), componiendo un método 

que se aproxima tanto a la crítica cultural como a la antropología de lo sensible. Así, se 

argumenta que la pluralidad, lejos de ser fragmentada, constituye una forma de potencia 

inventiva, un campo de afirmación de las múltiples dimensiones del ser. En este 

escenario, la traducción se convierte en un gesto de insurgencia: un modo de dar cuerpo 

y lengua a identidades disidentes que escapan a la normalización y afirman otras formas 

posibles de existir. 

 

Palabras clave: Identidad plural. Orixás. Mẹta Mẹta. Traducción. Epistemologías afro-

diaspóricas. 

 

Entre Diásporas e Cosmologias: Redefinindo Identidades e Gêneros 

através dos Orixás 
 

A estrutura epistemológica ocidental, ao operar dentro de uma lógica de 

categorização binária e excludente, impõe a dicotomia essencialista de identidades 

rigidamente definidas, tais como "homem" e "mulher", "dentro" e "fora", estabelecendo 

fronteiras normativas que delimitam e fragmentam as complexas potencialidades 

existenciais. Este dispositivo de classificação se configura como um mecanismo de 

segmentação, que atua como uma lâmina, esfacelando e amputando as múltiplas 

possibilidades de ser que escorregam para além da ordem disciplinada. Em oposição a 

essa perspectiva redutora, as cosmologias de matriz africana, como as articuladas nos 

mitos e práticas dos Orixás, desvelam outros modos de constituição e configuração da 

identidade, não mais como uma substância petrificada ou uma prisão hermética, mas 

como um território fluido, permeado por forças invisíveis, uma multiplicidade de fluxos 

interconectados e pluridimensionais que se interpenetram na tessitura da existência. 

Com a diáspora africana, uma miríade de itãs (mitos) provenientes dos Orixás, 

N’Kisses e outras entidades espirituais transitaram através do Atlântico, carregando 

consigo não apenas narrativas de mundos distantes, mas também visões intrincadas de 

como as sociedades africanas concebiam sexualidades, gêneros e corporalidades. Este 

fenômeno gerou uma tradução ontológica radical, que reconfigurou, por assim dizer, a 

totalidade das existências, conduzindo-as por entre os abismos da colonialidade. Nos 

mitos iorubás, os Orixás não são entidades estanques ou imutáveis; ao contrário, são 

corpos-ancestrais, em perpétuo movimento e transição, vísceras divinizadas que pulsam 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

114 

 

na carne da história, linguagens que se fragmentam, ecoando múltiplas vozes e desafiando 

o uníssono.  

A pesquisa de Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (1997) propõe que, antes da invasão colonial 

ocidental, as estruturas sociais da sociedade iorubá não estavam fundadas na rígida 

dicotomia de gênero, mas em uma organização pautada pela senioridade, desafiando a 

ideia de que as categorias de gênero seriam intrínsecas a essas culturas. Essa abordagem 

encontra um ressoar profundo nas cosmologias africanas, onde as divindades como os 

Orixás incarnam a fluidez e a plasticidade do gênero e das sexualidades, dissolvendo as 

fronteiras tradicionais que buscam aprisioná-lo em formas fixas e imutáveis.  

Orixá Oxumarê, a serpente-rainha do arco-íris, desliza como um espectro entre os 

mundos, operando um entrelaçamento contínuo e permanente, onde a totalidade do ser se 

confunde com a perpetuação da transformação. Seu corpo, dizem os itãs - mitos, é a 

repetição cíclica: seis meses de virilidade, seis meses de feminilidade, uma instância de 

carne mutante, víscera que transita, desafiando as rígidas dicotomias da identidade binária 

ocidental (PRANDI, 2000). E, assim, Logunedé, filho das águas e das florestas, herdeiro 

de Oxum e descendente de Oxóssi ou Odé, conforme a nação, segue a dança no limiar de 

uma fronteira móvel, entre o que se chama masculino e feminino. Logunedé, nas 

traduções de Prandi (2000), é a ressurreição da dualidade, o brilho irredutível daquilo que 

escapa, a própria encarnação da multiplicidade. 

No limiar da imutabilidade, surge Ossaín, ou Oçanha, espírito-eremita, guardião/ã 

das folhas e das sabedorias ocultas que reverberam no seio da natureza. Em sua existência 

marginal, longe das amarras e imposições sociais, o gênero é um atributo dispensável. 

Em algumas tradições, como aponta Beniste (2011), Ossaín/Oçanha é desprovido/a de 

gênero, enquanto em outras, carrega em si todas as possibilidades existenciais, uma vez 

que a cura transcende qualquer forma fixada. Por fim, temos Orixá Tempo (Nação 

Angola), ou Iroko (Nação Ketu), a árvore ancestral que toca os céus e finca suas raízes 

na terra, representando a eternidade e a ancestralidade que escapa à prisão das categorias 

rígidas, transitando além do masculino e feminino, e se movendo na transcendência 

daquilo que simplesmente é (CASTRO, 2001). 

Omolu/Obaluaê, senhor ou senhora das cicatrizes, corpo-terra que detém o 

conhecimento das feridas e da renovação, é a figura que, ao tocar a morte, restitui a vida, 

transformando a carne em cura. Ao fazer isso, escapa à rigidez da concepção de gênero, 

pois a metamorfose transcende qualquer estrutura preexistente. Em Kétù, recebe o nome 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

115 

 

de Sòpònna, a senhora da morte e da vida; na Nigéria, é conhecida como Iya Okeka; e em 

outras regiões, é Sakpata Shapana, representando um único nome que abarca a 

multiplicidade divina (LÉPINE, 2000). A "androginia" primordial do cosmos também se 

manifesta através da força de Odudua (Oduduwa), Orixá que representa o ventre da 

criação, a pele que molda a terra, e carrega em si todas as possibilidades de ser, desafiando 

as limitações das categorias de masculino ou feminino, esposo ou esposa, uma vez que 

Odudua subverte e desmantela essas dicotomias (PRANDI, 2000). 

Orixá Olocum (Olokun), o oceano sem fundo, o ventre salgado do mundo, é a 

personificação da fluidez total. Rei ou rainha, masculino, feminino ou qualquer coisa além 

disso, Olocum é um mar sem margens, metade humano e metade peixe, um horizonte 

indefinido. Em algumas culturas, como no Brasil, é reverenciado como Yemoja Ogunté, 

a sereia bela, uma entidade que transcende a forma e o conceito (FATUNMBI, 1993). Por 

fim, Obá, o rio de correnteza furiosa, é a guerreira cuja força desafia as expectativas, 

rompendo com a ideia patriarcal de que a coragem é um atributo exclusivamente 

masculino, revelando a potência do feminino que se recusa a ser subjugado ou domado 

(PRANDI, 2000). 

Esses Orixás se configuram como corpos em constante travessia, línguas que se 

recusam a ser domesticadas, testemunhos vivos de uma existência que se dobra e se refaz. 

Suas presenças desconstruem fronteiras, subvertem verdades impostas e desvelam a 

multiplicidade não como uma exceção, mas como a condição ontológica fundamental do 

ser. Na cosmologia africana, a carne se desestabiliza, as vísceras tornam-se linguagem 

que pulsa e fala, enquanto a identidade não se fixa em contornos, mas flui em um 

movimento interminável de reinvenção e transcendência. 

Este mesmo movimento que atravessa as divindades permeia também os corpos 

que se insurgem contra as amarras das categorizações binárias. Entre os Langi de Uganda, 

por exemplo, existia a figura das "mudoko dako", pessoas que, designadas do sexo 

masculino ao nascimento, adotavam expressões de gênero femininas e, como tal, eram 

reconhecidas como um gênero distinto, independente e legítimo. Essas mulheres, longe 

de sofrerem represálias ou sanções sociais, tinham a liberdade de se casar com homens 

sem que isso implicasse qualquer transgressão ou ruptura nas normas da comunidade 

(DRIBERG, 1923). 

Nesse interstício entre corpos e espíritos, entre o divino e o humano, as 

concepções africanas acerca da identidade e do gênero emergem como fluxos indomáveis 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

116 

 

e inclusivos, desafiando as rígidas classificações dicotômicas e excludentes 

frequentemente impostas pelas epistemologias ocidentais. Todavia, ao atravessarem o 

Atlântico, essas questões de gênero, sexualidade e religiosidade foram compelidas a se 

submeter a uma opressão silente, que sepultava suas expressões originais, como uma 

tentativa de assegurar a sobrevivência frente ao peso do colonialismo e da imposição de 

um aparato religioso alienante. Como assevera Maddox (2021), esse processo de 

invisibilização gerou uma ferida que persiste e pulsa no cenário contemporâneo, uma dor 

que continua a ecoar nas práticas e identidades subjugadas.  

Para as mulheres e as subjetividades dissidentes de gêneros e sexualidades dentro 

das religiões afrodescendentes, a preservação de suas existências exige uma incessante 

busca pela lógica do itã (mitos), que, ao narrar e valorizar as diferenças, se transforma em 

uma estratégia de sobrevivência. Essa busca se dá tanto no contexto branco e cristão da 

América Latina, onde as identidades dissidentes são frequentemente apagadas, quanto 

dentro dos próprios terreiros, onde a lógica binária se infiltra, ameaçando a pluralidade 

que caracteriza a tradição afro-brasileira. Trata-se, portanto, de uma ferida colonial que 

exige, em sua magnitude, um tratamento cuidadoso e reparador. 

María Lugones (2014) desenterra a ferida colonial ao destacar que a imposição do 

gênero transcende o corpo, permeando e contaminando todas as esferas da existência: a 

terra, a economia, as formas de governança, o espírito e a própria produção do saber. 

Trata-se de uma violência estrutural que modela o cotidiano, amputando a complexidade 

intrínseca do mundo para comprimí-lo nas estreitas e opressivas jaulas da racionalidade 

ocidental. Lugones (2014) expõe que essa imposição não se restringe apenas ao ato de 

nomear corpos, mas busca reconfigurar territórios inteiros, devastar epistemologias 

ancestrais e silenciar cosmologias plurais e orgânicas. E é precisamente contra essa 

mutilação ontológica e epistemológica que os Orixás, as mudoko dako e as cosmologias 

africanas se levantam, afirmando a potência transformadora da diferença e da pluralidade 

como modos de existência, rejeitando as normas universais que buscam submeter a 

vastidão do ser à rigidez das classificações. 

A colonialidade do gênero, conforme proposta por María Lugones (2014), 

configura-se como uma operação de esvaziamento existencial, um gesto que despoja a 

carne da experiência e deixa à vista apenas a ossatura rígida da norma imposta.  Maddox 

(2021) pontua que, nesse processo de devastação, práticas ancestrais de cuidado, de 

relação e de espiritualidade são soterradas sob o peso da língua colonial, que as silencia 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

117 

 

na violência de sua imposição. No entanto, simultaneamente, Lugones (2014) convoca 

para o surgimento de formas de ser que sobrevivem como vísceras insurgentes, para 

práticas de mundo que teimam em brotar nas fissuras do sistema que tenta aprisioná-las. 

Ela aponta para a possibilidade de traduções desobedientes, para rearticulações que 

recusam a fixidez e reivindicam a pluralidade radical do ser. 

As cosmologias africanas emergem, então, como forças insurgentes, desafiando 

as estruturas coloniais que buscam silenciar e homogeneizar as formas de existência. Elas 

nos convocam a desmantelar as narrativas hegemônicas, celebrando a diferença e a 

pluralidade como expressões legítimas da existência. Grada Kilomba (2018) sublinha que 

a luta anticolonial não se limita a um campo político, mas se desdobra também como uma 

prática artística e epistemológica, voltada ao resgate das memórias e identidades que 

foram silenciadas e negadas pela história colonial. 

Essa insurgência epistêmica abre um caminho para a tradução da 

cosmoperspectiva diaspórica, um domínio no qual as vozes outrora marginalizadas se 

recriam, emergindo em novas formas de expressão e de reivindicação de suas múltiplas e 

heterogêneas existências, transgredindo as fronteiras que lhes foram impostas e 

subvertendo as linguagens dominantes que buscaram obliterar suas ontologias. Trata-se 

do vislumbre dos Orixás Mẹta Mẹta, que, ao se confrontarem com uma arqueologia da 

cosmoperspectiva diaspórica, pulverizam a potência da diferença sobre corpos, 

identidades e existências outras, antes excluídas, inclusive no próprio campo da fé, 

desafiando os limites da hierarquia de crenças e do imaginário coletivo que busca obliterá-

las. 

 

Mẹta Mẹta: a tradução da cosmoperspectiva diaspórica 
 

Neste horizonte de insurgência, a expressão iorubá "Mẹta Mẹta" se eleva como 

um gesto de desobediência radical. Trata-se do três como princípio criador, uma recusa à 

unidade rígida, uma celebração da multiplicidade encarnada. Em Logunedé, esse 

transbordamento se manifesta de maneira vívida: filho de Oxum e Odé, ele carrega em si 

ambas as linhagens e, ainda assim, se faz outro — um corpo que se desvia das categorias 

preestabelecidas, uma identidade que escapa à fixidez imposta (MARINHO, 2018; 

OLIVEIRA, 2019). Aqui, a tradução não se apresenta como subordinação, mas como 

fissura, uma abertura que rasga a totalidade do ser, convocando modos de existir e saber 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

118 

 

que recusam a dominação de qualquer sistema uniforme. É nessa rachadura ontológica 

que este texto se inscreve: entre o que foi destroçado e aquilo que persiste, teimosamente, 

em brotar, desafiando a lógica da imposição. 

A concepção de Orixá Mẹta Mẹta ecoa de maneira ressonante nos Orixás 

previamente mencionados. Oxumarê se configura como "meta", pois integra os aspectos 

de masculinidade e feminilidade, sendo ele mesmo a própria "mistura" multicolorida dos 

gêneros, uma representação da fluidez essencial entre as polaridades. Ossaín/Oçanha, por 

sua vez, é considerado "meta" devido à sua natureza de espírito-eremita, desprovido de 

uma forma fixa de gênero em algumas tradições ou, em outras, possuindo todas as 

possibilidades de gênero, simbolizando a infinita flexibilidade. Orixá Tempo, ou Iroko, 

também se configura como "meta", pois sua energia transcende as construções 

categóricas de gênero, emergindo como uma força de ancestralidade e eternidade que 

escapa às limitações de qualquer definição. Odudua é igualmente "meta", pois carrega em 

si todas as possibilidades de ser, superando as dicotomias de masculino e feminino, 

representando o ventre primordial da criação. Olocum, por sua natureza fluida e oceânica, 

é "meta", podendo manifestar-se como rei ou rainha, ou ainda se ausentar de tais 

definições, refletindo a ambiguidade e o eterno processo de transição, onde a definição 

de gênero se dissolve no infinito (PRANDI, 2000; OLIVEIRA, 2019). 

No entanto, existem Orixás que, embora possuam uma flexibilidade notável, não 

se adequam totalmente ao conceito de "meta" devido aos papéis de gênero mais 

claramente delineados que desempenham. Obá, a guerreira-rio, desafia as convenções 

tradicionais de gênero ao demonstrar que a coragem e a força não são qualidades 

exclusivas de um único gênero, mas sim expressões de uma potência universal que 

transcende as categorias binárias. Omolu/Obaluaê, por sua vez, é a personificação da vida, 

da morte e da cura, cujas energias vitais alternam-se entre manifestações masculinas e 

femininas, representando tanto o sol em sua intensidade quanto, por vezes, a terra em sua 

fertilidade e renovação (LÉPINE, 2000). Contudo, tanto Obá quanto Omolu/Obaluaê 

ocupam papéis de gênero que, embora permeáveis à complexidade, são mais definidos 

nas diversas Nações, refletindo a tensão entre as múltiplas expressões de ser e os papéis 

que, por vezes, insistem em se afirmar dentro das estruturas tradicionais.  

Essa complexidade, que em alguns Orixás manifesta-se em formas de expressão 

de gênero mais definidas, está intrinsecamente ligada à multiplicidade das experiências 

de gênero, que não apenas desestabiliza, mas rasga de maneira irreparável a lógica 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

119 

 

colonial que insiste em preservar a tirania da supremacia do único, do homogêneo, do 

fixo.  

O colonialismo, em sua manifestação mais necrótica, busca perpetuar a ideia de 

que o mundo deve ser compreendido e vivido sob uma ótica única, uma identidade 

singular, uma verdade inquestionável. Nesse contexto, a multiplicidade que emerge das 

experiências de gênero se configura como uma insurgência direta contra o império do 

único. Ela se apresenta como um clamor primordial, que ressoa das entranhas do mundo, 

exigindo a fragmentação do monólito da identidade colonial e propondo uma 

reconstituição radical do ser, um movimento de desconstrução e recriação que desafia e 

subverte os alicerces da norma hegemônica. 

Neste quadro de insurgência radical, Mẹta Mẹta se erige como uma força 

desencadeadora de subversão ontológica, um sopro primordial que desintegra e pulveriza 

as fronteiras rígidas e fragmentárias do gênero, da identidade e do território. Com sua 

pluralidade vertiginosa e irredutível, Mẹta Mẹta não se contenta em ser meramente uma 

resposta reativa ao sistema binário imposto – ela encarna uma insurgência intrínseca, 

autônoma. Cada "três", nesse contexto, ressoando com a intensidade de uma explosão 

cósmica de possibilidades, pulsa como uma erupção que dissolve o "nós" no "entre", no 

espaço liminar onde as definições, como construções frágeis, se desfazem, permitindo 

que o ser se expanda e transite para além das limitações coercitivas impostas pela 

estrutura hegemonicamente estabelecida. 

O "três" de Mẹta Mẹta não se reduz a um mero número; é a multiplicação 

exuberante de forças, uma tríade que se desloca e transita fluidamente entre o sagrado e 

o profano, o masculino e o feminino, o humano e o não-humano. Ele se configura como 

um espaço de fronteira, não apenas entre os opostos, mas como a própria transgressão do 

princípio binário de oposição. Não há o "um" nem o "dois" em confronto, mas sim a 

pulsação de um ser que escapa das limitações da geometria rígida do "ou", diluindo-se 

nas infinitas possibilidades do "e". Neste espaço de fusão e transcendência, o "três" reflete 

a dissolução das categorias fixas, desafiando qualquer tentativa de capturar a fluidez do 

ser nas armadilhas da dicotomia. 

Assim, Mẹta Mẹta se configura como a carne viva da insurreição, o corpo que se 

rasga e se expande em sua contínua negação, recusando-se a ser encapsulado em qualquer 

um dos espaços que a sociedade colonial tenta impor-lhe. Cada "três" que emerge do 

ventre da cultura afro-diaspórica, com sua desobediência de gênero, se constitui como 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

120 

 

uma reivindicação irrestrita de liberdade, uma liberação do espaço cósmico, uma 

celebração do caos criativo que origina novas formas de existência. Mẹta Mẹta é o som 

do pulsar cardíaco de um ser que não se encontra fixado, mas que se cria e recria 

incessantemente, sem submeter-se aos grilhões da autorização, sem se dobrar às leis da 

colonização que buscam reduzir a vida ao simples, ao monocórdio. 

Esse "três", portanto, pulsa como a gênese de um mundo em contínua 

transfiguração, um processo incessante de reconfiguração identitária que se recusa a ser 

capturada em meras representações de um modelo colonial, mas que, em sua pluralidade, 

afirma sua autonomia fluida com veemência. Ele se manifesta como a revogação do "não" 

em favor do "sim", uma exaltação de uma existência total, múltipla, sem redomas ou 

fronteiras que possam delimitar suas expressões. A cada "três", o mundo se expande, se 

recria, e com ele, se reformula o entendimento sobre o ser, a vida, a existência. Este 

movimento, essa insurreição contra o binarismo, contra o "um", nos impõe a tarefa de 

desestabilizar as estruturas que definem os lugares e as formas de estar no mundo, 

desafiando-nos a transitar além das fronteiras impostas, a desbravar novos horizontes de 

experiência e expressão. 

Dessa forma, a cosmoperspectiva diaspórica se ergue como um corpo vivo de 

subversão, uma força que se rebela contra a lógica colonial que busca aprisionar, uma 

negação radical do impulso colonizador que tenta fixar, ordenar e compartimentar a 

realidade em caixas que se abrem e fecham sob o domínio do império. Ela não se limita 

a uma mera denúncia, mas se apresenta como um mergulho profundo nas águas 

turbulentas de histórias entrelaçadas, de corpos dilacerados e reconformados, de culturas 

que se recusam a desaparecer, multiplicando-se, expandindo-se, reinventando-se. 

Nessa perspectiva, a linha que separa o que foi, o que é e o que ainda será se 

dissolve, desvelando uma identidade fluida, que se estica, se contorce e se refaz na 

incessante dinâmica da migração, da troca e da resistência, escapando, em um ato de 

subversão, das estreitas molduras do colonialismo. No cerne desse espaço, o ser não é 

estático nem fixo, mas se materializa em uma dança constante de transitoriedade, na 

constante edificação do que somos e do que podemos ainda vir a ser, desafiando uma 

estrutura colonial que insiste em nomear, limitar e aprisionar, enquanto convoca a criação 

de novas formas de ser e estar no mundo. 

Rita Segato (2011) nos disponibiliza uma chave hermenêutica que nos permite 

adentrar os interstícios dessa geografia fragmentada, onde os corpos se insurgem contra 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

121 

 

a imposição das fronteiras de gênero, cuja rigidez é um produto da colonialidade. Ela 

assevera que, na alvorada dos tempos pré-coloniais, as sociedades indígenas e afro-

americanas estavam estruturadas em sistemas de gênero mais permeáveis, maleáveis e 

orgânicos, que, distantes das categorizações rígidas impostas pela lógica ocidental, 

favoreciam uma fluidez propícia a múltiplas configurações de ser. O denominado 

"patriarcado de baixo impacto", delineado por Segato (2011), surge como um reflexo da 

potência ontológica dessas comunidades, dotadas de uma capacidade de auto-reinvenção 

cíclica, onde o ser não se limitava a uma linearidade opressiva que procurava submeter 

as identidades à rigidez de uma ordem colonial. Esse "patriarcado de baixo impacto", 

portanto, materializa-se como um testemunho da resistência subterrânea e resiliente 

dessas culturas, que, em oposição à imposição colonial, geravam e ocupavam espaços 

onde a subjetividade e as relações podiam ser reconfiguradas, contracenando contra a 

tentativa de domesticação e subordinação das identidades. 

E o que ocorre quando essa fluidez ancestral é brutalmente interrompida pela força 

colonizadora? O que antes era contínuo e dinâmico se fragmenta, se dilui em ruínas que 

permeiam nossas línguas e corpos, vestígios que, embora carreguem a memória do que 

foi, não podem ser desenterrados e restaurados como se pudéssemos ressuscitar a 

"autenticidade" de um passado silenciado. O que Segato (2011) propõe não é a simples 

recriação de um estado anterior, mas a reinvenção radical das formas de ser, viver, sentir 

e saber, uma reinvenção que se origina não da restauração, mas da transgressão das 

lógicas coloniais. Não há espaço para um retorno, pois o próprio conceito de "antes" foi 

dilacerado pela violência da história. O que se apresenta, então, não é um movimento de 

ressurreição, mas um salto para o futuro, um movimento contínuo que, no caso de Mẹta 

Mẹta, se configura como uma estratégia de atravessar as rachaduras do sistema, ocupando 

as fissuras que a violência colonizadora gerou.  

 É nessas lacunas que se desenha a resistência, na recusa de se encaixar, na 

negativa de um destino fixo e predeterminado. Mẹta Mẹta, portanto, se coloca como um 

convite, uma convocação a uma multidão de possibilidades: a multiplicidade de corpos, 

de identidades e de existências que desafiam a normatividade colonial e se opõem à 

violência de um tempo que tenta aprisionar e congelar o futuro. 

Este é o movimento da diáspora, o deslocamento não como uma perda a ser 

lamentada, mas como uma expansão radical do próprio conceito de pertencimento, onde 

as fronteiras do "lar" são esticadas, transgredidas e repensadas. O Mẹta Mẹta não se limita 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

122 

 

a uma mera resistência passiva, mas se apresenta como uma força criadora, um espaço 

fértil para a invenção e o reencantamento dos corpos, corpos que não apenas se refazem, 

mas que se recriam a cada "salto", a cada fragmento que atravessa e distorce as dimensões 

de tempo e espaço. Em lugar de um retorno nostálgico a um lugar perdido, Mẹta Mẹta 

nos convoca para além das limitações impostas, para habitar as fissuras do sistema com 

um espírito de liberdade transformadora. Aqui, o passado e o futuro não se erguem como 

opostos antagônicos, mas se entrelaçam em um movimento contínuo de construção, 

criando novas formas de existência, novas práticas de ser e estar no mundo, que não se 

subordinam à rigidez de categorias fixas, mas se fluem e se expandem na infinitude do 

devir. 

Este convite ao entrelaçamento das existências não se limita a um simples esforço 

de aproximação do que se considera perdido, mas se desvela como uma negação radical, 

um enfrentamento intransigente à violência sistemática que se perpetua nas suas diversas 

formas. Não se trata apenas de um gesto de resistência, mas de um clamor que pulsa nas 

veias do corpo social, ecoando e se expandindo nas desordens das margens e nas margens 

das ordens, desafiando o próprio tecido da realidade imposta. A criação, portanto, não se 

configura como um processo linear ou contínuo, mas como um fluxo dissonante e 

irreconciliável, que, em sua multiplicidade e diferenciação, converte a diasporização 

numa reinvenção incessante e radical do ser. 

O "três", simbolizando a multiplicidade infinita, revela-se como o verbo de um 

povo que jamais cessou de se recriar, resistindo nas fissuras da dissonância, que não se 

configura como falha ou erro, mas como a única via possível de sobrevivência frente à 

opressão. Nesse contexto, a criação se transcende e se torna um ato político, uma 

estratégia de transformação radical, onde a dissonância e o entrelaçamento não são apenas 

formas de resistência, mas as próprias formas de vida, nascidas do caos necessário à 

resistência existencial. 

Neste movimento de recomposição, a desobediência se inscreve profundamente 

na carne, na língua e no espírito, transformando-se em um ato de resistência visceral. É 

nesse entre-lugar, nesse espaço liminar da insurreição dos corpos que se recusam a se 

adequar à forma de existência imposta, que emerge uma nova maneira de estar no mundo 

— uma prática radical de cuidado, espiritualidade e resistência, que não necessita de 

justificativas, pois se afirma por sua própria essência. A vida, assim, se fragmenta nas 

bordas de uma normalidade que já não lhe serve, se dispersa nas fissuras do que foi 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

123 

 

ordenado. Não há necessidade de validação, pois a existência se reafirma na recusa ao 

que foi imposto, se reinventa na potência dos corpos que não se subjugam às convenções, 

mas que se reconstroem na liberdade de ser o que são, de ser o que podem ser, no agora 

e no porvir. Cada gesto, cada palavra, cada movimento é uma proclamação de que a vida 

não se submete — ela se faz, se refaz, numa dança interminável de reconstrução, cuidado 

e resistência. No entrelaçar de existências, no clamor que se propaga das margens, a 

verdadeira criação se materializa, não como uma busca por legitimação, mas como uma 

força imanente, pulsante, transformadora, que já existe, que já ressoa e que transforma. 

Esta tradução não se configura como uma mera tentativa de restituir o que foi 

perdido, mas sim como um ato de afirmação radical, uma recusa indomável e irreversível 

à violência da norma, que busca nos aprisionar nas suas medidas estreitas, reduzir-nos às 

suas formas limitadas e desumanizantes. O "três", essa multiplicidade que rasga qualquer 

linearidade, essa dissonância que escapa ao regime da harmonia imposta, transfigura a 

diasporização em um processo contínuo de criação e recriação incessante. É nesse fluxo 

de recomposição que se desencadeia a desobediência, não como uma ideia abstrata ou 

distante, mas como uma presença corpórea, uma carne viva que se expande nas fissuras 

do sistema que a oprime. A desobediência se traduz, então, em língua, em discurso, em 

poesia — a expressão irredimível daqueles que se recusam a falar a língua que os 

submete. Ela assume o espírito daqueles que se erguem contra as imposições, que se 

opõem às categorias de gênero, de raça, de existência que foram cuidadosamente e 

insidiosamente forjadas para nos subtrair o direito à liberdade, à autonomia radical do ser. 

Neste entre-lugar, nesta zona de insurreição onde os corpos se recusam a se 

conformar a uma única e estanque forma de ser e existir, renasce um novo modo de habitar 

o mundo — uma prática de cuidado que escapa às narrativas do Estado ou do mercado, 

que transcende a lógica utilitarista e excludente que busca normatizar e subjugar a 

experiência humana. Esse cuidado não se limita ao outro, mas se estende à própria 

sobrevivência, ao sustento da alma, ao esforço de resistir à brutalidade cotidiana que tenta 

erodir a dignidade. Ele se apresenta, porém, não de maneira explícita, não com clamores 

audíveis ou manifestações ostensivas, mas, por vezes, se revela em sussurros, em gestos 

furtivos, nas interjeições mínimas de resistência que se recusam a ser convertidas em 

espetáculo, em mercadoria.  

Essa espiritualidade, esse cuidado, não se submete à lógica da justificativa, pois 

sua própria existência é, em si, uma justificação irrefutável. Não há necessidade de 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

124 

 

explicitar nossa recusa da norma, pois essa recusa é, por si mesma, um ato de afirmação, 

uma afirmação radical da nossa humanidade inalienável. Ela é, e ponto. Nada há a ser 

negociado, nada a ser cedido ou rendido. Ela se impõe naquilo que é mais primordial: o 

simples ato de existir, em um mundo que, de forma incessante, tenta nos apagar, nos 

desumanizar. Em cada gesto de afirmação, em cada palavra que desafia as imposições, 

em cada corpo que se recusa a se dobrar às expectativas alheias, o mundo se refaz, se 

reinventa, e com ele, o próprio entendimento de nossa humanidade. 

É nesse movimento incessante de desobediência, nesse jogo de forças que se 

desenrola entre o que foi imposta e o que ainda nos é possível criar, que surgem novas 

formas de espiritualidade e de afirmação. Espiritualidade que não se reflete como uma 

fuga transcendental, mas como uma força que se enraíza na conexão profunda com a terra, 

com o coletivo, com os ancestrais que, em sua eterna presença, nos guiam e nos orientam. 

Não busca justificativas, pois a própria existência da espiritualidade é a sua razão mais 

primária e indiscutível. Assim, como propõe Maddox (2021), a afirmação se inscreve na 

matéria do corpo, nas suas cicatrizes que contam histórias de resistência, nas suas vozes 

que reverberam a recusa, nas suas formas de insurgir contra a normalização do possível. 

A prática da afirmação não pede permissão, ela simplesmente ocupa os espaços que lhe 

foram negados, recusa-se à opressão que tenta aprisionar, e cria novas linguagens, novas 

narrativas para aqueles que se recusam a se submeter ao peso do conformismo e da 

homogeneização. Ela é, e ponto.  

 

Vórtex suspenso no Orum que mira o Ayê  
 

Entre a carne e o abismo, no intervalo dilacerado pela violência colonial, emergem 

saberes que escapam à rigidez das normas impostas. Mesmo sob o peso insuportável da 

opressão, da censura e da perseguição sistemática, os povos escravizados, desafiando as 

engrenagens de uma máquina colonial que tenta apagar a humanidade, descobriram 

brechas — fendas efêmeras onde a vida, indomável, persiste — para forjar e transmitir 

seus conhecimentos, valores e práticas. Não como mera repetição de uma origem estática, 

mas como movimento contínuo, como ressonância, como pulsar. Esses códigos, tecidos 

na sensorialidade visceral — no olhar que fere e revela, na dança que articula sem 

palavras, no aroma que invoca raízes esquecidas, no gosto que transporta memórias 

submersas, no gesto que ecoa como um grito primordial — constituem uma cartografia 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

125 

 

subterrânea que desafia as linguagens dominantes, criando novos modos de leitura e 

expressão. Como ressalta Leda Martins (2021), na diáspora, não se trata apenas da 

sobrevivência dos corpos, mas da criação incessante, da reinvenção constante do ser e do 

existir. 

Nas Américas, a cultura negra e originária, bem como das corporalidades 

desobedientes, se deslocam em uma dicotomia fundamental, em um jogo dialético de 

dupla face e dupla voz — uma fala que simultaneamente constrói e desconstrói, dança 

que dissolve formas estabelecidas, elabora ao mesmo tempo em que transgride, são meta 

meta. Entre o que as estruturas sociais impõem como comportamento aceitável e o que, 

nas fissuras e nos interstícios da prática cotidiana, se efetiva concretamente, há um desvio 

insidioso, uma desobediência que cria novos formatos, novas lógicas de ser e existir. São 

artes, ofícios e saberes forjados na fricção entre a necessidade e a resistência, na urgência 

da sobrevivência, na estratégia da reinvenção (MADDOX, 2021). Os Reinados negros, 

nesse cenário, funcionam como dispositivos de memória radical, como formas de 

restauração que não se limitam a um resgate nostálgico ou meramente revivente: eles 

operam enquanto práticas insurgentes, que reescrevem, no movimento da resistência 

criativa, a formação etnocultural brasileira, reorganizando-a sob a égide dos Orixás, da 

cosmoperspectiva diaspórica e das energias Mẹta Mẹta. 

Nesse intervalo liminar entre Orum e Ayê, onde os planos do visível e do 

normativo se dissolvem, corpos e linguagens se transfiguram em fissuras, passagens e 

tempestades, transcendendo as limitações impostas pelas categorias fixas. A busca não é 

por uma identidade estanque, nem por uma origem petrificada no tempo, mas pela fluidez 

da multiplicidade, pela travessia incessante do ser. Tal como a movimentação cósmica 

dos Orixás, há uma força imanente que transmuta, que subverte as tentativas de cristalizar 

corpos e existências nas fronteiras exíguas da lógica cartesiana e da binaridade 

heteronormativa. A cosmologia afro-diaspórica, com seu pulsar insurgente, não se reduz 

a uma resistência passiva; ela é feitiço e ruptura simultâneos, criação e deslocamento 

contínuo. Ao contrário das formas de resistência conformistas, ela propõe uma transição 

radical do ser, uma inscrição visceral, indelével na carne do mundo, que não se submete, 

mas reconfigura as próprias leis do existir. 

Neste processo, a tradução transcende sua mera função de transferência de 

significados entre códigos preexistentes, configurando-se como um movimento 

ritualístico, profundamente enraizado na continuidade de histórias ancestrais e nos fluxos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

126 

 

temporais das linhagens. A tradução, então, se nutre dessa pulsação vital, gerando um 

espaço-tempo ontologicamente fluido, onde os significados se reconfiguram 

incessantemente. Isso implica que a tradução não é um simples espelhamento de ideias, 

mas um processo contínuo de recriação, onde cada transposição de palavras e contextos 

gera novas camadas de interpretação, transformando as relações entre o dito e o 

entendido. 

 Traduzir, nesse sentido, não é apenas transportar um significado de um idioma 

para outro, mas um ato de criação que subverte e expande os limites do que é considerado 

"compreensível", rompendo as fronteiras de um sentido único e linear. Traduzir torna-se, 

portanto, um gesto criador, uma prática insurgente contra a cisão ontológica entre os 

mundos, um ato de transitar pelos interstícios das culturas, das linguagens e das 

existências que se recusam à fixidez e à opressão das definições rígidas e estáticas. Aqui, 

o conceito de tradução se metamorfoseia — já não é mais um meio de veicular uma ideia 

preexistente, mas um dispositivo criador de novas possibilidades de ser e de afirmar a 

existência, tanto dentro quanto fora das fronteiras normativas que tentam nos submeter. 

Na edificação de uma pluralidade identitária que se fundamenta nas 

epistemologias afro-diaspóricas, as práticas rituais transcendem a mera preservação de 

um passado estático, operando como um movimento perpétuo de transformação e 

recriação. Tais práticas não se restringem ao confinamento de uma memória congelada, 

mas desafiam a rígida imposição das classificações binárias características da 

modernidade, gerando fluxos identitários contínuos e fluídos.  

Os orixás, em sua capacidade intrínseca de metamorfose e renovação, ilustram 

que a identidade não se configura como uma construção única e fixa, mas como uma força 

dinâmica, que se desdobra nas suas múltiplas manifestações. Essa identidade se constrói 

e se desconstrói constantemente, se reinventa através da multiplicidade dos corpos, das 

trajetórias e dos afetos que a sustentam, criando uma tessitura de existências que se 

entrelaçam e se transformam num processo contínuo de afirmação e reconfiguração.  

Como nos revela Conceição Evaristo (2003), particularmente em obras como 

Ponciá Vicêncio, a vivência da pluralidade e a constante reinvenção da identidade não 

são processos lineares, mas emergem das contradições históricas e da resistência, sendo 

continuamente moldadas por um movimento incessante de transformação. Evaristo 

(2003) nos ensina que a subjetividade negra não é um dado fixo, mas uma construção 

dinâmica, que se reinventa e se refaz à medida que se depara com experiências que 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

127 

 

desafiam as normas impostas. Na tessitura entre as palavras, as imagens, e as 

performances, essa multiplicidade identitária se torna simultaneamente visível e invisível, 

manifestando-se nas interseções entre a visibilidade social e a recusa das formas 

convencionais de ser, exclamando a potência de uma identidade que resiste ao 

apagamento e à subordinação. 

De maneira análoga, o pensador indígena Ailton Krenak (2019) aponta que a 

identidade indígena transcende a mera reprodução de um passado congelado, 

configurando-se como uma força dinâmica, em constante pulsação e reinvenção, que se 

refaz e se reconfigura a cada encontro com os embates impostos pela modernidade 

colonial. Nas suas reflexões, Krenak (2019) denuncia que as tradições indígenas, longe 

de se manterem como meros vestígios fossilizados, operam enquanto práticas vivas, 

mutáveis, que não apenas resistem, mas também se adaptam, desconstruindo o sistema 

que insiste em apagá-las. A identidade indígena, portanto, não se limita a um recorte 

temporal específico, mas se tece de maneira contínua, como um processo em constante 

transformação, sendo forjada e desafiada nas lutas contemporâneas, através de formas 

múltiplas de existência e re-existência, que desafiam e subvertem as imposições da 

colonialidade. 

Sob a ótica feminista, bell hooks (2000) enfatiza a urgência de subverter as 

narrativas de identidade preexistentes e de abrir brechas que permitam a reinvenção das 

mulheres, especialmente das mulheres negras, que, ao longo da história, foram 

condenadas a uma identidade monolítica, empobrecida de autonomia e voz. hooks (2000) 

propõe que as mulheres se apropriem de seus próprios corpos e histórias não como uma 

mera resposta reativa às opressões, mas como um ato de criação ativa e transformadora, 

que possibilite a edificação de novos espaços de poder e subjetividade, onde as 

identidades femininas possam se expressar e se recriar, distantes das rígidas fronteiras 

traçadas pelo patriarcado. No domínio LGBTI+, Paul B. Preciado (2019) concebe as 

identidades de gênero e sexualidade como campos fluidos, destituídos de categorias 

imutáveis, em constante metamorfose e subversão. Preciado (2019) argumenta que o 

corpo, enquanto território socialmente invadido, é simultaneamente um campo de ação, 

moldado e remoldado pelas práticas culturais, políticas e sociais, sendo também um 

espaço de subversão radical. Para Preciado (2019), a construção de identidade de gênero 

se configura como uma prática performática, que, ao desestabilizar as normas 

heteronormativas, abre novas avenidas de possibilidades para aquilo que significa ser e 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

128 

 

viver. Assim como na reinvenção das mulheres ou das culturas indígenas, a experiência 

LGBTI+, na visão de Preciado, se torna um ato afirmativo de fluidez e multiplicidade, 

uma insurgência contra as normativas que tentam congelar o desejo e o corpo, 

encapsulando-os dentro de categorias rígidas e fixas. 

A tradução, portanto, transcende o simples ato de transposição cultural, 

configurando-se como um movimento de subversão, um território de insurgência no qual 

cada palavra, cada gesto, cada corpo instauram um novo domínio de fala e de ser. Ao 

traduzir, criamos; ao criar, insurgimos; e ao insurgir, nos afirmamos como seres vivos. O 

Ayê e o Orum, em sua intersecção dinâmica, nos convocam a abandonar a busca por uma 

identidade estática, convidando-nos a abraçar o fluxo incessante, a transitoriedade das 

identidades que se formam no movimento e na multiplicidade, em conformidade com a 

cosmologia Mẹta Mẹta dos Orixás. Esses espaços nos ensinam que a resistência 

verdadeira não reside em uma luta direta contra a norma, mas na prática de existir para 

além dela, habitando os interstícios, os espaços entre as palavras, no que permanece não 

dito e invisível. 

A tradução não clama por voz. Ela se fragmenta em corpos, em carne, em pulsos 

que se expandem e se desintegram nas fendas daquilo que se deseja imobilizar. Não 

somos a mera repetição de um passado que se dissolve, mas a reiteração indomável de 

um presente que se ergue com a persistência das águas, que se desdobram no futuro, 

entrelaçando mundos que se desvelam, se multiplicam, se fragmentam e se dispersam. A 

tradução é movimento, não uma forma definida. Não se traduz para se compreender, 

traduz-se para que se transforme, para que rasgue a estrutura das coisas e se converta, se 

transforme completamente, e realize o inefável. Uma força que dissolve as fronteiras do 

tempo, do espaço, das formas que se entrelaçam e aprisionam.  

O ato de traduzir não se limita à resistência, mas é uma insurgência que se nutre 

de fragmentos, que se concretiza na carne e se reconstrói nas lacunas da história, no que 

restou e no que foi silenciado. Somos traduzidos, mas traduzir é mexer, desordenar, 

recriar as narrativas, abrir as camadas dos sentidos e significados do que fomos e do que 

ainda estamos nos tornando. Não se trata de resistir, mas de existir além das margens, de 

construir um novo abrigo nos interstícios do invisível. A tradução não se encerra, ela se 

reinventa, dissolvendo o futuro, o passado e o presente, e se materializa incessantemente 

no espaço do que se torna possível, onde não há limites para a criação do ser. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

129 

 

A tradução não é apenas um movimento de deslocamento de palavras, mas uma 

ação ancestral que atravessa os tempos, carregando o peso das vidas silenciadas, dos 

corpos que foram rasgados e agora se refazem nas fissuras da memória. Cada tradução é 

um ato de afirmação, um grito que se recusa a ser submerso pelas águas do esquecimento. 

O que ficou para trás, enterrado sob camadas de história oficial, se revela na pulsação da 

tradução. O passado não é só lembrança, ele se mistura com o presente e se abre para o 

futuro, como uma força que ressurge, reescrevendo o que foi apagado, deslocando o que 

parecia fixo. Ao traduzir, resgatamos as vozes que foram sufocadas, que ainda ecoam no 

fundo da nossa carne. E não são ecos, são forças vivas, que rasgam o tempo e fazem com 

que o amanhã nasça das ruínas de ontem, como Iroko, o Orixá Tempo, que guarda e 

transforma os ciclos, desfazendo as aparências da imutabilidade. 

A tradução se configura como um processo de cicatrização, mas não uma 

cicatrização que apaga os vestígios do que foi dilacerado, como se nada houvesse 

ocorrido. Longe disso. A tradução é o restabelecimento daquilo que foi fragmentado, 

daquilo que foi violentado pelo avanço implacável do tempo e pela dominação das forças 

hegemônicas. Não se trata de um simples retorno ao status quo, mas de uma prática 

renovadora, uma força criadora que restitui, reconstrói e ressignifica as identidades 

desfeitas, aquelas que o sistema tentou aniquilar, mas que não conseguiu apagar em sua 

totalidade. Cada palavra traduzida não se limita à mera repetição do enunciado original, 

mas se transforma em uma energia regeneradora que recria as formas, que abre passagens 

onde antes havia muros impenetráveis. A tradução não segue mais uma trajetória linear, 

mas se desdobra em espiral, dissolvendo os limites impostos e gerando novas realidades, 

novos territórios de possibilidade. 

Na vivência afro-diaspórica, traduzir não se reduz à mera transposição entre 

linguagens, mas se inscreve como um gesto cosmológico, uma prática de transformação 

ontológica. Tradução, aqui, é a materialização do princípio Mẹta Mẹta — onde a soma de 

um mais um não resulta em dois, mas no surgimento de um terceiro elemento, uma outra 

possibilidade, uma criação que escapa às lógicas da linearidade e da aritmética ocidental. 

É a explosão de uma potência que não se submete à fixidez das formas preexistentes, mas 

que inaugura novos mundos, novas corporeidades, novas territorialidades. Cada ato 

tradutório, nesse sentido, se faz como uma fissura no tempo homogêneo e na 

espacialidade normativa, abrindo passagens para existências que se recusam à 

domesticação.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

130 

 

Não se trata apenas de romper com binarismos ou desafiar a homogeneidade — 

trata-se de instaurar um campo vibratório onde a diferença não é oposição, mas 

proliferação, onde as identidades não são estanques, mas devêm na multiplicidade. 

Assim, traduzir é multiplicar a existência, mas também criar outros mapas cosmológicos, 

outras rotas e fluxos que escapam às tentativas de aprisionar o ser em formas fixas. Na 

trilha dos Orixás, na pulsação da cosmologia diaspórica, traduzir é fazer emergir a 

novidade absoluta, um terceiro elemento sempre imprevisível, que tensiona e dissolve a 

linearidade imposta, afirmando a complexidade de existências que se movem em 

múltiplas direções, no tempo espiralar que Iroko rege, onde passado, presente e futuro se 

entrelaçam como forças em permanente criação. 

A tradução, quando apreendida como um vetor de deslocamento ontológico, 

excede a esfera da mera decodificação semântica para instaurar-se como uma força que 

atravessa a matéria — uma vibração que se inscreve na carne, reverbera no corpo e se 

prolifera nos gestos. Ela não se circunscreve à linearidade discursiva, mas implode as 

formas convencionais de significação, transmutando-se em uma gramática do sensível, 

onde som, imagem, cheiro, gosto e toque se entrelaçam numa tessitura que desafia a 

inteligibilidade normativa. Nesse sentido, a tradução se revela como um acontecimento 

sinestésico, um campo de insurgência onde o indizível e o invisível ganham espessura e 

presença. 

Ela não se submete à fixidez da forma: é metamorfose, desvio e expansão. Ao 

dilatar as fronteiras da linguagem, convoca o corpo em sua plenitude — o olhar que fere, 

o grito que ressoa, a dança que invoca, o gesto que transgride — instaurando uma poética 

da fricção entre mundos. A tradução não é um ato de representação, mas de criação, 

destruição e recriação contínua: um vórtice em perpétuo movimento que dissolve 

certezas, desestabiliza sentidos e reinscreve a existência no campo do possível, onde a 

palavra se faz carne e a carne, por sua vez, se transmuta em linguagem. 

Por fim, traduzir não se configura como um simples ato de transposição, mas 

como a pulsação incessante de uma insurgência que se ergue contra a estrutura normativa 

que intenta capturar e delimitar a potência da vida. Na confluência entre Ayê e Orum, não 

há barreiras ou segmentações, mas um emaranhado de forças em perpétuo 

entrelaçamento, cuja expansão se dá nas fissuras e fraturas da existência. Esse 

cruzamento, ao contrário de uma dicotomia, revela-se como um espaço de vibração e 

metamorfose, onde não se busca a resistência pela negação, mas a afirmação de uma vida 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

131 

 

que transborda as margens, que escapa às tentativas de fixação identitária e se realiza na 

fluidez e na multiplicidade. Assim, a tradução assume-se como um gesto de criação 

radical, uma prática cosmológica de invenção de mundos, onde a norma é dissolvida pela 

emergência de novas formas de ser e de habitar. Cada ato de tradução torna-se, então, a 

costura de uma humanidade insurgente, feita de fragmentos, vozes dissonantes e 

presenças que recusam a submissão aos contornos impostos pela opressão, instaurando, 

na pluralidade, uma possibilidade infinita de reinvenção. 

 

Recriação de Mundos: Desenterrando as cosmologias insurgentes 
 

Ao adentrarmos este texto, não nos limitamos a uma elucubração teórica sobre as 

cosmologias afro-diaspóricas; antes, empreendemos uma necromancia discursiva, uma 

convocação das potências obliteradas que vibram nas fissuras da história, nos interstícios 

ocupados e violentados pela maquinaria colonial. Cada vocábulo, cada imagem aqui 

invocada, é um gesto cirúrgico que toca a carne exumada de uma memória insurgente, 

que sobrevive ao corte e à mortificação, mas se refaz, paradoxalmente, na irrupção 

contínua de atos de desobediência. O conceito de Mẹta Mẹta não se restringe a uma 

categoria epistemológica; ele se manifesta como um grito primevo, um rito irredutível à 

captura das taxonomias ocidentais. Mẹta Mẹta é uma conjunção disruptiva, uma potência 

que desestabiliza as arquiteturas de gênero e identidade, com a mesma intensidade com 

que os Orixás, em sua dança cosmogônica, insurgiram-se contra a violência colonial, 

transmutando corpos sacrificados em signos de transcendência e potência vital. 

A diáspora africana não se configura como uma trajetória linear, mas como uma 

cartografia rizomática onde a cronologia se dobra, se fragmenta e se recompõe 

incessantemente. Esse movimento diaspórico não se restringe à mera transmissão de 

mitos; ele encarna a travessia, a ferida e a reconstituição, convertendo deslocamentos 

forçados na tessitura de uma carne coletiva. Ao atravessar o Atlântico, as tradições afro-

diaspóricas não apenas sobreviveram: elas engendraram uma nova ontologia, uma 

dinâmica de ser que tensiona e transgride as fronteiras da humanidade imposta pelo 

paradigma colonizador. Essas tradições não se confinam à esfera do simbólico; elas 

encarnam uma negação radical das fixações ontológicas, recusando-se à prisão da 

linearidade e da rigidez, expandindo-se em cada gesto, em cada entonação, em cada 

território onde a liberdade foi interditada, mas jamais extinta. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

132 

 

A pluralidade ontológica, contudo, não se configura como uma simples 

escapatória das amarras coloniais, mas antes, como um desvio radical contra a dicotomia 

que subjuga e organiza nossa forma de apreender o cosmos. A intricada tessitura de Ayê 

e Orum, que denominam como "mundo material" e "espiritual", não constitui uma cisão 

hierárquica, mas uma consagração da transitoriedade do entre-lugar. Não há um limite 

absoluto entre o que é imanente e o que é transcendente, entre o corpóreo e o espiritual. 

No incessante fluxo criador, o espaço se curva, o tempo se expande, e os corpos, antes 

subjugados e exumados, reafirmam o que sempre foi negado: a existência como uma 

potência infinita, onde o visível é apenas uma tênue fração do que somos. 

A resistência, portanto, não se configura como um fenômeno linear e simplista, 

não se resume à mera oposição ao opressor, mas antes à exaltação radical de outras 

modalidades de ser no mundo. Cada gesto, neste contexto, se apresenta como uma 

negação do "normal", do "aceitável", do "estabelecido". A insurreição, enquanto 

processo, se desvela como um ato incessante de criação, uma incessante renovação de 

cosmogonias e potenciais. Ela não se restringe à mera manutenção da existência, mas se 

manifesta como o florescimento de novas formas de subjetividade, que revelam a 

pluralidade não como um desafio a ser superado, mas como uma condição imanente e 

intrínseca à própria essência do ser. 

Este apelo à reinvenção, ao desmantelamento das formas que nos aprisionam, se 

configura igualmente como um clamor pela ruína da "normalidade", que impõe a 

subordinação de nossas existências às narrativas hegemônicas dominantes. O convite, 

aqui, não se limita a uma mera adaptação, mas se expressa como uma metamorfose 

radical, uma subversão profunda da ordem instituída, na qual cada gesto de autoafirmação 

se revela simultaneamente como um ato de destruição e recriação. As cosmologias afro-

diaspóricas nos conduzem ao abismo criador, onde a liberdade transcende a abstração 

conceitual e se desvela como uma prática radical que se concretiza na exaltação da 

diferença, no fluxo incessante da identidade que nunca cessa de se reconfigurar e 

transfigurar. 

Ao final, não se apresenta uma conclusão, mas antes uma incessante recriação. 

Cada fio que compõe o tecido de nossa existência se desintegra e se reinventa num ciclo 

interminável, onde a liberdade se encontra nas fissuras, nos interstícios do ser. E, ao 

trilharmos essa jornada, somos constantemente convocados à lembrança: a verdadeira 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

133 

 

criação não é constituída por formas predeterminadas, mas pelos abismos abertos, pelas 

novas possibilidades que emergem de cada perda, de cada transformação. 

É no abismo que a carne do mundo se dobra, se fragmenta e se expande. Não mais 

buscamos respostas consumadas, nem buscamos o descanso na ordem do que é 

determinado, do que é considerado aceitável. Encontramo-nos, então, no entre-lugar, 

onde a linha temporal se liquefaz, onde a separação entre o que foi e o que será se dissolve, 

tal qual a água que se despoja de sua identidade, indecisa entre ser chuva ou rio. Cada 

ato, assim, se configura como um retorno à origem, mas não enquanto mera cópia, não 

como repetição das dores que nos foram infligidas. Trata-se de um recomeço que brota 

do âmago do sangue, do eco distante de nossos ancestrais que atravessaram os mares, que 

foram desintegrados, mas jamais obliterados. Sua resistência pulsa em nós, em cada fibra 

de nosso ser que se recusa a sucumbir nas fronteiras que nos querem impor. 

O corpo negro, atravessado pela diáspora, se configura como a memória 

encarnada, a presença irredutível daquilo que nos foi violentamente arrancado, mas que 

jamais se apagou de nossa consciência. Não somos uma tabula rasa, não somos uma 

página em branco que aguarda ser preenchida. Somos os rastros indeléveis de todos os 

trajetos percorridos, somos a travessia interminável entre o ontem e o amanhã. E cada 

movimento, cada palavra, cada gesto que liberamos do interior de nosso ser se impõe 

como um ato de recriação. Não há mais possibilidade de retorno ao que fomos, porque 

jamais fomos uma entidade unificada, nunca fomos uma identidade delimitada. Somos 

fluxos, somos o que ainda está por vir, o que permanece em potencial para se realizar. E, 

ao nos movermos, ao nos erguer, inauguramos novas formas de ser e de estar, dissolvendo 

as molduras que tentaram nos aprisionar. 

Essa criação não se materializa apenas em nossa resistência, mas na insurgência 

de tudo aquilo que se recusa a ser aprisionado por uma forma rígida e preexistente. O 

passado não é uma cadeia que nos mantém cativos, o presente não se configura como um 

fardo esmagador, e o futuro não se reduz a uma promessa vazia e insustentável. O que se 

refaz em nós não é apenas o que nos foi subtraído, mas aquilo que sempre foi nosso, e 

sempre será. Mẹta Mẹta não se define como uma identidade estanque, mas sim como uma 

experiência múltipla, fluida, que se recusa a ser aprisionada nas categorias coloniais. É o 

movimento incessante de um ser que se recusa a ser encurralado, que jamais se submete 

a ser uma unidade fixa, uma única forma, uma narrativa única. Somos esse movimento, 

somos a mudança contínua, o tempo que se dobra, o espaço que se expande. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

134 

 

É nesse processo contínuo de criação que a resistência se manifesta como vida 

pulsante, onde cada gesto, cada palavra, cada ato se converte em uma linha que desenha 

o futuro. Não nos submetemos à rigidez das narrativas impostas, não nos curvamos àquilo 

que tentam nos forçar a ser. Pelo contrário, nos refazemos, nos recriamos a partir da 

potência ancestral de nossas raízes, da força que habita as margens, da memória que se 

revigora nos gestos, nos cantos, nas danças. A resistência não se limita a uma luta contra 

o outro, mas se expressa como uma afirmação plena do que somos em nossa totalidade 

— uma criação incessante, uma recusa intransigente à subordinação, uma reafirmação de 

que nossa humanidade não se dissolve nas narrativas coloniais. 

E, ao nos imergirmos nesse movimento incessante, tomamos consciência de que 

a verdadeira liberdade não se configura como uma conquista definitiva, mas antes como 

algo que se reinventa a cada ato de resistência. Não é uma entidade fixa, não é algo que 

se encontra preso em molduras rígidas. A liberdade é a fluidez constante, o 

transbordamento ilimitado, o abismo onde tudo se refaz e se recria. Ela é o movimento 

contínuo que nos liberta, que nos conduz além das fronteiras do que é concebido como 

possível. E, nesse movimento, tudo se torna criação. A vida, a identidade, o ser — tudo 

se reinventa incessantemente. No entre-lugar, no abismo, nos encontramos. E é nesse 

abismo que nos forjamos livres. Axé.  

 

Referências Bibliográficas  
 

BENISTE, José. Dicionário yorubá-português. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011. 

CARVALHO, Pablo Araujo de. Orixá meta-meta e Ogum Xoroquê. 2016. Disponível 

em: www.webartigos.com. Acesso em: 5 mar. 2025. 

CASTRO, Yeda Pessoa de. Falares africanos na Bahia: um vocabulário afro-brasileiro. 

Rio de Janeiro: Academia Brasileira de Letras, 2001. 

EVARISTO, Conceição. Ponciá Vicêncio. 1. ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2003. 

FATUNMBI, Awo Fá'lokun. Yemoja/Olokun: Ifá and the spirit of the ocean. Brooklyn, 

NY: Original Publications, 1993. 

HOOKS, Bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. São Paulo: Rosa dos Tempos, 

2000. 

JOSÉ, Larissa Pereira. Santos e Orixás: como a religião católica e a escravidão 

apagaram as divindades dos povos Iorubá. 2023. Disponível em: 

contrapontodigital.pucsp.br. Acesso em: 5 mar. 2025. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: Episódios de racismo cotidiano. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2019. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 

2019. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

135 

 

LÉPINE, Claude. Os dois Reis do Danxome – Varíola e Monarquia na África Ocidental 

1650 – 1800. São Paulo: FAPESP, 2000. 219 p. 

LUGONES, Maria. “Rumo a um feminismo descolonial.” Revista Estudos Feministas, 

v. 22, n. 3, p. 935–952, 2014.  

MADDOX, Cleberson Diego Gonçalves. Decolonização do pensamento em arte e 

educação. 2021. 278 f. Tese (Doutorado em Educação) — Universidade Estadual de 

Maringá, Maringá, 2021. 

MARINHO, Roberval José. Os orisa e suas qualidades. 1. ed. Brasília, DF: Roberval 

José Marinho, 2018. 

MARTINS, Leda Maria. Performance do Tempo Espiralar: Poéticas do Corpo-Tela. Rio 

de Janeiro: Cobogó, 2021. 

OLIVEIRA, Océlio Lima de. O léxico da língua de santo: A língua do povo de santo em 

terreiros de candomblé de Rio Branco, Acre. Rio Branco: Edufac, 2019. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

PRECIADO, Paul B. Um apartamento em Urano: crônicas da travessia. São Paulo: n-1 

edições, 2019. 

SEGATO, Rita Laura. “Género, y Colonialidad: en busca de claves de lectura y de un 

vocabulario estratégico descolonial.” In: BIDASECA, K. (Ed.). Feminismos y 

poscolonialidad: descolonizando el feminismo desde y en América Latina. Buenos Aires: 

Godot, 2011. p. 17-47. 

 

Recebido em: 27-04-2025 

Aprovado em: 09-12-2025 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

136 

 

NA MARGEM DA MARGEM: EPISTEMOLOGIA 

POÉTICA DE UM NÃO SUJEITO 

 

EN EL MARGEN DEL MARGEN: EPISTEMOLOGÍA 

POÉTICA DE UN NO SUJETO 
 

Cairo Eduardo da Silva Guimarães1 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.60912 

 

 Me disseram: “Seja você.” 

 Mas o que fazer quando ser é o que o mundo interditou? 

 Quando a ontologia foi desenhada 

 para que eu jamais existisse como sujeito? 

 Não, Fanon. 

 Eles não queriam o meu corpo, 

 queriam o silêncio que ele aprendesse a fazer. 

 Queriam que eu me olhasse no espelho 

 e visse apenas um erro. 

“Negro não é homem.” 

 E bicha preta, o que é? 

 A soma de dois não-seres? 

Grada escreveu que o lugar do negro 

é o fora. 

Fora da fala. 

Fora da casa. 

Fora do amor. 

E eu fui fora. 

No gueto da sexualidade. 

Na margem da margem. 

Na solidão que eles disfarçam com política de cotas. 

 
1 Discente em Programa de Pós-graduação em Sociologia (PPGS), da Universidade Federal de Goiás 

(UFG). E-mail: cairo_silva@discente.ufg.br  

mailto:cairo_silva@discente.ufg.br


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

137 

 

Sueli, mãe intelectual, 

disse-se que a dor de ser negra 

é também a dor de ver-se sozinho no mundo. 

Mas ninguém me preparou  

para ser também invisível no “orgulho”. 

bell hooks me falou do amor como ato político. 

Mas ninguém me amou em praça pública. 

Meu corpo era segredo, 

era foda escondida, 

era desejo sem afeto. 

Eu era ferida e fetiche. 

Achille Mbembe me avisou: 

a necropolítica é mais do que tiro. 

É vida sendo negada de forma elegante, 

é convite que não chega, 

a beleza que não se permite. 

João Vargas me mostrou 

que racismo não é disfunção, 

é projeto. 

E nesse projeto, 

meu corpo homoafetivo 

é rachadura que preferem inferiorizar, emudecer. 

Me disseram: 

“Você também faz parte.” 

parte de quê? 

Da estatística do HIV? 

Do extermínio simbólico? 

Do dating app onde minha pele é o “não, obrigado”? 

 Hoje escrevo. 

 E escrever também é gritar. 

 É insurgir com palavras o que a carne já cansou de suportar. 

 É devolver, em verso, a brutalidade estrutural. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

138 

 

E eu digo: 

sou bicha preta. 

Sou o que vocês não têm linguagem pra nomear. 

Sou uma teoria viva. 

Sou um mundo que insiste. 

Se “gay” é coisa de branco, 

então minha existência é outra coisa. 

É flecha, é oríkì, é tambor. 

É teoria forjada no silêncio do terreiro, 

na lágrima que ninguém enxugou, 

na epistemologia do escuro. 

Hoje, não peço mais convite pra parada. 

Trago a rua comigo. 

Trago a história comigo. 

E com ela,escrevo outro futuro. 

Me disseram: ‘Seja você ",  

E o diziam sem hesitar, negando-me o direito de respirar. 

 

Recebido em: 01-12-2025 

Aprovado em: 23-12-2025 


