
 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

68 

 

GÊMEOS NATURAIS E GÊMEOS FERTILIZADOS IN 

VITRO: EM QUESTÃO A SACRALIDADE DE ÌBEJÌ NO 

DIÁLOGO DE ÒÒGUN COM A BIOMEDICINA 
 

Adeyinka Olaiya1 

Daniel Boggi Ciardullo2 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.60297 

 

Resumo: O presente artigo explora a concepção de Ibeji (Ìbejì) na sociedade tradicional 

iorubá (yorùbá), considerando tanto gêmeos naturais quanto aqueles concebidos por 

fertilização in vitro ou inseminação artificial. Segundo a concepção iorubá, o nascimento 

é um fato biológico e espiritual e por serem considerados orixás, os gêmeos são 

reverenciados desde o momento em que chegam ao aiyê advindos do orum. Quando a 
biomedicina passou a realizar inseminação artificial e fertilização in vitro, nasceram 

muitos gêmeos fertilizados “artificialmente”, portanto, em condições distintas da 

fecundação natural de gêmeos. Este fato colocou em questão a sacralidade de gêmeos 

fertilizados in vitro e intensificou o diálogo entre a biomedicina e òògun, a medicina 

tradicional iorubá. O conhecimento iorubá sobre Ìbejì, sistema completo, coerente e 

culturalmente validado de cuidado, possui lógica operacional interna, distinta da lógica 

de paradigmas biomédicos tecnocráticos e de propriedade intelectual ocidental. Sistemas 

de cuidado em saúde analíticos e biomédicos, fundamentados no conhecimento definido 

como propriedade intelectual são incongruentes quando utilizados como parâmetros 

epistemológicos na abordagem do saber tradicional iorubá, que oferece alternativas 

culturalmente significativas aos modelos hegemônicos contemporâneos. Neste artigo são 

abordadas particularidades dessa temática em dois contextos complementares: no 

contexto da Antropologia Médica, com especial atenção à biomedicina e a òògun, e no 

contexto de debates sobre oralidade, escrita e propriedade intelectual de conhecimentos 

para melhor entendimento da questão da Sacralidade de Ìbejì fertilizados in vitro.  

 

Palavras-chave: Antropologia Médica. Gêmeos. Ibeji. Iorubá. Òògun. Propriedade 

Intelectual de Conhecimentos.  

 

GEMELOS NATURALES Y GEMELOS FERTILIZADOS IN 

VITRO. EN CUESTIÓN LA SACRALIDAD DE ÌBEJÌ EN EL 

DIÁLOGO DE ÒÒGUN CON LA BIOMEDICINA 
 

Resumen: Este artículo explora la concepción de Ibeji (Ìbejì) en la sociedad tradicional 

yoruba (yorùbá), considerando tanto a los gemelos naturales como a los concebidos por 

 
1 Integra o Grupo de Pesquisa (CNPq-UNIP) Estudos Transdisciplinares das Heranças Africanas e 

Indígenas. Email: yinkaolaiya2000@yahoo.com.br 
2 Mestre pelo Programa de Pós-Graduação Interunidades em Estética e História da Arte PGEHA - USP. 

Email: daniel.ciardullo@usp.br 

mailto:yinkaolaiya2000@yahoo.com.br
mailto:daniel.ciardullo@usp.br


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

69 

 

fertilización in vitro o inseminación artificial. Según la concepción yoruba, el nacimiento 

es un hecho biológico y espiritual y debido a que se consideran orixás, los gemelos son 

venerados desde el momento en que llegan al aiyê desde el orum. Cuando la biomedicina 

comenzó a realizar la inseminación artificial y la fecundación in vitro, muchos gemelos 

fecundados "artificialmente" nacieron, por lo tanto, en condiciones diferentes a la 

fecundación natural de los gemelos. Este hecho puso en duda el carácter sagrado de los 

gemelos fertilizados in vitro e intensificó el diálogo entre la biomedicina y el òògun, la 

medicina tradicional yoruba. El conocimiento yoruba sobre Ìbejì, un sistema de atención 

completo, coherente y culturalmente validado, tiene una lógica operativa interna, distinta 

de la lógica de los paradigmas biomédicos tecnocráticos y la propiedad intelectual 

occidental. Los sistemas analíticos y biomédicos de atención a la salud, basados en 

conocimientos definidos como propiedad intelectual, son incongruentes cuando se 

utilizan como parámetros epistemológicos en el abordaje del conocimiento tradicional 

yoruba, que ofrece alternativas culturalmente significativas a los modelos hegemónicos 

contemporáneos. En este artículo, las particularidades de este tema se abordan en dos 

contextos complementarios: en el contexto de la Antropología Médica, con especial 

atención a la biomedicina y la òògun, y en el contexto de los debates sobre la oralidad, la 

escritura y la propiedad intelectual del conocimiento para una mejor comprensión de la 

cuestión de la sacralidad de la   fertilización in vitro.   

 

Palabras clave: Antropología médica. Gemelos. Ibeji. Yoruba. Òògun. Propiedad 

intelectual del conocimiento.  

 

Ao nos propormos a abordar questões relativas à sacralidade de Ìbejì nos casos de 

gêmeos naturalmente fertilizados e gêmeos fertilizados in vitro, nós, autores deste artigo, 

elegemos alguns contextos nos quais se insere a temática em questão. Escolhemos como 

estação de partida a Antropologia Médica, área interdisciplinar de abordagem científica 

do tema de nosso interesse. 

O avanço das tecnologias de reprodução assistida trouxe consigo relevantes 

questionamentos: gêmeos fertilizados in vitro podem ser reconhecidos como 

manifestação direta do Sagrado? Qual o impacto do método de concepção utilizado para 

a fecundação de óvulos sobre o reconhecimento de Ìbejì como orixá? Em outras palavras: 

podemos/devemos considerar como orixás, crianças gêmeas cuja fecundação ocorreu em 

laboratório? É preciso realizar rituais de oferendas a elas, do mesmo modo utilizado nos 

rituais de oferenda a crianças gêmeas cuja fecundação ocorreu de modo natural? Neste 

estudo temos por objetivo analisar essas questões partindo da descrição de dois contextos 

teóricos nos quais elas se inserem. 

Um dos contextos teóricos é a Antropologia Médica, especialmente no âmbito de 

debates referentes à Biomedicina e à Òògun, a medicina tradicional iorubá, síntese de 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

70 

 

elementos médicos, mágicos e religiosos indissociáveis. Buscamos informações no corpo 

teórico-metodológico da Antropologia Médica e junto a lideranças iorubás tradicionais, 

boa parte deles pesquisadores e estudiosos de seu grupo étnico de pertença. 

No outro contexto teórico são debatidos temas referentes à oralidade, à escrita e à 

propriedade intelectual de conhecimentos. O motivo de escolha deste contexto teórico é 

facilmente identificável: a transmissão de conhecimentos pode ocorrer por meio da 

linguagem escrita, em bancos escolares e pode ocorrer, também, de modo transgeracional 

ao longo da extensa corrente da tradição oral africana. É muito interessante refletirmos 

sobre o que denominamos “propriedade intelectual” nesses dois contextos distintos: o de 

conhecimentos transmitidos oralmente ou por escrito. 

Após a apresentação desses dois contextos teóricos passamos à abordagem da 

questão central deste artigo e então colocamos em debate a questão relativa à sacralidade 

de Ìbejì nos casos de gêmeos naturalmente fertilizados e no caso de gêmeos fertilizados 

in vitro. O artigo é concluído com algumas considerações finais.  

 

Contexto Teórico 1 - Antropologia Médica: Biomedicina e Òògun 
 

- Sobre Biomedicina 

O direito à saúde é definido como princípio básico pela Organização das Nações 

Unidas que por meio da Organização Mundial da Saúde estabelece que “saúde é um 

estado de completo bem-estar físico, mental e social, e não consiste meramente na 

ausência de doença ou de enfermidade” (ONU, 2020). Campos (2009) assinala o caráter 

holístico da saúde defendido pelas Nações Unidas, que não deve ficar restrito a aspectos 

biológicos da saúde sem contemplar o caráter sociocultural próprio de cada segmento 

populacional. 

É preciso, pois, refletir acerca das realidades socioculturais particulares com 

lentes capazes de circunscrever os limites próprios de modelos estritamente biomédicos. 

É indispensável buscar uma visão que contemple a diferença, o estranhamento, a 

possibilidade do distinto, ou mesmo incongruente, entre hierarquias de valores. Essa 

visão antropológica amplia a percepção dos fenômenos que constroem e permeiam o 

conceito de saúde. 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

71 

 

(...) as noções de saúde e doença correspondem a fenômenos 

complexos, que envolvem aspectos biológicos, econômicos, políticos e 

socioculturais. Nesse sentido, a antropologia converte-se em uma 

poderosa ferramenta, na medida em que permite apreender o outro a 

partir de suas especificidades sociais e culturais. Ou seja, a antropologia 

evidencia os limites do modelo biomédico ao revelar que as práticas de 

saúde de uma população estão diretamente ligadas ao seu modo de vida 

dentro de um contexto sociocultural (CAMPOS, 2009, p. 63). 

 

É preciso, pois, que as práticas de saúde e cuidado sejam operadas em circuitos 

mais amplos que os meramente hospitalares e biomédicos. A antropologia médica, área 

interdisciplinar, dispõe de ferramentas conceituais indispensáveis para o entendimento de 

diferentes sistemas de cuidado em seus próprios termos culturais. 

Langdon e Wiik (2010) argumentam que a dimensão cultural dos fatos e 

fenômenos normalmente opera de modo independente da biologia, sendo de grande 

importância na formação das sociedades humanas. 

 

Cultura pode ser definida como um conjunto de elementos que 

mediam e qualificam qualquer atividade física ou mental, que não 

seja determinada pela biologia, e que seja compartilhada por 

diferentes membros de um grupo social. Trata-se de elementos 

sobre os quais os atores sociais constroem significados para as 

ações e interações sociais concretas e temporais, assim como 

sustentam as formas sociais vigentes, as instituições e seus modelos 

operativos. A cultura inclui valores, símbolos, normas e práticas. 

(LANGDON, WIIK, 2010, p. 175) 

 

Uma vez que opera diretamente sobre a práxis social, a cultura possui caráter 

formador sobre as práticas de cuidado e atenção sociais, entre as quais estão incluídas as 

práticas de atenção à saúde e a própria interpretação dos fenômenos biológicos sob a ótica 

de conceitos como “saúde” e “doença”. O conjunto de valores, conhecimentos e 

comportamentos que remetem à saúde constitui, no dizer de Langdon e Wiik (2010), um 

“sistema sociocultural de saúde integrado, total e lógico”, capaz de acumular percepções, 

conhecimentos e cognições utilizadas nas sociedades, influenciando processos de análise 

e classificação. Evidentemente, a lógica desse sistema não é propriedade exclusiva da 

perspectiva biomédica. Estes autores definem Sistema Social de Saúde  

 

como aquele que é composto por instituições relacionadas à saúde, à 

organização de papéis dos profissionais de saúde nele envolvidos, suas 

regras de interação, assim como as relações de poder a ele inerentes. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

72 

 

Comumente, essa dimensão do sistema de atenção à saúde também 

inclui especialistas não reconhecidos pela biomedicina, tais como 

benzedeiras, curandeiros, xamãs, pajés, massoterapeutas, pais de santo, 

pastores e padres, dentre outros. (LANGDON, WIIK, 2010, p. 179) 

 

Kleinman (1980) avalia que um conjunto de sistemas de saúde complementares e 

distintos atuantes nas sociedades poderiam ser classificados em três setores com 

possibilidades de sobreposição e conexões: Setor Informal de Saúde, Setor 

Profissional/Biomédico de Saúde e Setor Popular (Folk) de Saúde. 

O Setor Informal de Saúde representa a esfera leiga da sociedade, distante do 

universo profissional e especializado, em que os problemas de saúde são inicialmente 

identificados e definidos, e de onde partem as primeiras iniciativas de cuidado. Nesse 

espaço estão incluídas todas as alternativas terapêuticas utilizadas pelas pessoas de modo 

espontâneo, sem custo financeiro e sem recorrer a médicos ou terapeutas profissionais. 

Entre essas alternativas estão incluídos o tratamento ou medicação feitos por conta 

própria, as orientações ou cuidados oferecidos por familiares/amigos/colegas e as práticas 

de ajuda mútua e recuperação realizadas em igrejas, grupos religiosos ou grupos de 

autoajuda. 

A família é a principal esfera de atuação e reconhecimento de problemas de saúde, 

sendo efetivamente o núcleo central dos cuidados primários em qualquer sociedade. 

Conforme destacado por Chrisman (apud Helman, 2009), as mulheres (especialmente 

mães e avós) assumem o papel de principais cuidadoras, diagnosticando condições 

comuns e utilizando os recursos disponíveis para tratamento. Estima-se que entre 70% e 

90% de todos os cuidados com a saúde ocorram nesse ambiente (Helman, 2009; 

Kleinman, 1980), tanto em sociedades ocidentais quanto em sociedades não ocidentais. 

O Setor Profissional/Biomédico de Saúde realiza suas atividades tomando por 

base uma lógica cultural e epistemológica radicalmente diferente. Como descreve 

Campos (2009), este setor hegemônico organiza-se predominantemente por meio de 

profissões formalmente regulamentadas e saberes cientificamente validados por 

instituições contemporâneas e tem como características uma inevitável fragmentação do 

cuidado integral e a adoção de medicalização tecnocrática de processos vitais humanos, 

que operam predominantemente por meio de um modelo biomédico, com protocolos 

padronizados que frequentemente ignoram ou minimizam particularidades culturais 

significativas. O conceito de "modelo explicativo" ajuda a compreender as diferenças 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

73 

 

entre a concepção de saúde própria do modelo biomédico e a concepção de saúde própria 

dos sistemas familiares. Embora a biomedicina reconheça que os sintomas possam ser 

expressos e interpretados de distintas maneiras, dependendo do contexto sociocultural, 

defende a existência de uma realidade objetiva por detrás da doença. 

Este modelo biomédico de saúde encontra apoio em três princípios estruturantes: 

o princípio cartesiano de dualidade corpo/mente; a concepção do corpo como máquina e 

a ênfase depositada em bases anátomo-fisiológicas como alicerce fundamental da 

biomedicina. A dualidade corpo/mente, inspirada no pensamento cartesiano, transferiu 

do campo religioso para o campo científico o estudo do corpo e com isso consolidou a 

ideia de que o corpo deva ser estudado de modo objetivo. Este princípio encontra sua 

expressão máxima no conhecimento biomédico. A concepção do corpo humano como 

máquina, desenvolvida por La Mettrie (1748), que considera exclusivamente sua 

dimensão material, ignora possíveis elementos espirituais, compreende o organismo 

humano como um conjunto de sistemas e órgãos interligados, de modo similar a qualquer 

outro mecanismo complexo. A ênfase depositada em bases anátomo-fisiológicas como 

alicerce fundamental da biomedicina reforça a noção de um corpo humano de caráter 

universal - em estrutura e dinâmica – cujo funcionamento independe de diferenças 

culturais, entre outras. 

A combinação desses princípios estruturantes consolidou uma visão mecanicista 

do corpo humano no estudo do processo saúde-doença. De acordo com Le Breton (apud 

Campos, 2009), em função dessa perspectiva mecanicista a medicina passou a ser 

compreendida como uma "física do homem", na qual os processos fisiológicos são 

analisados como os de uma máquina complexa e a doença, como uma falha a ser 

identificada e corrigida. 

Uma consequência significativa dessa representação fragmentada é a 

despersonalização do paciente, reduzido a um conjunto de órgãos e mecanismos, em 

detrimento de sua subjetividade e contexto. Helman (2009) analisa criticamente como 

este setor biomédico tende a transformar pacientes complexos em casos padronizados, 

submetendo-os a processos estruturais de despersonalização institucional que facilitam a 

intervenção técnica massificada mas obscurecem dimensões existenciais significativas da 

experiência de saúde-doença. O ambiente hospitalar atuaria como o local onde esse rito 

de transição social ocorre. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

74 

 

 

Os pacientes hospitalizados deixam para trás sua vida normal e entram 

em um estado de limbo, caracterizado por um sentido de 

vulnerabilidade e perigo. Como em outras instituições, como no 

exército ou na prisão, eles sofrem um ritual padronizado de admissão, 

que lhes priva de muitas das características de sua identidade social. 

Suas roupas são substituídas por um uniforme: pijama ou camisola. Na 

enfermaria, eles recebem um número e são transformados em um 

“caso” para diagnóstico e tratamento. Posteriormente, quando se 

recuperam, recebem de volta suas roupas e se reintegram à sua 

comunidade, na nova identidade social de uma pessoa “curada” ou 

“saudável”. (HELMAN, 2009, p.213) 

 

Esta lógica operacional mostra-se particularmente restritiva e incompleta quando 

confrontada com sistemas tradicionais complexos que entendem a saúde como fenômeno 

relacional, contextual e cultural. 

Finalmente, o Setor Popular (Folk) de Saúde ocupa posição intermediária entre o 

cuidado informal e o profissional/biomédico, formando um sistema local de saúde 

integrado, especialmente em locais em que a medicina profissionalizada é limitada. Em 

sua avaliação, Kleinman (1980) classifica indivíduos e práticas de cura que operam no 

setor popular em três categorias distintas: a que supõe habilidades sagradas; a que supõe 

habilidades seculares e a que supõe habilidades sagradas e seculares. Nessa classificação 

é possível observar a dificuldade para classificar a medicina popular como 

simultaneamente “sagrada” e “secular”. Na prática essa classificação é frequentemente 

fluida. Vale notar como tal modelo, por si só, reflete uma mentalidade inerentemente 

atrelada à perspectiva ocidental e sua herança da concepção dicotômica entre corpo e 

alma, entre secular e divino. 

Apesar dessa limitação epistemológica, a categorização de Kleinman (1980) 

acerca do setor popular possibilita realizar observações pertinentes, como por exemplo a 

participação de figuras populares, como os curandeiros, elementos-chave em suas 

comunidades, que não integram necessariamente o sistema oficial de saúde, ancorado na 

orientação biomédica. 

De acordo com Helman (2009), é grande a variedade de especialistas no setor 

popular, que inclui técnicos seculares - parteiras, herbalistas, quiropráticos e extraidores 

de dentes – e praticantes de cura espiritual - xamãs, clarividentes e profetas. Embora 

especialistas do setor popular constituam um grupo heterogêneo, muitos deles se 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

75 

 

organizam em associações com regras de entrada, códigos de conduta e intercâmbio de 

conhecimentos.  

Talvez a maior força desse modelo teórico que separa os sistemas de saúde em 

setores distintos não esteja necessariamente passível de questionamentos epistemológicos 

quanto à sua precisão. Mas, o que ele perde em precisão, ganha em amplitude porque por 

meio dele se faz possível mapear, com menos desgaste, conhecimentos complexos (e 

mesmo conflitantes) acerca da saúde e do cuidado e organizá-los em categorias de atuação 

distintas. 

- Sobre ÒÒgun 

Num exercício de aproximação do setor popular de saúde ao complexo de 

conhecimentos específico dos iorubás, pode-se observar que os onixégum, praticantes de 

òògun, a medicina tradicional iorubá, atuam socialmente como especialistas tradicionais 

legitimados, detentores de saberes transmitidos oralmente ao longo de linhagens 

transgeracionais específicas. Sua autoridade social deriva fundamentalmente do 

reconhecimento comunitário recebido e da maestria demonstrada e culturalmente 

validada ao longo do tempo.  

 

Contexto Teórico 2 - Oralidade, Escrita e Propriedade Intelectual 
 

 As incompatibilidades entre os saberes iorubás e a biomedicina ganham 

expressão crucial nos planos político e econômico no que diz respeito às formas de 

aquisição, transmissão, circulação e proteção do conhecimento. Houve um tempo em que 

o saber era preservado e transmitido exclusivamente por meio da oralidade e o 

conhecimento não possuía caráter privado: sua disseminação dependia da proximidade 

física e da interação constante entre emissor e receptor. 

Como destaca Ong (2002), as narrativas eram adaptadas às expectativas do 

público, resultando disso múltiplas versões da mesma história. Carboni (2010) argumenta 

que essa dinâmica impedia a privatização do saber, porque o monopólio de informações 

seria incompatível com a sobrevivência tanto do conhecimento quanto do grupo. 

O surgimento da escrita transformou radicalmente a relação humana com o 

conhecimento. Ao possibilitar que informações fossem armazenadas fora da memória 

humana, a escrita converteu a comunicação em um processo mais independente. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

76 

 

 

O texto escrito está isolado do contexto em que as palavras nascem. As 

palavras, em seu habitat oral natural, fazem parte de um presente real e 

existencial. Isso porque são dirigidas por um indivíduo real e vivo a um 

outro indivíduo real e vivo em um tempo específico e em um cenário 

real que sempre inclui mais do que meras palavras. Porém, em um texto 

escrito, as palavras estão sozinhas. (CARBONI, 2010, p.29) 

 

Ao adquirir existência objetiva o texto possibilitou a imobilização de códigos, 

ampliou os prazos de transmissão e garantiu a permanência do saber para além da vida 

de seus produtores. A leitura individualizou o acesso ao conhecimento, incentivou o 

acúmulo de informações, fomentou uma mentalidade enciclopédica. Além disso, abriu 

espaço para o surgimento de segredos, patentes e propriedade intelectual. No entanto, a 

escrita jamais eliminou completamente a oralidade, uma vez que seus códigos 

permanecem vinculados a sistemas sonoros. Segundo Ong, a atividade de leitura 

significa, inevitavelmente, a conversão (pelo uso de voz ou imaginação) de símbolos em 

sons, sendo, portanto, impossível prescindir completamente da oralidade.  

A persistência da oralidade revela o caráter comunal do conhecimento. Existe, na 

transmissão escrita de conhecimentos, um paradoxo: por mais isoladas que estejam as 

informações em seu formato textual, elas não se originaram de modo autônomo, pois 

dependeram da construção de conhecimentos baseada em informações pré-existentes. 

 

A tipografia havia transformado a palavra em uma mercadoria. O antigo 

mundo oral comunitário havia se dividido em propriedades privadas 

reivindicadas. A deriva da consciência humana em direção a um maior 

individualismo havia sido bem servida pela impressão. Claro, as 

palavras não eram exatamente propriedade privada. Elas ainda eram 

propriedade compartilhada até certo ponto. Os livros impressos 

ecoavam uns aos outros, quer se queira ou não. (ONG, 2002, p.129, 

tradução dos autores) 

 

A emergência histórica da escrita e, particularmente, da impressão tipográfica 

transformou radicalmente as relações humanas com o reconhecimento do que seriam 

saberes válidos. A escrita alfabética, a imprensa tipográfica e os meios digitais atuais, 

criaram as condições sociais necessárias para o surgimento progressivo da figura do autor 

individual e da noção moderna de obra original fixa. Esta transformação histórica criou 

um abismo epistemológico profundo entre os saberes tradicionais, que operam por meios 

orais e os regimes modernos de propriedade intelectual, que operam por meio de escritos.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

77 

 

Ao agir como propriedade, sob forma de propriedade intelectual, o saber 

biomédico demonstra uma agência que opera de modo apartado da personalidade das 

pessoas envolvidas no surgimento e manutenção de determinado saber. A propriedade 

intelectual se mostra alheia a aspectos performáticos, espirituais ou ritualísticos. Para 

além disso, as estruturas internacionais de proteção de conhecimentos intelectuais, ou 

seja, a denominação de novas propriedades intelectuais opera de modo a dificultar o 

reconhecimento e a validação de saberes oriundos das coletividades e perpetuados por 

meio da oralidade. 

A Organização Mundial da Propriedade Intelectual (OMPI / WIPO), como 

instituição internacional burocrática dominante, personifica e opera concretamente esse 

desencontro histórico, epistemológico e cultural profundo no cenário global 

contemporâneo. Apesar de sua retórica oficial diplomaticamente correta de inclusão 

cultural e diversidade epistemológica, seus mecanismos operacionais fundamentais 

(patentes comerciais, copyrights individuais, trademarks corporativos) mostram-se 

estrutural, conceitual e operacionalmente inadequados para proteger verdadeiramente, 

respeitar integralmente e valorizar adequadamente os Conhecimentos Tradicionais (CTs) 

e as Expressões Culturais Tradicionais (ECTs).  

A tentativa bem-intencionada, mas profundamente complexa de proteger 

legalmente saberes tradicionais por meio de mecanismos jurídicos modernos 

representaria, assim, um contrassenso epistemológico profundo, uma violência cultural 

significativa e uma inadequação conceitual radical. Um ato moderno que nega e destrói 

inevitavelmente a própria natureza comunitária, dinâmica e relacional daquilo que 

pretende proteger legalmente de forma estática e individualizada. O sistema de 

propriedade intelectual exige aspectos de ineditismo, aprimoração e inovação como 

requisitos para a validação de conhecimentos como passíveis de reconhecimento. Isso, 

por natureza, exclui a maior parte dos saberes transmitidos de maneira comunitária e oral 

entre gerações de povos. 

 

Por definição, isso aparenta excluir todos os tipos de CT e ECT, e 

muitas pessoas argumentam que, embora alguns tipos de direitos de 

propriedade intelectual possam ser usados para proteger criações ou 

inovações relacionadas a CT ou ECT, grande parte do sistema moderno 

de propriedade intelectual é inadequado para proteger muitos tipos e 

aspectos de CT e ECT. (WIPO, 2017, p.10, tradução dos autores) 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

78 

 

Ciardullo (2024) aponta para uma tripla periculosidade presente na tentativa de 

converter e proteger saberes coletivos e de embasamento oral como sendo propriedades 

intelectuais de caráter epistemológico, jurídico e político. 

Em primeiro lugar, ocorre uma incompatibilidade conceitual fundamental e 

insuperável entre saber ancestral e propriedade intelectual moderna, cuja concepção 

jurídica ocidental historicamente específica, exige legalmente como requisitos 

fundamentais e não negociáveis a novidade comercial demonstrada, a atividade inventiva 

individual comprovada e a potencial aplicação industrial lucrativa. Por sua própria 

definição, tais quesitos (legal, restritiva e culturalmente específica) necessariamente 

excluem saberes seculares comunitários, conhecimentos milenares coletivos e práticas 

tradicionais compartilhadas, que são precisamente a essência ontológica, o valor cultural 

e a natureza social dos conhecimentos tradicionais ancestrais.  

Um segundo risco ocorre na assimetria estrutural e histórica de poderes materiais: 

a OMPI opera burocraticamente transferindo para os povos originários culturalmente 

vulneráveis e economicamente marginalizados o ônus quase integral e praticamente 

insustentável de se protegerem legalmente utilizando ferramentas jurídicas complexas, 

linguisticamente herméticas, economicamente custosas e culturalmente alienígenas, 

ferramentas estas que foram historicamente criadas por e para corporações transnacionais 

poderosas, Estados Nações e interesses comerciais globalizados, não para comunidades 

tradicionais política e culturalmente diferentes. Este processo legal assimétrico 

inevitavelmente reforça, perpetua e aprofunda assimetrias de poder histórico-materiais 

profundamente arraigadas, reproduzindo relações coloniais de saber-poder no cenário 

contemporâneo. 

Por fim, existe o perigo da temporalidade jurídica incompatível com a 

perpetuidade cultural ancestral: as proteções de propriedade intelectual são temporárias, 

limitadas e comercialmente orientadas. Há limites de 7 anos para trademarks e 10 anos 

para design industrial (com a possibilidade de renovação de prazos mediante pagamentos 

de taxas). Em casos de patentes, as propriedades poderiam ser protegidas por 20 anos na 

maioria dos casos. Já para copyrights, comuns a obras literárias, audiovisuais e artísticas, 

o prazo se estende durante o período de vida de seu autor e mais 50 anos após sua morte. 

No entanto, o conhecimento iorubá tradicional, culturalmente significativo e 

ritualmente validado, é entendido como perpétuo, transgeracional, coletivamente 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

79 

 

possuído e cosmicamente fundamentado, transcendendo completamente as limitações 

temporais humanas, os interesses comerciais individuais e as lógicas jurídicas modernas. 

  

A promoção de mecanismos de defesa cultural ditos universais, ao 

alienarem povos de suas riquezas culturais, mantendo-os periféricos aos 

centros de decisão acaba, por conseguinte, reforçando práticas 

coloniais. (CIARDULLO, 2024, p.210) 

 

Por exemplo, do ponto de vista interno e culturalmente consistente da cosmologia 

iorubá tradicional, não faz o menor sentido afirmar que o axé de um orixá, de um ancestral 

venerável ou de um saber milenar coletivo e comunitariamente compartilhado tenha sua 

"proteção legal" expirada comercialmente após algumas décadas, como se esse axé fosse 

um produto comercial qualquer, com prazo de validade determinado. 

 

Em questão a Sacralidade de Ìbejì 
 

Na cosmologia iorubá, o nascimento é entendido como o momento em que o ser 

atravessa o portal de passagem do orum, dimensão espiritual, para o aiyê, dimensão física 

da existência. Os gêmeos, em iorubá, Ìbejì, são considerados manifestações do sagrado e 

ao nascerem trazem consigo equilíbrio, fertilidade e proteção espiritual à família que os 

recebe. Crianças gêmeas são consideradas orixás, o que indica a necessidade de realizar 

rituais de oferendas a elas desde o seu nascimento. 

A compreensão iorubá de nascimento transcende radicalmente as perspectivas 

biomédicas ocidentais contemporâneas. O nascimento de gêmeos não é apenas um evento 

biológico incomum ou uma curiosidade estatística e para compreendermos bem esse 

fenômeno é preciso realizar uma imersão profunda nessa cosmologia. Conforme já 

mencionado, o nascimento é o processo de passagem da condição existencial de habitante 

do orum para a condição de habitante do aiyê e quando o recém-nascido respira pela 

primeira vez ao nascer, emi, o princípio vital que o animará no novo contexto de vida, 

por primeira vez se manifesta no mundo material. Lembrando que, conforme ensina o 

mito, ao nascer a dimensão estritamente biológica do ser é animada pelo hálito ígneo, o 

sopro divino, insuflado por Eledunmare, o Ser Supremo, em todos os seres viventes. 

Esta perspectiva integra de modo indissociável dimensões biológicas, 

comunitárias e espirituais em uma visão unificada da existência humana. Gêmeos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

80 

 

expressam de modo significativo sua condição holística, pois sendo, simultaneamente, 

seres humanos e manifestações divinas, são portadores de um axé (força vital) que lhes é 

específico e lhes confere autoridade espiritual. Os gêmeos estão associados a alguns 

orixás, entre os quais Xangô e Oyá. Em algumas linhagens iorubás do território africano 

estão associados a Obatalá, modelador de corpos físicos e de cabeças.  

 

Orí rere kìí yà sẹ́yìn ọ̀nà ayé. 

Uma cabeça abençoada não se desvia de seu caminho de vida.  

 

Todo nascimento de Ìbejì é celebrado com rituais. A criança gêmea que nasce 

primeiro recebe o nome de Táyé ou Taiwo e a criança que nasce em seguida recebe o 

nome de Kẹ́hìndé. Segundo Ribeiro (1996), embora pela ordem dos nascimentos Táyé 

(Taiwo) seja o irmão mais velho, os iorubás entendem que espiritualmente Kẹ́hìndé é o 

irmão espiritualmente mais velho: Taiwo significa “Vai experimentar a Vida”, no sentido 

de que ele deve sair do ventre materno antes de Kẹ́hìndé, “O Último a Chegar” para 

verificar se as condições são favoráveis para a chegada do irmão mais velho.  

Rituais que acompanham cerimonialmente o nascimento – são entoados cânticos 

tradicionalmente prescritos, próprios para essa situação. É feito uso cerimonial ritualístico 

de cores simbólicas, com panos brancos e vermelhos; são realizadas oferendas 

alimentares cuidadosamente selecionadas e preparadas para essa finalidade litúrgica, 

entre as quais acará, ẹ̀kọ, epo e ewa. Muitos dos procedimentos litúrgicos adotados por 

ocasião do nascimento de gêmeos, alguns bastante sofisticados, foram desenvolvidos e 

aperfeiçoados ao longo de inúmeras gerações de prática ritualística continuada.  

Cabe assinalar que tais práticas cerimoniais não são meramente simbólicas ou 

expressivas: também operacionais e funcionais, são adotadas com a finalidade específica 

de  equilibrar o axé dos recém-nascidos e integrá-los adequadamente na complexa teia 

familiar e comunitária que os recebe. Cada elemento ritual, por mais simples que possa 

parecer, desempenha função específica e culturalmente reconhecida no processo de 

harmonização entre os planos espiritual e material. 

Práticas como a confecção do Èrò Ìbejì têm por finalidade manter o axé 

equilibrado caso um dos gêmeos venha a falecer, o que expressa a importância do 

reconhecimento comunitário e dos rituais realizados para  preservação da integridade do 

gêmeo sobrevivente. O Èrò Ìbejì, representação da figura humana, cuidadosamente 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

81 

 

esculpido e magicamente preparado, não consiste em mero objeto sentimental ou objeto 

de recordação pessoal: ele é um instrumento vital, indispensável e potente para 

preservação do equilíbrio energético do gêmeo sobrevivente e de toda a comunidade 

envolvida. Essa prática cerimonial de culto contínuo demonstra que o bem-estar 

individual é inalienável do equilíbrio comunitário e das relações harmoniosas com orum, 

a dimensão espiritual habitada por orixás e ancestrais veneráveis. 

E eis que surge a técnica de fertilização in vitro (FIV) ou seja, de inseminação 

artificial. Essa possibilidade de fecundação humana ocorrida em tubos de ensaio coloca 

em questão a autenticidade espiritual de gêmeos “produzidos” em laboratório. Além de 

colocar em questão a sacralidade de gêmeos fertilizados e gestados “artificialmente”, essa 

circunstância de fecundação favorece o entendimento de conceitos analíticos de saúde 

operantes em distintos campos socioculturais e históricos do cuidado humano. 

Ao viabilizar o nascimento de gêmeos, que em condições “naturais” talvez nunca 

nascessem, a biomedicina opera em um dos muitos campos de cuidados oferecidos a 

humanos. A FIV, operação contemporânea, se concentra, predominantemente, nos 

processos reprodutivos humanos. Quando a FIV é cotejada com o sistema tradicional 

iorubá, ocorre o encontro de campos experienciais distintos, que adotam posturas 

epistemológicas radicalmente distintas e este fato explica em parte muitos dos conflitos 

interpretativos que surgem quando estes diferentes sistemas de conhecimento e prática 

interagem no mundo contemporâneo. 

Apesar de não abordar precisamente questões relativas ao nascimento de gêmeos, 

ao tratar do tema “nascimento”, Campos (2009) traça uma distinção nítida entre a visão 

do setor biomédico profissional no processo de nascimento e o trabalho de parteiras em 

setores populares. Enquanto o modelo hospitalar de parto está centrado na perspectiva 

biomédica, a atuação da parteira se desenvolve em conformidade com um paradigma 

holístico de assistência. Nessa abordagem, os cuidados se estendem não apenas à 

gestante, mas também à sua rede de relações, com especial atenção a seu núcleo familiar. 

 

Trata-se, assim, de um modelo de assistência ao parto relacional, no 

qual a parteira interage constantemente com a mulher, seu parceiro e 

sua família, oferecendo a todos aqueles que participam do processo de 

nascimento uma linguagem ritual permeada por rezas que invoca, 

inclusive, forças sobrenaturais, e que lhes possibilita elaborar um 

sentido para a experiência da gravidez e do parto, ao mesmo tempo em 

que cuidam da saúde materno-infantil a partir dos aspectos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

82 

 

socioculturais próprios ao contexto no qual elas estão inseridas. 

(CAMPOS, 2009, p. 17) 

 

Quando se trata do nascimento de gêmeos, o que se observa é que não há uma 

agência do setor profissional biomédico capaz de, pelo menos, contemplar a 

complexidade e a amplitude de conhecimentos e relações socioculturais englobadas pelo 

conhecimento iorubá de intervenções próprias da área de saúde. O conhecimento 

complexo e multidimensional dos iorubás sobre os Ìbejì, transmitido não exclusivamente 

pela escrita, demonstra uma natureza informacional muito diversa dos conhecimentos 

científicos que se servem da tipografia. 

Com a fertilização in vitro e a reprodução assistida, embriões podem ser 

implantados e monitorados artificialmente, o que possibilita a concepção de gêmeos com 

controle científico sobre a sequência de nascimentos. Isto levanta questões relativas à 

sacralidade dos gêmeos fertilizados e criados em laboratórios. A fertilização in vitro 

possibilita o exercício de um controle tecnológico sobre a fecundação e a gestação sem 

precedentes históricos. Tais processos reprodutivos, antes considerados do domínio do 

sagrado ou considerados como manifestação de destinos individuais, se contrapõem a 

noções fundamentais do sistema tradicional iorubá? 

O eficaz controle laboratorial exercido sobre cada etapa da sequência de 

implantação embrionária, a seleção genética deliberada e o monitoramento tecnológico 

rigoroso da gestação representam uma intervenção radical em processos tradicionalmente 

vistos como manifestação de vontades e decisões espirituais transcendentes? 

Um argumento inicialmente presumível seria que a prática reprodutiva por meios 

biomédicos ao viabilizar (ou seja, criar uma via ou caminho) para possibilitar uma 

existência no aiyê estaria interferindo no destino de um ser humano. Sob um olhar menos 

atento, uma busca unicamente semântica poderia acusar esse “caminho” biológico como 

sendo um evento diretamente atrelado ao conceito de Orí. 

Tal afirmação, contudo, não encontra respaldo na visão ampla e abrangente da 

sabedoria iorubá acerca de Orí. Adeyinka Olaiya (2024) argumenta que Orí, apesar de 

correlacionado ao destino e eventos de desafio e conquistas do indivíduo, é muito mais 

complexo que uma mera correlação semântica. 

O Orí, como dimensão sagrada da identidade da pessoa, tem origem anterior ao 

nascimento, sendo, portanto, pré-existente ao evento biomédico do parto. A realização de 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

83 

 

ritos diários, orações e outras experiências ocorridas durante a jornada da existência no 

aiyê, todavia, são capazes de moldar o Orí da pessoa (Olaiya, 2024). Não há uma relação 

direta sine qua non entre um único evento (como o nascimento biomédico) e a definição 

final de um Orí. Conhecer as características do próprio Orí certamente traz benefícios 

para a própria vida. 

 

Compreender o próprio Orí ajuda a navegar na jornada terrestre com 

sabedoria e clareza. Proporciona discernimento sobre os pontos fortes 

e fracos de si mesmo, apoiando na superação de obstáculos e na 

conquista de realização pessoal e espiritual (OLAIYA, 2024, online, 

tradução dos autores). 

 

Olaiya argumenta que de acordo com a cosmopercepção iorubá, a ação de Orí se 

estende para além da realização pessoal ao desempenhar um papel fundamental na 

promoção de equilíbrio e harmonia na comunidade e no cosmos.". 

Um caso ilustrativo pode ser visto em Ìgbó Ọ̀rà, cidade localizada no sudoeste da 

Nigéria, que conta com a maior população relativa de gêmeos no mundo. Nessa cidade é 

mantida a tradição de celebrar os Ìbejì naturais, o que reforça a importância atribuída ao 

vínculo espiritual dos gêmeos entre si, com a comunidade e com os orixás. Em entrevista 

concedida pelo Obá Jimoh Olajide Titiloye, líder dessa cidade, reafirmou a singularidade 

espiritual dos Ìbejì naturais e apresentou uma perspectiva incisiva sobre essa questão 

fundamental: o nascimento autêntico de Ìbejì envolve um pacto sagrado inviolável por 

eles estabelecido com seus pares no orum antes de atravessarem o portal que conduz ao 

aiyê. Esse fato transcende completamente o potencial de ação da biomedicina. 

 

Cada gêmeo que nasce carrega axé, é sinal de alegria, prosperidade e 

longevidade. O nascimento de Ìbejì é um pacto sagrado entre Òṛun e 

Àiyé, algo que nenhum ser humano poderia produzir. Filhos gerados 

pela mão do homem - pela máquina ou pela agulha - são crianças que 

devem ser amadas e respeitadas. Mas não podemos confundir: não são 

Ìbejì no sentido espiritual s eles atribuído. O culto aos Ìbejì é culto a um 

mistério divino, e não a uma técnica humana. (AWOYEMI, 2018, n.p.) 

 

O Dr. Taiwo Awoyemi, gêmeo e estudioso da cultura iorubá, defende haver 

primazia do ritual tradicional sobre a técnica moderna, afirmando consistentemente que 

a ciência biomédica pode certamente aperfeiçoar processos biológicos materiais, mas não 

opera para além dessa dimensão, sendo, portanto, incompleta na concepção de Ìbejì. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

84 

 

 

Se Ìbejì é Orixá por vontade divina, podemos venerar gêmeos nascidos 

graças a uma produção humana? A ciência pode aperfeiçoar 

procedimentos do processo de nascimento, mas não pode programar o 

axé. (AWOYEMI, 2018, n.p.) 

 

Enquanto Olupona (2011), Abimbola (1976) e Ọdúnlami (2009) enfatizam a 

sacralidade dos gêmeos naturais, Awoyemi (2018) abre espaço para a integração de 

gêmeos “artificiais”, desde que respeitada a tradição. A modernidade apresenta novos 

desafios. Com a fertilização in vitro e outras técnicas laboratoriais, gêmeos podem nascer 

por ação humana e para Awoyemi, esses gêmeos só podem ser reconhecidos como Ìbejì 

se forem integrados aos rituais tradicionais e celebrados de acordo com a cosmologia 

iorubá. A ciência cria vida, mas não gera o axé, a força espiritual que torna um gêmeo 

sagrado. Todos os autores consideram aceitável integrar gêmeos “artificiais” nos rituais 

de Ìbejì, celebrá-los com cânticos apropriados e reconhecê-los como Ìbejì modernos para, 

assim, preservar seu vínculo espiritual com sua comunidade no orum. O ofó apresentado 

a seguir expressa esse fato: 

 

A kò mọ́ ibi tí Ọlódùmarè fi ọ̀nà sí; Ìbejì kì í dákẹ́dàké, ayọ̀ wà nínú 

wọn! 

Não sabemos onde Ọlódùmarè abriu o caminho; os Ìbejì não 

permanecem em silêncio - a alegria vive neles! 

 

De acordo com esse entendimento, gêmeos concebidos artificialmente em 

laboratórios são certamente crianças humanas a serem amadas, respeitadas e cuidadas 

individualmente, embora não possam ser consideradas Ìbejì autênticos por lhes faltarem 

elementos espirituais que demandam rituais e sentido comunitário profundo. 

A condição de gêmeos “artificiais” nos coloca diante de uma questão relevante: a 

de um saber ancestral perante a realidade contemporânea. De acordo com renomados 

autores iorubás, entre os quais, Jacob K. Olupona (2011), Wande Abimbola (1976), 

Taiwo Awoyemi (2018), Taye Ọdúnlami (2009), Síkírù Sàlámì (2024) e Olukemi Salamí 

(2022), na tradição iorubá o conceito de Ìbejì transcende a mera biologia do nascimento 

de gêmeos. Eles também devem ser considerados como manifestações do Sagrado, como 

portadores de axé, a energia vital que traz equilíbrio, alegria e prosperidade à família e à 

comunidade. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

85 

 

Para esses autores, o que caracteriza um Ìbejì é a combinação de destino, axé e 

reconhecimento ritual. A TIV, reprodução assistida, apresenta desafios modernos, sem, 

contudo, comprometer a sacralidade dos gêmeos, sacralidade promotora de integração 

ritual e comunitária. A flexibilidade da tradição iorubá favorece o diálogo com a ciência 

sem perda de reverência pelo sagrado, como ilustra o itan do Odu Ọ̀sẹ̀ Túrá apresentado 

a seguir. 

 

Kò sí ọ̀nà tí Ọlódùmarè ò lè gbà, Kò sí ọmọ tí Ifá ò lè dá. 

Não há caminho que Ọlódùmarè não possa tomar; não há criança que 

Ifá não possa salvar. 

 

Jacob K. Olupona (2011) enfatiza que os Ìbejì são filhos do mistério, e que rituais 

como a confecção do Èrò Ìbejì são fundamentais para manter a harmonia espiritual, 

especialmente se ocorrer o falecimento de um dos gêmeos. Wande Abimbola (1976), 

assinala que o nome dado tradicionalmente aos gêmeos - Táyé e Kẹ́hìndé - os conecta a 

seu destino. Taye Ọdúnlami destaca a dimensão ritual e cósmica dos Ìbejì, considerados 

pequenos orixás, cuja presença exige celebração e preservação do equilíbrio espiritual. 

Portanto, a tradição iorubá se mantém essencialmente espiritual e ritualística, mas 

demonstra flexibilidade diante de novas possibilidades trazidas pela modernidade. 

Gêmeos fertilizados em laboratórios podem ser reconhecidos como Ìbejì modernos, 

contanto que haja reconhecimento ritual e espiritual. O que define um Ìbejì não é o 

método de concepção e sim a pertença à sua comunidade no orum.  

Mesmo com intervenções tecnológicas, a essência de Ìbejì permanece a mesma: 

espírito, axé e alegria, sempre conectando aiyê e orum. 

 

Considerações Finais: Perspectivas Futuras para Pesquisas e Diálogos 

 

O conhecimento tradicional iorubá sobre os Ìbejì oferece uma integração entre 

dimensões materiais, espirituais inexistentes na acepção biomédica, operando sob outro 

regime de cultura, relações sociais, hierarquia de conhecimentos e poder. 

O surgimento das tecnologias de reprodução assistida, particularmente a 

fertilização in vitro (FIV), problematiza esta cosmologia estabelecida ao introduzir uma 

concepção tecnologicamente mediada que parece desafiar noções tradicionais de caminho 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

86 

 

(Orí) e vontade divina. Esta aparente contradição, no entanto, revela-se mais profunda: 

ela expõe o choque entre sistemas epistemológicos distintos que operam com 

pressupostos conflitantes sobre a natureza da realidade, da pessoa humana e do 

conhecimento. De um lado, um sistema integrado que compreende a pessoa como uma 

rede complexa de relações entre o físico, o espiritual e o comunitário; de outro, um 

sistema biomédico que opera predominantemente através da fragmentação e do 

isolamento do fenômeno biológico de seus contextos significativos culturais e espirituais. 

Essa dualidade se faz presente, também, nas distintas naturezas entre os 

mecanismos de comunicação e transmissão de conhecimentos presentes em ambos os 

sistemas: enquanto a concepção de Ìbejì na tradição iorubá se estabeleceu e perpetuou por 

redes de conhecimentos fundamentados em práticas originadas na oralidade, operando, 

portanto, na coletividade da informação, os mecanismos de transmissão e controle 

informacional acerca dos processos de fertilização in vitro se baseariam em transmissões 

de conhecimentos fundamentadas no isolamento e controle da informação encapsulada 

na forma textual e proprietária. 

Num mundo contemporâneo progressivamente dominado por lógicas 

individualistas, mercantilistas e fragmentadoras, estes saberes tradicionais ressalvam o 

equilíbrio dinâmico de redes relacionais complexas que conectam os vivos entre si, com 

seus ancestrais, com o mundo natural e com o plano espiritual. Sua resistência histórica 

aos regimes modernos de propriedade intelectual aponta consistentemente para formas 

alternativas de produção, circulação e valorização do conhecimento baseadas na partilha 

generosa, na responsabilidade comunitária e no respeito. 

O diálogo crítico entre òògun e biomedicina contemporânea revela a urgência 

política de desenvolvimento de formas inovadoras de pluralismo epistemológico que 

permitam a coexistência respeitosa, o enriquecimento mútuo e a fertilização cruzada de 

diferentes sistemas de conhecimento, sem que isto implique necessariamente a 

subordinação de uns a outros. O reconhecimento substantivo da autodeterminação 

epistêmica dos povos tradicionais é condição necessária para a construção de sociedades 

verdadeiramente pluriculturais, descolonizadas e democraticamente vibrantes. 

O estudo aprofundado de Ìbejì na contemporaneidade sugere caminhos frutíferos 

para pesquisas futuras que poderiam aprofundar nossa compreensão destas questões 

complexas. Investigações empíricas sobre as experiências concretas de famílias que 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

87 

 

utilizam simultaneamente tecnologias reprodutivas modernas e práticas tradicionais de 

cuidado poderiam iluminar as complexas negociações culturais que ocorrem 

cotidianamente na interface de sistemas de conhecimento distintos entre si. 

A reflexão sobre os Ìbejì convida a repensar relações mais amplas entre 

conhecimento, poder, cuidado coletivo e justiça epistêmica nas sociedades 

contemporâneas globalizadas. Seu persistente vigor cultural testemunha não apenas a 

resiliência das tradições africanas, mas também a atualidade permanente de suas 

contribuições ricas e complexas para o pensamento humano sobre questões fundamentais 

da existência. Trazer para o universo da academia conhecimentos oriundos de uma 

ancestralidade que provém da oralidade e coletividade significa não apenas escutar tais 

vozes outras com respeito que merecido e tardio por parte da academia, mas reconhecer 

nelas fontes vivas de sabedoria indispensável para os desafios complexos do nosso tempo. 

O nascimento de Ìbejì combina biologia, espiritualidade e cultura. Gêmeos 

naturais carregam axé e são cultuados como orixás. Gêmeos nascidos por reprodução 

assistida podem ser integrados a rituais tradicionais, podem ser reconhecidos como Ìbejì 

modernos. A tradição iorubá, orgânica e sábia permite que a ciência complemente, mas 

nunca substitua, o mistério do nascimento. 

 

Referências Bibliográficas 
 

ABIMBOLA, Wande. Ifá: An Exposition of Ifá Literary Corpus. Ibadan: Oxford 

University Press, 1976. 

AWOYEMI, Taiwo. Cultural Perspectives on Twins in Yorùbá Society. Lagos: 

University of Lagos Press, 2018. 

CAMPOS, Edemilson Antunes de: “Aspectos socioculturais e as práticas de cuidados em 

enfermagem”. In. NAKAMURA, E., MARTIN, D. e SANTOS, J.F.Q. Antropologia para 

Enfermagem. Barueri, SP: Manole, 2009, pp. 59-81. 

CARBONI, Guilherme. Direito Autoral e Autoria Colaborativa: na economia da 

informação em rede. São Paulo: Quartier Latin, 2010. 

CIARDULLO, Daniel. Abstração Da Autoria E Industrialização Autoral: A 

monopolização das ideias, criatividades e coletividades. Dissertação (Mestrado) - 

Programa de Pós-Graduação Interunidades em Estética e História da Arte, Universidade 

de São Paulo. São Paulo, 2024. 

HELMAN, Cecil G. Cultura, saúde e doença [recurso eletrônico] / Cecil G. Helman; 

Trad. Ane Rose Bolner. 5. ed. Dados eletrônicos. Porto Alegre: Artmed, 2009.  

KLEINMAN, Arthur. Patients and Healers in the Context of Culture. Berkeley: 

University of California Press, 1980, pp. 49-70.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

88 

 

LANGDON, Esther Jean; WIIK, Flávio Braune. “Antropologia, Saúde e Doença: uma 

introdução ao conceito de cultura aplicado às ciências da saúde.” Revista Latino-

Americana de Enfermagem, [S. l.], v. 18, n. 3, p. 459-466, 2010. 

ỌDÚNLAMI, T. Rituals and Spirituality of Ìbejì. Ibadan: Rex Charles Publications, 

2009. 

OLAIYA, Adeyinka. Orí: The Yorùbá Philosophy, Blueprint, and Footstep Crafted in 

the Spiritual Realm. Ancestral News, Nigéria, jul. 2024. Disponível em: 

https://ancestrals.com.ng/2024/07/25/ori-the-yoruba-philosophy-blueprint-and 

footsteps-crafted-in-the-spiritual-realm-adeyinka-olaiya/ 

OLUPONA, Jacob K. City of 201 G: The Yoruba Concept of Ìbejì. New York: 

Bloomsbury Academic, 2011. 

ONG, Walter J. Orality and Literacy: The Technologizing of the Word, Routledge, 2002. 

ONU – Organização das Nações Unidas. Basic documents: forty-ninth edition (including 

amendments adopted up to 31 May 2019). Geneva: World Health Organization; 2020. 

Licence: CC BY-NC-SA 3.0 IGO. Disponível em: 

https://apps.who.int/gb/bd/pdf_files/BD_49th-en.pdf. Acessado em: 20/10/2025. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Alma Africana no Brasil. Os Iorubás. São Paulo: Oduduwa, 

1996.  

SALAMÍ, Olukemi A. Ribeiro. “For an ethnomedicine enriched by human diversity.” 

Einstein (São Paulo), São Paulo, v. 20, eCE6083, fev. 2022. 

https://doi.org/10.31744/einstein_journal/2022CE6083.  

SÀLÁMÌ, Síkírù; FRIAS, Rodrigo Ribeiro. Dicionário Iorubá-Português/Português-

Iorubá. São Paulo: Oduduwa, 2025 (no prelo).  

SÀLÁMÌ, Síkírù; RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exu e a ordem do universo. 3. Ed. São 

Paulo: Oduduwa, 2024. 

WORLD INTELLECTUAL PROPERTY ORGANIZATION (WIPO). Protect And 

Promote Your Culture: A Practical Guide To Intellectual Property For Indigenous 

Peoples And Local Communities. Wipo: Geneva (2017). Disponível em: 

https://www.wipo.int/edocs/pubdocs/en/wipo_pub_1048.pdf 

 

Recebido em: 04-11-2025 

Aprovado em: 19-11-2025 

https://ancestrals.com.ng/2024/07/25/ori-the-yoruba-philosophy-blueprint-and
https://www.wipo.int/edocs/pubdocs/en/wipo_pub_1048.pdf

