
 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

6 
 

DESAFIOS EPISTEMOLÓGICO-METODOLÓGICOS 

NA BUSCA DE COMPREENSÃO DO SISTEMA 

SIMBÓLICO IORUBÁ 
 

Ronilda Iyakemi Ribeiro1 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.59778 

 

Resumo: Com o objetivo de tecer considerações a respeito dos desafios epistemológico-

metodológicos na busca de compreensão do sistema simbólico iorubá, neste estudo é 

particularizada a escuta de histórias de vida, procedimento bastante utilizado em 

pesquisas etnográficas. A abordagem desse tema é realizada por meio do estudo da 

biografia de Kuburat, 32 anos, mulher iorubá de Abeokutá, capital de Ogun State, Nigéria, 

África do Oeste, que não tem sorte no amor, o que lhe causa sofrimento psíquico. A 

compreensão de seu sofrimento é realizada sob a ótica da medicina baseada em evidências 

e sob a ótica de òògun, a indissociável medicina-magia-religião dos iorubás. Breves 

considerações sobre a convivência de òògun com a medicina baseada em evidências em 

solo africano são seguidas de ponderações a respeito do pensamento, da palavra e do 

silêncio no sistema simbólico iorubá. Também são realizadas ponderações sobre o não-

dito, o interdito e o mal-entendido na comunicação da tríade responsável pela coleta de 

dados em entrevistas etnográficas realizadas em território linguístico e semântico distinto 

daquele ao qual pertence o pesquisador: Tríade Pesquisador/Informante/Intérprete. 

Finalmente trago para o debate questões relativas à transdisciplinaridade, que associa aos 

saberes das grandes áreas do conhecimento acadêmico, conhecimentos não acadêmicos e 

conhecimentos das culturas ancestrais e das tradições religiosas e místicas 

 

Palavras-chave: Etnomedicina. Etnopsicologia. Sistema Simbólico Iorubá. Òògun. 

Sofrimento psíquico. Transdisciplinaridade.  

 

DESAFÍOS EPISTEMOLÓGICOS Y METODOLÓGICOS EN 

LA BÚSQUEDA DE LA COMPRENSIÓN DEL SISTEMA 

SIMBÓLICO YORUBA 
 

Resumen: Con el fin de hacer consideraciones sobre los desafíos epistemológico-

metodológicos en la búsqueda de la comprensión del sistema simbólico yoruba, este 

estudio particulariza la escucha de historias de vida, un procedimiento ampliamente 

utilizado en la investigación etnográfica. El abordaje de este tema se realiza a través del 

estudio de la biografía de Kuburat, de 32 años, una mujer yoruba de Abeokutá, capital del 

estado de Ogun, Nigeria, África Occidental, que tiene mala suerte en el amor, lo que le 

causa sufrimiento psíquico. La comprensión de su sufrimiento se lleva a cabo desde la 

perspectiva de la medicina basada en la evidencia y desde la perspectiva del òògun, la 

inseparable medicina-magia-religión de los yorubas. Breves consideraciones sobre la 

 
1 Professora Sênior da Universidade de São Paulo. E-mail: iyakemi@usp.br 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

7 
 

coexistencia del òògun con la medicina basada en la evidencia en suelo africano son 

seguidas por consideraciones sobre el pensamiento, el habla y el silencio en el sistema 

simbólico yoruba. También se hacen consideraciones sobre lo no dicho, lo prohibido y el 

malentendido en la comunicación de la tríada responsable de la recolección de datos en 

entrevistas etnográficas realizadas en un territorio lingüístico y semántico diferente al que 

pertenece el investigador: Tríada Investigador/Informante/Intérprete. Finalmente, traigo 

al debate temas relacionados con la transdisciplinariedad, que asocia conocimientos de 

las principales áreas del conocimiento académico, conocimientos no académicos y 

conocimientos de culturas ancestrales y tradiciones religiosas y místicas 

 

Palabras clave: Etnomedicina. Etnopsicología. Yoruba. Òògun. Sufrimiento psíquico. 

Transdisciplinariedad.  

 

Le langage est source de malentendus.  

Mais, chaque jour, tu pourras t'asseoir un peu plus près. 

Antoine de Saint-Exupéry. Le Petit Prince, 1943 

 

Pesquisadora da área de ciências humanas e sociais há mais de meio século, 

vivenciei e continuo vivenciando o desenvolvimento de teorias e metodologias diversas. 

Iniciei meu caminho com uma pesquisa quantitativa de mestrado, que me custou sete anos 

de trabalho e conduziu a resultados totalmente inúteis e descartáveis. O tempo foi 

passando, as ciências se desenvolvendo e as pesquisas qualitativas conquistando 

legitimidade crescente. Também fomos nos desenvolvendo da multidisciplinaridade para 

a interdisciplinaridade, e desta, para a transdisciplinaridade. 

Foi assim que pude me servir do método etnográfico ao realizar pesquisa de 

campo para a produção de minha tese de doutorado em Psicologia (USP), intitulada A 

Mulher, o Tempo e a Morte. Envelhecimento Feminino no Brasil e na Nigéria (iorubás), 

concluída em 1987. O trabalho de campo foi realizado em Abeokutá, capital do estado de 

Ogun, Nigéria (África do Oeste), onde estive movida pelo desejo de ouvir mulheres 

iorubás para conhecer seu modo de compreender a vida, a morte e o pós-morte.  

Em 1996 eu concluiria a produção de minha tese de doutorado em Antropologia 

(USP), intitulada Mãe Negra. O significado Iorubá da Maternidade, com pesquisa de 

campo igualmente realizada em Abeokutá, onde voltei a ouvir mulheres iorubás.  

De 1996 até agora se passaram três décadas de progresso das ciências e de 

desenvolvimento da multi, inter e transdisciplinaridade. Ao longo desses anos muitas 

leituras, reflexões e debates foram desenvolvidos. Fui ensinando-aprendendo novas 

formas de pesquisar junto às sucessivas gerações de pesquisadores, cujo desenvolvimento 

acompanhei/acompanho.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

8 
 

A obra de Oropeza (2018) tem se mostrado indispensável às minhas reflexões. 

Intitulada Investigacion Cualitativa: metodologia, relaciones y etica. Estrategias 

biográficas-narrativas, discursivas y de campo, essa obra reúne elementos fundamentais 

para o pensar crítico latino-americano. 

Recentemente, e por acaso, conheci o trabalho Conversando com Gaspare 

Spatuzza. Um relato de vida, uma história de chacinas (2018), de Alessandra Dino, 

italiana dedicada a estudos no campo da Sociologia Jurídica. O que teria esse livro a ver 

comigo? A leitura do Sumário me ofereceu algumas pistas – alguns dos temas abordados 

pela autora são de elevado interesse para mim. Ao fazer referência a seu procedimento de 

escuta da biografia de Gaspare Spatuzza, líder mafioso encarcerado na Itália, Alessandra 

diz que sua intenção é a de “ir ao cerne das feridas”, registrar “autobiografias plurais”, 

“viver para contar”, “ouvir o não-dito”... 

Há impedimentos próprios da comunicação humana. Como superá-los? Ou apenas 

conseguimos atenuá-los? Tais impedimentos, presentes na interação humana do dia a dia, 

se fazem igualmente presentes nas interações estabelecidas entre pesquisadores e 

colaboradores de pesquisas desenvolvidas interculturalmente. Por que seria diferente? 

Quando me proponho a ouvir uma história de vida, uma narrativa autobiográfica, 

me percebo disposta a acreditar em tudo o que ouço a não ser que controvérsias sejam 

evidenciadas. Mas posso me perguntar: qual das personas de meu/minha interlocutor/a 

está se expressando verbalmente? A história narrada é expressão de verdades? E mais: 

como sou percebida? Qual ou quais estereótipos humanos estão sendo projetados em 

mim? Em suma: com quem estou falando e com quem meu/minha interlocutor/a supõe 

estar falando? 

Como foi cantado por Mário de Andrade (1929) na obra Remate de Males,  

 

Eu sou trezentos, sou trezentos-e-cinquenta,  

Mas um dia afinal eu toparei comigo...  

 

Outra menção à multiplicidade da Pessoa encontramos num texto de autoria 

atribuída a Friedrich Nietzsche, porém não confirmada: 

 

Eu sou vários! Há multidões em mim. Na mesa de minha alma sentam-

se muitos, e eu sou todos eles. Há um velho, uma criança, um sábio, um 

tolo. Você nunca saberá com quem está sentado ou quanto tempo 

permanecerá com cada um de mim. Mas prometo que, se nos sentarmos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

9 
 

à mesa, nesse ritual sagrado eu lhe entregarei ao menos um dos tantos 

que sou, e correrei os riscos de estarmos juntos no mesmo plano. Desde 

logo, evite ilusões: também tenho um lado mau, ruim, que tento manter 

preso e que quando se solta me envergonha. Não sou santo, nem 

exemplo, infelizmente. Entre tantos, um dia me descubro, um dia serei 

eu mesmo, definitivamente. (Sem referência precisa) 

 

A mesma noção é expressa de modo muito simples num dito popular africano:  

 

São muitas as pessoas na Pessoa. 

 

Considerando haver duas Pessoas múltiplas interagindo durante entrevistas 

etnográficas, podemos perguntar: quem está falando com quem? Do mesmo modo, 

durante a conversa entabulada é recomendável estarmos atentos à possível ocorrência de 

não-ditos, interditos, falseamentos e, ainda, falsas memórias. Quanto haverá de verdade 

nos dados obtidos durante entrevistas de modo geral e, especialmente, em entrevistas 

realizadas em sociedades e culturas distintas da nossa, por vezes com idiomas 

radicalmente diferentes.  

Visando aprofundar minha compreensão do sistema simbólico iorubá, a mim 

interessa problematizar essa temática e refletir sobre ela toda vez que obtenho dados 

primários em campo e toda vez que obtenho dados secundários nas obras de referência. 

Em pesquisas etnográficas, um dos focos principais a serem considerados é o fato, muitas 

vezes vivenciado por pesquisadores, de que pode ocorrer um hiato entre o “dever” do 

testemunho e a impossibilidade da narração por algum tipo de interdição. 

Mas, neste artigo estas considerações de ordem geral atendem apenas à finalidade 

de constituírem o cenário no qual são realizados os encontros de pesquisadores com 

colaboradores participantes das entrevistas etnográficas realizadas. 

Insisto na constatação de que a verticalidade dos determinantes de ordem pessoal 

entrecruza, inevitavelmente, com a horizontalidade dos determinantes históricos e 

socioculturais. E a constatação de que todo impulso para escrever deita raízes no desejo 

de buscar mais um seixo para a construção de si mesmo e no impulso para participar da 

construção de saberes, necessariamente uma tarefa coletiva.   

Em nosso caso, a linha horizontal é traçada historicamente pelo fato de 

pertencermos à sociedade brasileira, pluricultural e multirracial neste país que ocupa o 

nobre segundo posto em população negra no planeta e o nobre primeiro posto em 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

10 
 

concentração demográfica de negros fora do continente africano. Sim. Mas o que dá pra 

rir dá pra chorar: a história de nosso país também nos envergonha por ser ele o último a 

abolir a escravidão, que tendo perdurado por 350 de seus 525 anos de existência, 

determinou que sete em cada dez dias de  nossa história fossem vividos sob o regime 

escravocrata. 

Como evitar as sérias consequências de tais condições históricas? Somente 

poderia ter ocorrido o que de fato ocorreu: a construção de um inconsciente e de um 

imaginário coletivos repletos de estereótipos negativos da África, de seus descendentes e 

de tudo que lhe diga respeito. Acrescenta-se a isso o silêncio quase absoluto que pairou, 

e em boa medida ainda paira, sobre a história e a geografia da África, sobre suas 

concepções filosóficas, epistemológicas, religiosas, sobre seus saberes tradicionais, 

confirmando a fala de Ali Wiesel, Prêmio Nobel da Paz (1986): “o carrasco mata duas 

vezes, a segunda, pelo silêncio”.   

Nesse contexto histórico-social constatamos o quanto é frequente o uso de 

histórias de vida e de narrativas biográficas como recurso metodológico em pesquisas das 

ciências humanas e sociais, muitas vezes sem questionamento algum a respeito da 

“veracidade” da história narrada. Ao narrar a própria trajetória biográfica, Chimamanda 

Ngozi Adiche (2019), nigeriana da etnia igbo, intitula sua narrativa O perigo de uma 

história única, enfatizando que um mesmo fenômeno, uma mesma ocorrência, podem ser 

narrados de muitos modos, sendo mesmo recomendável evitarmos toda e qualquer 

história única.  

Igualmente recomendável é que o uso de narrativas como recurso metodológico 

seja continuamente questionado. Não para ser evitado. Apenas para que possamos lidar 

criteriosamente com nossos dados de campo. Questões epistemológicas e metodológicas 

sobre o uso de histórias de vida e de narrativas biográficas é particularmente delicado em 

contextos nos quais lidamos com temas “proibidos” ou temas-tabu. Também delicado nas 

pesquisas interculturais. Exemplificam isso os depoimentos de homens e mulheres cuja 

escuta depende do apoio de um intérprete e depoimentos de pessoas cuja experiência de 

vida as colocou em sistemas coletivos que adotam o silêncio como regra de ouro.  

Tenho me preocupado em questionar, do ponto de vista metodológico, o próprio 

sentido da narração no que diz respeito à “veracidade” daquilo que é dito pelos 

interlocutores participantes de nossas tentativas de produzir saberes por meio de 

pesquisas científicas. Isto sem ignorar, evidentemente, as inevitáveis ambivalências e 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

11 
 

“contaminações”, ou seja, o que nós pesquisadores/as experimentamos durante cada 

conversa, cada interlocução, cada situação de diálogo. Com ambivalências e 

“contaminações” temos que lidar sempre, pois elas integram características da 

metodologia de pesquisa eleita por nós.  

Mantendo essa preocupação como cenário de fundo, no presente contexto 

pretendo retomar parte dos dados obtidos por integrantes do Grupo de Pesquisa (CNPq-

UNIP) Estudos Transdisciplinares das Heranças Africana e Indígena e do Grupo de 

Pesquisa e Estudos Transdisciplinares do Saber Tradicional Iorubá (Centro Cultural 

Oduduwa), ambos coordenados por mim. Durante o estudo de cunho etnopsicológico e 

etnomédico intitulado Fatores etiológicos de sofrimentos psíquicos: a ótica tradicional 

iorubá (África Ocidental), desenvolvido em coautoria (Ribeiro; Sàlámì; Frias, E.R.; Frias, 

R.R.; Salamí, O.A.R., 2022), estabelecemos o objetivo de discorrer sobre fatores 

etiológicos de sofrimentos psíquicos sob a ótica tradicional iorubá e a ótica da medicina 

baseada em evidências. 

O método adotado no referido estudo associou dados secundários obtidos em 

fontes bibliográficas e virtuais a dados primários, obtidos por meio de observação 

participante e de entrevistas semi-dirigidas realizadas em Abeokutá (estado de Ogun, na 

Nigéria) e de entrevista realizada com médica psiquiatra de São Paulo, Brasil. O 

referencial teórico privilegiou a recente produção acadêmica de pesquisadores africanos 

e a produção do Grupo de Pesquisa (CNPq-UERJ) Racionalidades Médicas e Práticas de 

Saúde, liderado por Madel Terezinha Luz, especialmente a obra Racionalidades médicas 

e práticas integrativas em saúde: estudos teóricos e empíricos (Luz e Barros, 2012).  

Madel Therezinha Luz é responsável pela criação do conceito de racionalidades 

médicas (1990). Seu trabalho contribuiu de modo significativo para a legitimação das 

práticas integrativas e complementares em saúde, relacionadas à medicina convencional, 

ou biomedicina. 

Um de nossos interesses foi o de explorarmos melhor alguns aspectos do encontro 

do tradicional com o moderno na Nigéria. Especialmente, verificar como a medicina 

baseada em evidências convive com òògun, a medicina tradicional iorubá, de cunho 

vitalista, cujos procedimentos médico-mágico-religiosos têm se mostrado eficazes. No 

estudo ora mencionado foram registradas narrativas biográficas de mulheres iorubás. 

Trago para o presente contexto uma dessas narrativas.  

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

12 
 

Kuburat, mulher Iorubá, não tem sorte no amor  
 

Kuburat, mulher iorubá de Abeokutá, entrevistada aos 32 anos de idade por 

Iyakemi, apesar de saudável, bela e elegante, não atrai pretendentes. Todo o seu empenho 

de muitos anos redundou em fracasso e sua solidão a afetou física e psicologicamente. 

Em procura de atendimento para seu desequilíbrio psíquico ouviu de um babalaô a 

resposta para a pergunta que se tornara central em sua vida: “Por que não consigo um 

pretendente, um namorado, um homem que queira ser meu companheiro?”. A consulta a 

Ifá-Orunmilá, Orixá da Sabedoria, Testemunha de todos os nascimentos na terra, trouxe 

a resposta: embora não estivesse ciente disso, Kuburat é uma mulher que já nasceu casada 

e homem algum ousará provocar a ira de seu marido. Casada? Sim! Casada com um okó-

órun, “espírito-marido”, “marido espiritual” habitante de orun, o plano espiritual. 

Embora a informação trazida pelo oráculo de Ifá lhe proporcione um certo alívio, 

pois saber que suas tentativas fracassadas não se devem a uma incompetência pessoal já 

eleva sua autoestima. Saber-se casada com um habitante do orun implica lembrar-se de 

que uma união dessa natureza jamais teria ocorrido se ambos não pertencessem ao mesmo 

egbé, à mesma sociedade espiritual. Implica lembrar-se também que casamentos como o 

seu são testemunhados por outros membros do mesmo egbé, fato que impossibilita a 

ruptura do vínculo conjugal. Decorre disso a necessidade de Kuburat reconhecer o 

inquestionável fato de que, sendo esposa de um habitante do orun, deverá permanecer 

solteira no aiyê, plano físico da existência. 

A consulta oracular foi realizada por um babalaô que iniciou sua leitura logo 

depois de solicitar permissão ao Ori, divindade pessoal de Kuburat, para adentrar aos 

mistérios de seu ipin Orí (destino do Ori). O babalaô disse a Kuburat que sua vinda ao 

aiyê não teria sido autorizada pela liderança de seu egbé de pertença, nem autorizada por 

seu marido espiritual, caso ela não tivesse concordado com a condição de receber visitas 

noturnas de seu esposo espiritual, fazer amor com ele e lhe ser fiel e leal, impedida, pois, 

de contrair núpcias com um habitante do plano físico e de gestar filhos biológicos. 

O que lhe restou depois de conhecer essa determinação de seu destino? Tudo o 

que lhe restou foi aceitar a própria sorte e ser consolada pelo fato de já ser casada e de 

poder ser mãe de espíritos-filhos, nascidos dos encontros amorosos noturnos com seu 

okó-órun, espírito-marido, marido espiritual.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

13 
 

Considerando haver em diversas etnias da sociedade tradicional africana a 

convicção de ser possível essa modalidade de casamento, seja entre uma mulher e um 

okó-órun, seja entre um homem e sua ayá-órun, espírito-esposa, esposa espiritual, Jimoh 

(2015) investigou esse fenômeno em dois grupos do sudoeste da Nigéria. Um desses 

grupos foi constituído por nigerianos da etnia igbo e o outro grupo constituído de 

nigerianos de tradição islâmica para investigar semelhanças e diferenças nos modos de 

compreensão dessa modalidade de união conjugal. Também para conhecer melhor essa 

condição humana e explorar possíveis meios de libertação do sofrimento psíquico ao qual 

ficam submetidas pessoas casadas com espíritos.  

Em casos extremos pode ocorrer que uma mulher esposa de um okó-órun receba 

permissão para se casar com um habitante do aiyê, gestar e parir filhos, desde que aceite 

a condição de continuar integrando seu Egbé Àtorunwa, “egbé trazido ao nascer” e desde 

que seus filhos também venham a integrá-lo. Nestes casos, casamentos realizados no 

mundo físico servem para dar continuidade a núpcias espirituais pré-existentes, das quais 

nascem filhos pertencentes a um mesmo egbé, ou seja, à mesma sociedade espiritual à 

qual pertencem seus pais. 

Após nascer no plano físico uma mulher nascida casada viverá como um ser 

humano comum, com a diferença de que à noite receberá visitas conjugais de seu okó-

órun e durante o dia poderá vê-lo em sonhos ou em estado de transe. Rarissimamente 

ocorrerá a manifestação de seu okó-órun durante o estado de vigília. Os intercursos 

sexuais noturnos são frequentes e tão reais que a mulher deixa ser virgem e regularmente 

atinge o orgasmo. Poderá engravidar e apresentar alterações físicas, como o aumento das 

mamas, náuseas e suspensão do ciclo menstrual. Talvez um processo análogo ao que 

conhecemos como gravidez psicológica. Também amamentará filhos espirituais em 

sonhos.  

Além do prazer sexual, essa mulher usufrui de outros privilégios: presentes, total 

assistência às suas necessidades, proteção contra inimigos... Vemos que suas dificuldades 

dependem do tipo de contrato por ela estabelecido com seu okó-órun: se seu pacto implica 

em compromisso total, lhe será absolutamente impossível ter vida conjugal com um 

habitante do aiyê, mesmo que se esforce muito para isso.  

Nos casos em que as regras desse pacto forem mais suaves a mulher poderá ser 

autorizada a estabelecer relações amorosas no plano humano, sob risco de que a nova 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

14 
 

união seja destruída a qualquer momento pelo espírito-marido, que fomentará ódio e 

discórdia no íntimo de sua relação conjugal física, até o rompimento da aliança.  

Mesmo que a mulher deseje o divórcio para se libertar do espírito-marido, 

considerado cônjuge legitimo, ela encontrará sérios obstáculos, entre os quais o de passar 

a ser vista em seu egbé como adúltera, desleal, traidora, por haver desrespeitado uma 

aliança de eras. 

Os onixegun, praticantes de òògun e os babalaôs detêm recursos para libertar uma 

mulher ou um homem de tais condições. Para isso utilizarão sua autoridade para apaziguar 

o espírito-cônjuge que será abandonado e os demais membros do próprio egbé, utilizando 

para isso èrú egbé (oferendas de pólvora), roupas, ojá ómó (faixas para carregar crianças 

nas costas), pentes, brincos, colares, frutas, biscoitos e bonecas bebês.  

As oferendas, colocadas em uma cabaça, são entregues em determinado córrego 

exatamente às 23 horas e 30 minutos, e o cônjuge habitante do aiyê deverá permanecer 

no leito do córrego para ver se a cabaça será conduzida pelas águas, sinal de aceitação da 

oferenda. Havendo aceitação, a frequência de perturbações se reduz e as tensões se 

atenuam, o que não implica em libertação total, do que decorreria a necessidade de repetir 

o procedimento ritualístico a intervalos regulares para atenuar novas perturbações e 

tensões que voltem a ocorrer. 

 

O que diz a medicina ocidental sobre o sofrimento psíquico de Kuburat?  
 

Desejosos de compreender o sofrimento psíquico dessas mulheres sob a ótica da 

psiquiatria ocidental moderna, solicitamos à Dra. Tatiane Vasconcelos, experiente e 

competente psiquiatra atuante na capital de São Paulo, que colaborasse conosco 

apresentando suas hipóteses diagnósticas. Embora suas considerações sobre cada um dos 

casos abordados no estudo anteriormente mencionado tenham sido detalhadas, no 

presente contexto, cabe apresentar somente as considerações diagnósticas relativas ao 

caso Kuburat.  

Sob a ótica da psiquiatria ocidental contemporânea, o caso Kuburat foi 

considerado “um caso de diagnóstico difícil de ser realizado, que exige um estudo mais 

aprofundado”. Como em todos os demais casos estudados, para Kuburat foram 

recomendadas psicoterapia e medicação alopática. 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

15 
 

O que diz Òógun sobre o sofrimento de Kuburat?  
 

Nos artigos Influence of Paranormal beliefs on Psychopathology in a Cross-

Cultural Society (Adebayo; Ilori, 2013), Religiosity, paranormal beliefs and 

psychopathological symptoms in two ethnic samples (Ilori; Adebayo; Ogunleye, 2014) e 

The Yoruba concept of spirit husband and the Islamic Belief in intermarriage between 

Jinn and Man: a comparative discourse (Jimoh, 2015) temos dados relevantes da 

produção acadêmica nigeriana para melhor compreensão da temática aqui considerada.  

Kuburat, essa mulher sem sorte no amor por estar casada com um okó-órun, por 

meio de consulta oracular toma conhecimento da causa de sua impossibilidade de 

construir uma família no plano físico e compreende que é injustificável o seu isolamento 

social produzido pelo receio de ser criticada socialmente por ser estéril.  

Dados desse diagnóstico possibilitam que ela ressignifique a própria condição e 

nisso encontra alívio imediato para seu sofrimento psíquico. Ao ser notificada que sua 

impossibilidade de assumir papeis conjugais e parentais é causada por sua condição 

existencial de mulher comprometida com um espírito-marido, a quem deve lealdade, ela 

passa a ser respeitada pelos demais e isso alivia em grande parte o seu sofrimento. 

Ao ser identificada a causa de sua esterilidade e sua impossibilidade de assumir 

papeis conjugais e parentais, suas condições de mulher solteira e estéril são 

ressignificadas tanto por ela quanto por seu grupo social e deixam de ser criticáveis: 

passam a ser elogiáveis. Elogiáveis porque a postura ético-moral adotada por Kuburat  ao 

viver sua condição de mulher casada com um espírito-marido, a quem deve lealdade, é 

digna de respeito por parte dos demais, o que proporciona grande alívio a seu sofrimento 

e lhe permite sair de seu estado de solidão. 

De modo geral, esse estudo possibilitou concluir que muitas condutas que seriam 

consideradas psicopatológicas pela medicina baseada em evidências, demandando 

psicoterapia e medicação psiquiátrica, segundo a compreensão iorubá de realidade, essas 

condutas são consideradas fenômenos místico-religiosos quando submetidos à lógica de 

òògun, Uma conclusão secundária, igualmente importante e que, aliás, vem sendo 

apreciada de modo crescente em países africanos, diz respeito à necessidade urgente de 

associar essas duas práticas médicas coexistentes na África, cada qual com recursos 

próprios, muitos dos quais complementares. 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

16 
 

Òògun convive com a medicina ocidental 
 

Na Nigéria, como em muitos outros países africanos, o regime republicano 

convive com o monárquico. A estrutura de poder, em cujo ápice figura o presidente da 

república, convive com a estrutura tradicional de poder, caracterizada pela presença de 

obás, reis responsáveis pela ordem e pela disciplina de comunidades. 

De modo análogo a este acha-se estruturada a assistência à saúde da população, 

pois em seu âmbito convive a medicina baseada em evidências, própria das sociedades 

ocidentais, com a medicina tradicional, praticada por onixéguns, praticantes de medicina 

tradicional, e aprofunda raízes na milenar história das etnias africanas. As duas propostas 

de prevenção e cura são organizadas em especialidades médicas: enquanto jovens do 

mundo ocidental frequentam a universidade para formação e aprimoramento profissional, 

crianças e jovens da sociedade tradicional iorubá assentam-se sobre esteiras, ao lado de 

seus pais, mães ou avós, para recebem ensinamentos a eles transmitidos “de boca 

perfumada a ouvidos dóceis e limpos”.  

Há famílias especializadas em diagnóstico, prevenção e cura de distintas 

especialidades médicas: famílias de pediatras, de ginecologistas, de ortopedistas, de 

psiquiatras, por exemplo, nas quais conhecimentos tradicionais de diagnóstico, prevenção 

e cura são transmitidos transgeracionalmente. 

Sendo impossível pensar e realizar uma prática médica recortada da sociedade e 

da cultura que lhe deu origem e a sustenta, o que ocorre quando o tradicional se encontra 

com o moderno? Ocorre a coexistência de dois sistemas de saúde distintos, aparentemente 

paralelos, mas, em verdade, passíveis de complementaridade: um sistema tradicional, 

entranhado no cotidiano das pessoas, e um sistema moderno, entranhado na vida 

acadêmica e no corpus científico. Em se tratando de sofrimento psíquico, cada um desses 

sistemas adota perspectiva própria de leitura do que seja saúde ou doença mental e oferece 

procedimentos específicos de resgate do equilíbrio psíquico. 

Narrativas biográficas análogas à de Kuburat produzem estranheza. A mesma 

estranheza que experimentamos ao lermos obras do Realismo Fantástico, como as de 

Julio Cortazar, Gabriel García Marques, Jorge Luiz Borges...  

As duas racionalidades médicas colocadas em confronto diferem radicalmente 

entre si por serem muito distintos seus princípios e fundamentos; seus parâmetros; suas 

concepções de pessoa e destino humano, de universo e tempo, de saúde, doença e cura.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

17 
 

 

A estranheza produzida por temas “Fantásticos” 
 

A respeito da estranheza experimentada ao ouvirmos uma narrativa como a de 

Kuburat, encontramos algumas considerações interessantes em A Psicologia em diálogo 

com Saberes Tradicionais: reflexões epistemológico-metodológicas (Ribeiro, 2024). Diz 

a autora: Quando Manisa Salambote Clavert, querido orientando nascido na República 

Democrática do Congo, apresentou em congresso o tema “Crianças que choram demais” 

(2009), sua fala produziu nos ouvintes a mesma estranheza produzida em meus ouvintes 

quando abordo temas como “Os mortos curam”, ao discorrer sobre fatos e fenômenos 

transgeracionais presentes em processos de cura realizados por onixegun, os/as 

praticantes de òògun. 

Manisa, contava que entre os wongo, seu grupo étnico bantu, sempre que um bebê 

chorava demais, apesar de ter suas necessidades básicas satisfeitas, o oráculo era 

consultado para elucidar a respeito da causa de seu desconforto, de seu sofrimento. Uma 

causa frequente desse fenômeno era o fato de o nome a ele atribuído o identificar como 

pertencente à linhagem de determinado genitor – ou de seu pai ou de sua mãe -, quando 

o bebê pertence, de fato, à outra linhagem. Por exemplo, o bebê é identificado como 

pertencente à linhagem materna quando, de fato, pertence à linhagem paterna. Ou vice-

versa. Identificada essa causa, e alterado o nome, o bebê serenava. 

A mesma estranheza se manifesta sempre que discorro sobre transgeracionalidade 

(Ribeiro, 2017), com apresentação de fatos e fenômenos de repetição transgeracional, 

casos de “herança espiritual” não explicável em termos genéticos, como por exemplo a 

repetição de acidentes de automóvel, de incidentes desfavoráveis ocorridos por ocasião 

de partos, de coincidências infelizes associadas à repetição de nomes na corrente 

geracional, entre outros descritos por Anne Ancelin Aschutzebberger (1997). 

Como explicar fatos e fenômenos como estes, que nos levam a retomar o antigo 

debate sobre determinismo e livre-arbítrio? Que métodos de pesquisa utilizar para 

elucidar questões como estas, presentes nas fronteiras das Ciências Humanas e Sociais 

com a Filosofia, a Teologia, a Religião? Ao nos voltarmos para dramas do existir humano, 

para fatos da Miséria do Mundo, diversos deles reunidos na obra organizada por Pierre 

Bourdieu (2008), nos vemos diante do Mistério: a cada vez que nos aproximamos dele 

ele recua, como bem enfatiza Luiz Berni (2025), ao abordar tais questões. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

18 
 

 

Convidando Edgar Morin para esta prosa 
 

Em A cabeça bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento, Edgar Morin 

(2003), inspirado em Montaigne, para quem mais vale uma cabeça bem-feita do que uma 

cabeça bem-cheia, afirma que as novas ciências “sistêmicas” rompem o dogma 

reducionista de explicação pelo elementar e passam a tratar de sistemas complexos. 

Enquanto nas cabeças bem cheias os conhecimentos são acumulados sem um princípio 

de seleção e de organização que lhes dê sentido, em cabeças bem-feitas os conhecimentos 

são organizados para poderem ser relacionados, o que favorece a colocação e o tratamento 

de questões. 

Morin (2003) considera que o enfrentamento da incerteza demanda admitir que 

conhecer e pensar não implicam em obter verdades absolutas. Implicam, sim, em dialogar 

com a incerteza. Uma vez constatado, no século XX, que há limites para o conhecimento, 

a maior certeza a ser obtida é a de que incertezas são indestrutíveis, tanto no conhecimento 

quanto na ação. Além disso, a constatação de que o destino dos indivíduos e de toda a 

humanidade é incerto, nos proporciona condições para o enfrentamento das incertezas. 

Para Morin (2003), o conhecimento da condição humana é regido por três 

princípios de incerteza: o cerebral, o físico e o epistemológico. Segundo o princípio 

cerebral da incerteza, o conhecimento é somente tradução e construção do real, 

comportando, pois, risco de erro. Ou seja, o conhecimento nunca reflete o real, como num 

espelho. Segundo o princípio físico da incerteza, o conhecimento dos fatos é sempre 

tributário da interpretação, dada a impossibilidade de conhecermos a coisa em si. 

Finalmente, do princípio epistemológico da incerteza decorre a crise dos fundamentos da 

certeza em filosofia e em ciência.  

Ao final do século XX, a grande revelação foi a de que o futuro não é guiado pelo 

progresso histórico. Uma vez admitida a derrota do progresso histórico, o vírus da 

incerteza se espalhou por toda parte. Mas, a consciência da História não se mostrou 

totalmente inútil, pois serve para reconhecermos caracteres determinados e aleatórios do 

destino humano e nos abrirmos à incerteza do futuro. 

Morin (2003) se refere a três viáticos. O que se entende por viático? Essa palavra, 

que designa o ato de uma pessoa receber a comunhão em seu leito de morte, deriva de 

uma antiga tradição greco-latina – a de compartilhar refeição com pessoas prestes a 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

19 
 

empreender uma viagem, razão pela qual o viaticum é frequentemente chamado de 

alimento para a jornada. No caso do agonizante se refere ao alimento espiritual da 

eucaristia que o prepara para sua jornada no pós-morte. 

Pois bem, o primeiro viático enunciado por Morin (2003) diz respeito ao preparo 

para viver num mundo incerto. Isto, sem a adoção de um ceticismo generalizado, pois é 

preciso nos esforçarmos por exercitar um pensamento constantemente aplicado no 

empenho para permanecer consciente da ecologia da ação, lutando sempre contra a 

tendência de mentir para si mesmo. Lutando sempre para evitar imprevisíveis 

consequências últimas.  

O segundo viático, relativo à estratégia definida em função do objetivo a ser 

atingido, é determinante do desenvolvimento da ação. A estratégia deve incluir táticas 

para reunir, incessantemente, as informações coletadas e enfrentar situações ocasionais 

do percurso.  

Como toda estratégia traz em si a consciência da incerteza a ser enfrentada, dado 

o fato de todo destino humano implicar na única certeza possível - a da morte-, o terceiro 

viático é relativo ao desafio de termos sempre presente a plena consciência de 

participarmos, cada um de nós, da aventura da humanidade. Na estratégia está presente 

uma aposta não limitada aos jogos de azar: aposta que coloca a incerteza em relação com 

a fé ou a esperança. 

Reformar o pensamento implica, pois, na adoção de um modo de pensar capaz de 

unir e solidarizar conhecimentos separados, capaz de se desdobrar em uma ética da união 

e da solidariedade entre humanos; capaz de não se fechar no local e no particular, mas de 

conceber os conjuntos para favorecer o senso de responsabilidade e de cidadania, 

consequências da reforma do pensamento que são de ordem existencial, ética e cívica. 

Morin (2003) relembra que em Discurso do Método, René Descartes (1979) 

propõe que cada dificuldade seja dividida no máximo possível de fragmentos e que cada 

fragmento seja examinado e conhecido. De acordo com o terceiro princípio proposto por 

Descartes no Discurso do Método, é preciso ordenar os pensamentos, partindo de assuntos 

mais simples, mais facilmente conhecidos, para progressivamente ir conhecendo assuntos 

mais complexos. Isto implica em separação e redução, princípios que regem a consciência 

científica desde então até hoje. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

20 
 

Vemos que Descartes partia de um princípio simples de verdade, que a identificava 

com ideias claras e distintas. Por isso pôde propor um discurso do método em poucas 

páginas. 

E Morin? Busca um método capaz de nos oferecer a receita que fechará o real 

numa caixa? Não! Busca um método capaz de nos fortalecer para lutarmos contra o 

idealismo, que nos convida a acreditar que o real possa ser encarcerado em ideias. 

Reconhece que toda ciência é transdisciplinar, sendo preciso evitar imperialismos 

teóricos, fugir de concepções do saber como patrimônio a ser armazenado em bancos 

informacionais e a ser computado por instâncias anônimas e superiores aos indivíduos, o 

que nos privaria do direito à reflexão e à consciência, próprias do humano. 

Em Ciência com Consciência, Morin (2005) realiza uma profunda reflexão sobre 

a crise da ciência moderna e propõe uma nova racionalidade, capaz de articular o saber 

científico com a consciência ética, social e planetária. Em outras palavras: Morin (2005) 

defende que a ciência deve incluir a consciência de si mesma - das próprias condições, 

dos próprios limites, de suas consequências e de suas responsabilidades. 

 

De Morin à Transdisciplinaridade 
 

O reconhecimento de que toda ciência é transdisciplinar nos remete 

imediatamente a Basarab Nicolescu (1999), proponente de três pilares metodológicos - 

diferentes níveis de realidade, lógica do terceiro incluído e complexidade. Nos remete 

também a Patrick Paul (2005), que além de associar outras lógicas à lógica do terceiro 

incluído, acrescenta o paradoxo como quarto pilar metodológico. Em Transdisciplinarité 

et formation. Interfaces et transdisciplinarités, Patrick Paul (2005, p. 36) se refere ao fato 

de a transdisciplinaridade, desde 1990, tentar responder a uma visão então nova, mais 

ampla e mais global do homem e da natureza. Com o propósito de situar-se "entre" e 

"além" das disciplinas, a transdisciplinaridade propõe reunir disciplinas separadas por 

métodos que lhes são próprios. Diz Paul: 

 

Esse novo discurso é definido não tanto por um território comum, mas 

por uma luz incomum, tanto epistemológica quanto metodológica, das 

margens e pontes que separam e conectam as disciplinas. Mas implica 

também a aceitação de espaços que ultrapassem o quadro disciplinar e 

que especifiquem de forma mais aguda a relação entre objeto e sujeito 

https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Interfaces+et+transdisciplinarit%C3%A9s%22&source=gbs_metadata_r&cad=3


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

21 
 

ao questionar, mais particularmente, uma nova epistemologia do sujeito 

e da sua formação. (PAUL; PINEAU, 2005, p. 36) 

 

Da fragmentação disciplinar a um novo diálogo entre os saberes, de Américo 

Sommerman (2006), trata de novas abordagens para a articulação de saberes, que além 

de favorecerem o cruzamento entre saberes das disciplinas acadêmicas, também 

favorecessem o cruzamento entre esses saberes e ainda outros, produzidos fora dos muros 

da academia, por meio de outras modalidades do conhecer. Assim surgiram os seguintes 

designativos: multidisciplinaridade, pluridisciplinaridade, interdisciplinaridade e 

transdisciplinaridade. 

Sommerman ponderou: devemos considerar como atitude transdisciplinar aquela 

adotada na busca de compreensão da complexidade do universo, das relações entre 

pessoas, das relações subjetivas (dos sujeitos consigo mesmos) das relações com objetos 

para recuperação dos sentidos da relação da pessoa com a Realidade, entendendo que a 

Realidade é passível de ser concebida pela consciência humana. Do mesmo modo, 

entendendo que a relação da pessoa com o Real também é passível de ser concebida pela 

consciência humana, entendido o Real como referência absoluta e sempre velada. 

Portanto, transcendente. 

A busca de compreensão desses âmbitos de complexidade exige articulação dos 

saberes das ciências, das artes, da filosofia, de antigas tradições do saber humano e da 

experiência cotidiana por haver distintos modos de perceber e descrever a Realidade e a 

relação da Realidade com o Real.  

A simples comunicação de ideias entre disciplinas constitui a 

multidisciplinaridade, a pluridisciplinaridade, ou o início do processo de 

interdisciplinaridade. Algo diferente ocorre quando se trata da emergência da 

transdisciplinaridade, pois, somente nessa instância também são integrados saberes não 

acadêmicos, pois seu caráter epistemológico-paradigmático inclui conhecimentos das 

culturas ancestrais e das tradições espirituais e religiosas. Abre-se, pois, para uma visão 

global do campo de saberes. Na transdisciplinaridade o sujeito cognoscente desenvolve 

pensamento complexo.  

Enquanto a interdisciplinaridade tem por objeto saberes das grandes áreas do 

conhecimento acadêmico – ciências da natureza, ciências formais, ciências sociais e 

humanidades, o objeto da transdisciplinaridade associa aos elementos próprios da 

interdisciplinaridade, conhecimentos dos quatro grandes modelos estruturantes do aos 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

22 
 

pensamento ocidental – mitológico, filosófico, teológico e científico. Ou seja, associa aos 

saberes das grandes áreas do conhecimento acadêmico conhecimentos não acadêmicos e 

conhecimentos das culturas ancestrais e das tradições religiosas e místicas. 

 

Considerações Finais 
 

No contexto de estudos e pesquisas sobre racionalidades médicas e práticas 

integrativas em saúde, se mostra mais necessária que nunca a realização de estudos 

comparativos de distintos sistemas médicos, conforme proposto por Mabel Therezinha 

Luz, com quem compartilhamos o desejo e o propósito de empreendermos esforços que 

propiciem, como a própria Mabel diz, o alvorecer de um novo paradigma em saúde que, 

nascido da pluralidade de saberes, seja competente para promover a integralidade do 

cuidado. 

No estudo intitulado Fatores Etiológicos de Sofrimentos Psíquicos: a ótica 

tradicional iorubá (África Ocidental) realizado anteriormente por membros de nossos 

grupos de pesquisa (Ribeiro et al, 2022), estabelecemos o objetivo geral de contribuir 

com subsídios para os debates sobre Psicologia e Religião e o objetivo específico de 

descrever experiências místico-religiosas dos iorubás. Essas experiências, quando 

avaliadas pela lógica da medicina ocidental contemporânea são consideradas 

psicopatológicas, quando submetidas à lógica da medicina tradicional iorubá, de cunho 

vitalista, são interpretadas como desequilíbrio energético passível de reequilíbrio por 

meio de procedimentos médico-mágico-religiosos de comprovada eficácia.  

Ao realizarmos esse estudo atiramos no que vimos, e acertamos no que não 

havíamos visto: além de atingirmos os objetivos propostos, pudemos garimpar novos 

elementos propiciadores do aprofundamento de questões relativas ao diálogo de práticas 

de saúde tradicionais com práticas já consagradas pela medicina “moderna” e, assim, 

produzimos novos subsídios para o debate sobre práticas integrativas e complementares 

vigentes no Sistema Único de Saúde (SUS).  

Outros subsídios úteis para os diálogos atualmente entabulados em diversos 

âmbitos da educação, da saúde e da educação para a saúde surgem ao abordarmos a 

temática relativa ao compromisso estabelecido pela pessoa com a própria doença: a 

pessoa adoecida se considera responsável, pelo menos em parte, por sua condição de 

sofrimento? Ou atribui a agentes externos – reais ou fictícios – essa responsabilidade?  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

23 
 

Luz e Barros (2012) consideram haver, no âmbito da medicina ocidental 

contemporânea uma escassa consciência e autorresponsabilidade dos indivíduos 

relativamente à própria condição de saúde, fato que lhes furta a oportunidade de 

autoconhecimento e de desenvolvimento do poder de autotransformação oportunizado 

pela ocorrência de algum distúrbio da saúde. Consideram que as medicinas vitalistas, 

cujas premissas incluem o entendimento socialmente compartilhado de que as doenças 

físicas e mentais indicam um desequilíbrio da energia vital (axé, no caso iorubá) e que o 

equilíbrio pode ser recuperado por ação da vontade de transformar a si mesmo, postura 

propiciadora de oportunidades para o autoconhecimento e favorável à adoção de 

compromisso com o próprio bem-estar físico e mental.  

Finalmente, retomando a questão principal deste artigo, relativa aos desafios 

epistemológico-metodológicos na busca de compreensão do sistema simbólico iorubá, 

considero que a profunda compreensão iorubá de realidade, salvo raras exceções, é 

privilégio de homens e mulheres pertencentes a esse grupo étnico. Afirmo isso apoiada 

em quatro décadas de intensos estudos e dedicadas pesquisas sobre esse objeto-sujeito de 

conhecimento. Apoiada também, talvez principalmente, na experiência cotidiana 

realizada ao longo de dezoito anos da produção da obra Exu e a Ordem do Universo 

(2024), na condição de coautora do iorubá Síkírù Sàlámì, doutor em Sociologia (FFLCH-

USP) e respeitável Babalorixá King. Trazer para o idioma português a complexidade 

linguística e semântica de itans de Odus de Ifá não é tarefa para pessoas não-pertencentes 

ao grupo étnico iorubá, embora haja, repito, raríssimas exceções. Dificuldades maiores 

foram encontradas por Sàlámì; Frias; Alli ao elaborarem o Dicionário de Iorubá-

Português e Português-Iorubá (São Paulo, Editora Oduduwa) já no prelo. 

Ao buscarmos compreender o sistema simbólico iorubá nos defrontamos com as 

seguintes características dos iorubás: 

1. Seu pensamento analógico e sincronístico se expressa por meio de idioma e 

linguagem carregados de analogias e metáforas, muitas vezes indecifráveis para nós, 

pesquisadores ocidentais, com pensamento e linguagem formatados por lógica causal.  

2. Sua diferenciada compreensão de pessoa, universo e tempo, sua relação íntima 

com fatos e fenômenos sincrônicos, sua consciência da presença do Sagrado impregnando 

absolutamente tudo o que é material no mundo, sua percepção de que tudo está conectado 

a tudo numa rede universal de contato e interações.    



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

24 
 

3. A importância atribuída à palavra e seu uso nessa sociedade de tradição oral, em 

que “a mentira corrompe o sangue do mentiroso” e o silêncio é condição de preservação 

do axé, a energia vital. 

Como reconhecer a presença do não-dito, do interdito, do mal-entendido e do 

silêncio na comunicação estabelecida entre pesquisadores e participantes de pesquisas 

etnográficas realizadas com iorubás? Como lidar com esse desafio? E olha que nem 

consideramos até agora, a presença do intérprete, sempre exigida em nossa coleta de 

dados. Se de verdade são muitas as pessoas da Pessoa e isso já é um bom complicador no 

encontro de duas Pessoas, imaginemos o quão complexa é a dinâmica estabelecida no 

encontro de todas as pessoas de três Pessoas - pesquisador, informante e intérprete - 

participantes de uma pesquisa etnográfica realizada em território como o iorubá.  

Mas não serão esses desafios que enfraquecerão em nós a paixão, o amor e o 

compromisso assumido com os saberes tradicionais iorubás. Nem arrefecerão nosso 

empenho na luta contra o Racismo, contra a Colonialidade e contra a Hegemonia 

ocidentocêntrica. Em favor da Verdade, da Justiça e da Paz.  

 

Referências Bibliográficas 
 

ADEBAYO, Sulaiman Olanrewaju; ILORI, Oluyemi Stephen. “Influence of Paranormal 

Beliefs on Psychopathology in a Cross-Cultural Society.” IOSR Journal of Humanities 

and Social Science (IOSR-JHSS), Volume 11, Issue 2 (May-Jun. 2013), pp. 63-70. E-

ISSN: 2279-0837, p-ISSN: 2279-0845. Disponível em: <www.Iosrjournals.org>. Acesso 

em: 16 out. 2019. 

ADICHE, Chimamanda Ngozi. O Perigo de Uma História Única. Trad. Julia Romeu. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2019.  

ANDRADE, Mário de. Remate de Males. São Paulo: Cupolo, 1930. Biblioteca Digital de 

Literatura de Países Lusófonos - BLPL, Florianópolis, [s.d.]. 

ASCHUTZEBBERGER, Anne Ancelin. Meus Antepassados. Vínculos transgeracionais, 

segredos de família, síndrome de aniversário e prática de genossociograma. Trad. José 

Maria da Costa Villar. São Paulo: Paulus, 1997. 

BERNI, Luiz Eduardo Valiengo (org.). Psicologia, Saberes Tradicionais, Espiritualidade 

e Epistemologias. São Paulo: Ateliê de Pesquisa Transdisciplinar (APTD) e Centro 

Paulista de Diversidade Epistemológica (CPDE), 2025. ISPN (digital): 978-65-80507-

06-1. Disponível para download gratuito em: https://www.aptransd.com.br/psicologia-

saberes. 

BOURDIEU, Pierre (org.). A Miséria do Mundo. (contribuições de A. ACCARDO). 17 

Ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 

CHUKWUEMEKA, Nwoko Kenneth. “Traditional Psychiatric Healing in Igbo Land, 

Southeastern Nigeria”. African Journal of History and Culture (AJHC), 1(2), 36-43, June 

2009. Disponível em: <http://www.academicjournals.org/AJHC>.  



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

25 
 

DESCARTES, René. Discurso do método; Meditações; Objeções e respostas; As paixões 

da alma; Cartas. Trad. J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. 2. Ed. São Paulo: Abril 

Cultural, 1979. 

DINO, Alessandra. Conversando com Gaspare Spatuzza: um relato de vida, uma história 

de chacinas. Tradução Valéria Pereira da Silva. São Paulo: UNESP, 2018. 

ILORI, Oluyemi Stephen; ADEBAYO, Sulaiman Olanrewaju; OGUNLEYE, Adedeji 

Julius. “Religiosity, Paranormal Beliefs and Psychopathological Symptoms in Two Tthnic 

Samples.” Humanities and Social Sciences Letters, 2014, 2(4): 192-202. Disponível em: 

<https://www.researchgate.net/publication/272970146_Religiosity_Paranormal_Beliefs

_and_Psychopathological_Symptoms_in_two_Ethnic_samples>. 

JIMOH, Shaykh Luqman. “The Yoruba Concept of Spirit Husband and the Islamic Belief 

in Intermarriage Between Jinn and Man: a comparative discourse”. International 

Conference on Humanities, Literature and Management (ICHLM'15), Dubai (UAE), Jan. 

2015. Disponível em: <http://dx.doi.org/10.15242/ICEHM.ED0115006>.  

LUZ, Madel Therezinha; BARROS, Nelson Filice de. Racionalidades Médicas e Práticas 

Integrativas em Saúde: estudos teóricos e empíricos. Rio de Janeiro: Instituto de 

Medicina Social, UERJ/ABRASCO. Coleção Clássicos para Integralidade em Saúde, 

2012.  

MORIN, Edgar. Ciência com Consciência. Trad. Maria D. Alexandre e Maria Alice 

Sampaio Dória. Ed. revista e modificada pelo autor. 8. Ed. Rio de Janeiro: Bertrand, 2005. 

MORIN, Edgar. A Cabeça Bem-feita: repensar a reforma, reformar o pensamento. Trad. 

Eloá Jacobina, 3. Ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003. 

NICOLESCU, Basarab. Manifesto da Transdisciplinaridade. São Paulo: Triom, 1999. 

OROPEZA, Ignacio Dobles. Investigacion Cualitativa: metodologia, relaciones y etica. 

Estrategias biográficas-narrativas, discursivas y de campo. 1ª Ed. Costa Rica: UCR, 

2018. 163p. ISBN 978-9968-46-666-0. 

PAUL, Patrick; PINEAU, Gaston. Transdisciplinarité et Formation. Interfaces et 

transdisciplinarités. Paris: L' Harmattan, 2005. ISSN 1773-4843. ISBN 2747578372, 

9782747578370. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. A Mulher, o Tempo e a Morte. Envelhecimento Feminino no 

Brasil e na Nigéria (iorubás). 1987. Tese (Doutorado em Ciências) Instituto de Psicologia. 

Universidade de São Paulo, 1987.  

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. “A Psicologia em diálogo com Saberes Tradicionais: 

reflexões epistemológico-metodológicas.” In: BERNI, Luiz Eduardo Valiengo (org.). 

Psicologia, Saberes Tradicionais, Espiritualidade e Epistemologias. São Paulo: Ateliê de 

Pesquisa Transdisciplinar (APTD) e Centro Paulista de Diversidade Epistemológica 

(CPDE), 2025. ISPN (digital): 978-65-80507-06-1. Disponível para download gratuito 

em: https://www.aptransd.com.br/psicologia-saberes. 

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Mãe Negra. O significado iorubá da maternidade. 1996. 

Tese (Doutorado em Ciências) Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. 

Departamento de Antropologia. Universidade de São Paulo, 1996.  

RIBEIRO, Ronilda Iyakemi; SÀLÁMÌ, Síkírù (King); FRIAS, Eduardo Ribeiro, FRIAS, 

Rodrigo Ribeiro. SALAMÍ, Olukemi Adeolá Ribeiro. “Fatores Etiológicos de 

Sofrimentos Psíquicos: a ótica tradicional iorubá (África Ocidental).” In DIAS, Rosimar 

José de Lima; FREITAS, Marta Helena (org.). Sofrimento Psíquico e Sentido da Vida no 

Mundo Contemporâneo: contribuições da Psicologia da Religião. Curitiba: CRV, 2022. 

264 p. ISBN FÍSICO 978-65-251-2175-8 / ISBN DIGITAL 978-65-251-2172-7 / DOI 

10.24824/978652512175.8, p. 69-94 

SAINT-EXUPÉRY, Antoine de. Le Petit Prince. Paris: Gallimard, 1943 

https://www.researchgate/
https://scholar.google.com/citations?user=cDGVrasAAAAJ&hl=en
http://dx.doi.org/10.15242/ICEHM.ED0115006
https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Patrick+Paul%22&source=gbs_metadata_r&cad=3
https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Interfaces+et+transdisciplinarit%C3%A9s%22&source=gbs_metadata_r&cad=3
https://www.google.com.br/search?hl=pt-BR&tbo=p&tbm=bks&q=bibliogroup:%22Interfaces+et+transdisciplinarit%C3%A9s%22&source=gbs_metadata_r&cad=3


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

26 
 

SÀLÁMÌ, Síkírù; FRIAS, Rodrigo Ribeiro; ALLI, Idowu. Dicionário de Iorubá-

Português. Dicionário de Português-Iorubá. São Paulo: Oduduwa, 2025 (no prelo). 

SÀLÁMÌ, Síkírù; RIBEIRO, Ronilda Iyakemi. Exu e a Ordem do Universo. 3 ed. São 

Paulo: Oduduwa, 2024. 

SOMMERMAN, Américo. Inter ou Transdisciplinaridade? Da fragmentação disciplinar 

a um novo diálogo entre os saberes. São Paulo, Paulus, 2006. 

 

Recebido em: 23-09-2025 

Aprovado em: 03-11-2025 


