
 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

27 

 

ENTRE FOLHAS, REZAS E SANGUE: O OOGUN 

IORUBÁ COMO EPISTEMOLOGIA DE CURA E 

RESISTÊNCIA 
 

Clodoaldo Matias da Silva1 

Alexandre Figueiredo Pereira2 

Janderson Gustavo Soares de Almeida3 

Guilherme Pereira Stribel4 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v9i2.59304 

 

Resumo: A pesquisa investiga o Oogun como prática Iorubá que articula dimensões de 

cura, espiritualidade e resistência cultural, compreendendo-o como epistemologia que 

ultrapassa fronteiras disciplinares. O objetivo consiste em analisar de que maneira o 

Oogun integra práticas religiosas, saberes ancestrais e reivindicações políticas, 

configurando-se como campo de conhecimento e resistência no contexto afro-

diaspórico. A metodologia utilizada adota uma abordagem bibliográfica crítica, baseada 

na antropologia das religiões e nos estudos culturais africanos, privilegiando a análise 

de narrativas, práticas rituais e produções simbólicas que atravessam a diáspora. O 

estudo examina as relações entre mito, rito e pedagogia, explorando como o Oogun se 

consolida como prática educativa, espiritual e política. A análise evidencia que a 

dimensão terapêutica do Oogun não se restringe à cura do corpo, mas se expande para o 

fortalecimento de vínculos comunitários e para a legitimação de direitos culturais. A 

investigação mostra que o Oogun resiste ao apagamento colonial e se afirma como 

recurso de sobrevivência, atualização identitária e reivindicação epistêmica. A 

conclusão preliminar indica que a prática deve ser compreendida como forma de 

diálogo intercultural que amplia a noção de conhecimento e propõe alternativas de 

reconhecimento frente às hegemonias epistêmicas. Nesse sentido, o Oogun se configura 

como espaço de interseção entre espiritualidade, pedagogia e política, oferecendo à 

antropologia instrumentos para a valorização de epistemologias plurais e para o 

fortalecimento das lutas afro-diaspóricas. 

 

Palavras-chave: Afro-diáspora. Ancestralidade. Cura. Epistemologia. Resistência. 

 

ENTRE HOJAS, ORACIONES Y SANGRE: EL OOGUN 

YORUBA COMO EPISTEMOLOGÍA DE SANACIÓN Y 

RESISTENCIA 

 
1 Mestrando em História pela Universidade Federal do Amazonas. E-mail: cms.1978@hotmail.com 
2 Mestre em Educação pela Universidade Estácio de Sá. E-mail:alexandrefigper@yahoo.com.br 
3 Doutorando em Educação e Cultura pela Universidade Estácio de Sá E-mail: 

janderson.almeida@semed.manaus.am.gov.br 
4 Professor do Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade Estácio de Sá PPGE/UNESA. 

E-mail: pereira.guilherme@estacio.br 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

28 

 

 

Resumen: La investigación analiza el Oogun como una práctica yoruba que articula 

dimensiones de sanación, espiritualidad y resistencia cultural, entendiéndolo como una 

epistemología que trasciende las fronteras disciplinarias. El objetivo es analizar cómo el 

Oogun integra prácticas religiosas, conocimientos ancestrales y reivindicaciones 

políticas, configurándose como un campo de conocimiento y resistencia en el contexto 

afrodiaspórico. La metodología utilizada adopta un enfoque bibliográfico crítico, basado 

en la antropología de las religiones y los estudios culturales africanos, privilegiando el 

análisis de narrativas, prácticas rituales y producciones simbólicas que atraviesan la 

diáspora. El estudio examina las relaciones entre mito, rito y pedagogía, explorando 

cómo el Oogun se consolida como práctica educativa, espiritual y política. El análisis 

evidencia que la dimensión terapéutica del Oogun no se limita a la sanación del cuerpo, 

sino que se expande al fortalecimiento de los vínculos comunitarios y a la legitimación 

de los derechos culturales. La investigación muestra que el Oogun resiste el borrado 

colonial y se afirma como recurso de supervivencia, actualización identitaria y 

reivindicación epistémica. La conclusión preliminar indica que la práctica debe 

entenderse como una forma de diálogo intercultural que amplía la noción de 

conocimiento y propone alternativas de reconocimiento frente a las hegemonías 

epistémicas. En este sentido, el Oogun se configura como un espacio de intersección 

entre espiritualidad, pedagogía y política, ofreciendo a la antropología instrumentos para 

la valorización de epistemologías plurales y para el fortalecimiento de las luchas 

afrodiaspóricas. 

 

Palabras clave: Afrodiáspora. Ancestralidad. Curación. Epistemología. Resistencia. 

 

Introdução 
 

O presente trabalho tem como eixo central o estudo do Oogun Iorubá, concebido 

como prática de medicina-magia-religião que articula dimensões de cura, espiritualidade 

e resistência cultural. A partir da pergunta norteadora — De que maneira o Oogun pode 

ser compreendido como epistemologia de cura e resistência, capaz de integrar práticas 

religiosas, saberes ancestrais e reivindicações políticas no contexto contemporâneo? — 

Busca-se compreender seus desdobramentos históricos e sociais, sem reduzi-lo a uma 

prática isolada, mas sim como parte integrante de um complexo sistema de saberes. 

Nesse sentido, a investigação se justifica pela necessidade de problematizar a 

persistente desvalorização de práticas terapêuticas ancestrais frente à hegemonia 

biomédica e às lógicas coloniais de apagamento cultural. O Oogun, enquanto prática 

Iorubá, não se limita a um recurso de saúde, mas representa um campo de disputas 

simbólicas e jurídicas, em que a noção de cura também se converte em ato político. 

Com isso, o estudo se insere no esforço de valorizar epistemologias africanas e afro-



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

29 

 

diaspóricas que resistem, mesmo diante das pressões normativas que buscam 

deslegitimá-las. 

Do ponto de vista social, a relevância da pesquisa está na possibilidade de dar 

visibilidade a saberes historicamente marginalizados e, ao mesmo tempo, de refletir 

sobre políticas de saúde interculturais que contemplem práticas tradicionais. No campo 

acadêmico, a análise propõe contribuir para a renovação do debate sobre epistemologias 

plurais, sobretudo em diálogo com a antropologia das religiões afro-diaspóricas. Já no 

plano histórico, evidencia-se a continuidade do Oogun como prática de resistência desde 

o período colonial até as dinâmicas urbanas contemporâneas, ressaltando sua 

permanência como herança viva. No âmbito jurídico, emergem discussões sobre direitos 

culturais e proteção do patrimônio imaterial. 

Para sustentar tal abordagem, foi realizado um mapeamento bibliográfico 

interdisciplinar envolvendo obras clássicas e contemporâneas que tratam das práticas 

Iorubás, de seus fundamentos cosmológicos e de suas reelaborações na diáspora 

africana. A análise se estrutura em uma leitura crítica que considera as dimensões 

simbólicas, políticas e espirituais do Oogun. A metodologia empregada baseia-se em 

revisão teórica com ênfase na literatura antropológica, histórica e religiosa, permitindo 

estabelecer pontes interpretativas entre os contextos africano e afro-brasileiro, sem 

recorrer a simplificações generalistas. 

No que diz respeito à organização do estudo, a primeira parte é composta por 

esta introdução, que apresenta o tema, o questionamento e a justificativa. A segunda 

parte compreende as seções de fundamentação teórica, divididas em quatro eixos: raízes 

afrocentricas e epistemologia Iorubá; Oogun, plantas e espiritualidade como terapêutica; 

resistência cultural e narrativas afro-brasileiras; pedagogia, direitos e interculturalidade. 

Na sequência, desenvolvem-se as considerações finais, que não pretendem encerrar o 

debate, mas abrir novas perspectivas. Por fim, as referências reúnem as fontes utilizadas 

para fundamentar a pesquisa. 

Assim, espera-se que este trabalho contribua para o aprofundamento da reflexão 

sobre epistemologias africanas e afro-diaspóricas, ressaltando o papel do Oogun como 

prática que articula cura, religião e resistência. A contribuição acadêmica reside em 

propor um olhar que ultrapassa fronteiras disciplinares e desafia os limites da noção de 

ciência tradicional, ampliando o debate sobre interculturalidade, patrimônio e justiça 

epistêmica. Dessa forma, o estudo se inscreve no horizonte de uma antropologia 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

30 

 

comprometida com a valorização de saberes ancestrais, reafirmando a potência das 

culturas africanas e afro-diaspóricas no mundo contemporâneo. 

 

1. Raízes Afrocentradas e Epistemologia Iorubá 
 

O estudo do Oogun, enquanto prática Iorubá que articula cura, espiritualidade e 

resistência, não pode ser desvinculado da crítica ao paradigma eurocêntrico que moldou 

a forma de compreender o conhecimento. A proposta de afrocentricidade formulada por 

Asante (2016) desloca o olhar do centro ocidental e recoloca a África como produtora 

legítima de epistemologias, enfatizando que o saber Iorubá não é derivado, mas 

originário. Nesse movimento, a ancestralidade é compreendida como horizonte 

ontológico, pois sustenta a legitimidade de práticas como o Oogun em sua dimensão 

integral. 

Ao problematizar os efeitos do eurocentrismo, Asante (2022) argumenta que as 

vozes africanas devem ser entendidas como parte constitutiva da filosofia universal, e 

não como apêndices periféricos. Essa perspectiva possibilita compreender o Oogun não 

como curiosidade etnográfica, mas como epistemologia viva, fundada em uma lógica 

que articula natureza, espiritualidade e política. A centralidade do sujeito africano no 

processo de conhecimento torna-se, portanto, um ato de resistência frente ao 

epistemicídio promovido pela modernidade colonial. 

Essa concepção encontra ressonância nas reflexões de Diop (2014), ao defender 

a unidade cultural da África negra como base para compreender os sistemas religiosos e 

científicos do continente. O Oogun insere-se nesse contexto como prática que 

materializa a continuidade entre o corpo e o cosmos, onde doença e cura são 

interpretadas a partir de uma ontologia relacional. Não se trata de um sistema arcaico, 

mas de um pensamento coerente, capaz de reorganizar o modo como se concebe a vida 

em sociedade. 

A crítica às narrativas coloniais exige uma leitura cuidadosa da produção 

discursiva sobre as práticas africanas. Nesse ponto, a contribuição de Foucault (2008) é 

mobilizada para analisar os modos de enunciação que definem o que é aceito como 

saber válido. Ao refletir sobre a arqueologia dos discursos, percebe-se como a medicina 

ocidental constituiu-se pela exclusão de outras epistemologias, relegando o Oogun a um 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

31 

 

estatuto de superstição. Essa marginalização evidencia a dimensão política que 

atravessa a produção de conhecimento. 

Contudo, não é apenas no plano das ideias que o Oogun se configura como saber 

autônomo. A pedagogia das encruzilhadas, elaborada por Rufino (2019), aponta para a 

necessidade de compreender os saberes afro-diaspóricos como múltiplos e atravessados 

por tensões, deslocando a noção de linearidade. Nesse contexto, o Oogun se apresenta 

como encruzilhada epistemológica, em que elementos da natureza, da ancestralidade e 

da resistência dialogam de modo complexo, sem que se possa reduzi-lo a categorias 

estanques. 

A articulação entre afrocentricidade e encruzilhada sugere que o Oogun opera 

em um campo de tradução intercultural, no qual se cruzam dimensões simbólicas e 

práticas. Essa tradução, no entanto, não implica assimilação, mas reafirmação de 

diferenças, tal como argumenta Asante (2016) ao reivindicar a autonomia africana na 

produção do conhecimento. O Oogun, nesse sentido, carrega uma pedagogia própria, 

que transmite valores de resistência, espiritualidade e cuidado em contextos marcados 

pela violência histórica. 

É relevante observar que, para Diop (2014), as cosmologias africanas devem ser 

entendidas como sistemas de pensamento coesos, e não fragmentos desconexos. O 

Oogun, ao articular o uso de folhas, rezas e sangue, expressa essa coesão, que relaciona 

o corpo individual ao corpo coletivo. Nessa perspectiva, cura não se reduz à dimensão 

biológica, mas envolve equilíbrio social e cósmico, produzindo uma forma de 

conhecimento que resiste à fragmentação típica da racionalidade ocidental. 

A reflexão de Foucault (2008) contribui para problematizar como o discurso 

médico europeu historicamente produziu fronteiras entre ciência e não-ciência, ao passo 

que o Oogun desafia tais divisões. O campo da medicina ocidental baseia-se na 

objetificação do corpo, enquanto o Oogun se organiza pela integração entre corpo, 

espírito e natureza. Essa tensão evidencia que os critérios de validação científica não são 

universais, mas situados, e reforça a importância da afrocentricidade como método de 

análise crítica. 

Ao destacar a pedagogia das encruzilhadas, Rufino (2019) nos convida a 

compreender o Oogun como prática que desestabiliza as categorias rígidas do 

pensamento ocidental. A encruzilhada não é apenas metáfora, mas princípio 

organizador, em que os saberes se encontram sem perder suas singularidades. O Oogun, 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

32 

 

nesse horizonte, aparece como pedagogia de resistência que articula memória ancestral 

e práticas contemporâneas, construindo possibilidades de cura e cuidado que escapam à 

lógica da uniformidade. 

A reflexão desenvolvida até aqui permite compreender o Oogun como 

epistemologia situada, elaborada em confronto direto com a hegemonia ocidental. Essa 

abordagem evidencia que a centralidade africana não se restringe a um exercício de 

deslocamento teórico, mas configura uma prática viva que atravessa cosmologias, 

rituais e pedagogias sociais. Ao ser reconhecido como campo de saber, o Oogun se 

afirma em sua complexidade, integrando memória, espiritualidade e política. Assim, a 

análise confirma que não se trata de mero objeto de estudo, mas de sistema epistêmico 

em disputa. 

Ainda que essa perspectiva não esgote o tema, ela abre novas possibilidades de 

investigação sobre a dimensão pedagógica do Oogun e sobre os modos como a 

afrocentricidade se materializa em práticas de cura. A pedagogia cultural presente no 

universo Iorubá possibilita compreender como conhecimento e resistência se encontram 

na experiência comunitária. Nesse sentido, a próxima seção dedica-se a examinar os 

vínculos entre práticas terapêuticas, espiritualidade e cosmologia, mostrando como o 

Oogun traduz a afrocentricidade em pedagogia cultural e resistência epistêmica. 

 

2. Oogun, Plantas e Espiritualidade como Terapêutica 
 

O Oogun apresenta-se como um campo complexo onde o elemento vegetal atua 

como mediador entre corpo, espírito e ancestralidade. Conforme analisa De Jagun 

(2019), as folhas não se reduzem a insumos medicinais, mas constituem chaves rituais 

que abrem portais de equilíbrio entre mundos visíveis e invisíveis. Essa concepção 

rompe com a fragmentação biomédica e insere a saúde em uma lógica relacional, a cura, 

assim, é entendida como restauração da ordem cósmica e não apenas reparação 

corporal. 

Ao investigar o papel do Ori como divindade, De Jagun (2018) destaca sua 

centralidade no processo de cura, pois a cabeça não é apenas sede da racionalidade, mas 

altar de conexão espiritual. Nesse sentido, o Oogun articula ervas, cânticos e oferendas 

para harmonizar a interioridade com a coletividade. Esse arranjo epistemológico 

demonstra que doença não é falha orgânica isolada, mas descompasso entre o indivíduo 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

33 

 

e sua cosmologia, a terapêutica, portanto, se fundamenta na recomposição das energias 

vitais. 

Além da centralidade do Ori, a literatura ressalta a força simbólica dos 

benzimentos e das preces. Barros (2010) evidencia como esses gestos ritualísticos 

operam no plano espiritual, criando redes de proteção e vitalidade. Já Dantas (2023) 

observa que os benzimentos, ao serem proferidos junto às ervas, ativam sua dimensão 

energética, potencializando os efeitos de cura. Essa relação entre palavra, gesto e 

natureza reflete a inseparabilidade entre linguagem e corpo, apontando para um modelo 

de terapêutica integral. 

Torna-se evidente, portanto, que o Oogun não se limita a uma fitoterapia 

empírica, mas integra camadas de espiritualidade e cosmologia. Ao examinar os 

fundamentos da medicina herbal, Aniys (2022) apresenta a ideia de que a cura 

energética não depende apenas de princípios ativos, mas da vibração espiritual que 

atravessa cada planta. Essa abordagem contemporânea ressoa com saberes Iorubás, pois 

reconhece a potência vital da natureza como elemento constitutivo do processo de cura. 

Nessa direção, a contribuição de Kambeba (2020) é fundamental ao destacar os 

saberes da floresta como patrimônio coletivo, não apenas de uma comunidade, mas da 

própria humanidade. O Oogun, ao mobilizar folhas, ressignifica a floresta como 

farmácia espiritual e política, estabelecendo pontes entre tradição e contemporaneidade. 

A memória das plantas, inscrita em seus usos ritualísticos, expressa uma pedagogia de 

cuidado que articula a natureza como sujeito de saber. Assim, saúde e território tornam-

se indissociáveis. 

Do mesmo modo, a análise de Santos (2020) sobre Òsósi, caçador de alegrias, 

insere o Oogun em um horizonte mítico em que natureza e espiritualidade se fundem. 

Òsósi, como guardião da mata, simboliza a conexão entre caça, floresta e cura, 

ampliando a compreensão do Oogun como prática de mediação. O vínculo entre 

divindade e erva, nesse caso, não é alegórico, mas estrutural, pois legitima a prática 

terapêutica na ordem cosmológica Iorubá. A espiritualidade reforça, assim, a dimensão 

social do cuidado. 

É preciso considerar, ademais, que a oralidade desempenha papel decisivo na 

transmissão desses saberes. De Jagun (2019) observa que o conhecimento das folhas é 

transmitido por cantos, mitos e narrativas que carregam a experiência ancestral. Essa 

pedagogia oral sustenta a permanência das práticas, transformando a memória coletiva 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

34 

 

em manual de cura. A erva, nesse contexto, não fala sozinha, mas encontra voz na 

palavra ritual, constituindo um sistema integrado de linguagem e natureza. 

Outro ponto de articulação encontra-se no caráter performático da cura. Barros 

(2010) evidencia que o gesto ritual, ao ser repetido, instaura uma temporalidade própria 

que desloca o indivíduo de sua condição de sofrimento. Essa temporalidade, por sua 

vez, está ligada à cosmovisão Iorubá, que não dissocia presente, passado e futuro. 

Assim, o Oogun emerge como experiência que reorganiza não apenas o corpo, mas 

também a memória e o destino do sujeito, situando-o em sua ancestralidade. 

Nesse horizonte, a floresta descrita por Kambeba (2020) deixa de ser mero 

espaço físico e passa a constituir território espiritual, onde plantas são sujeitos de 

agência. A evocação de Òsósi analisada por Santos (2020) reforça que a cura não é 

somente técnica, mas pacto entre humanos, natureza e divindades. Essa 

interdependência revela a força do Oogun enquanto prática de resistência, pois reafirma 

uma ética ecológica e comunitária frente às lógicas de apropriação que desqualificam os 

saberes ancestrais. 

A análise evidencia que o Oogun se sustenta em uma rede de saberes que 

entrelaça ervas, rezas e espiritualidade, compondo uma terapêutica integral. Essa 

dimensão material e simbólica não se limita ao corpo físico, mas se projeta em um 

horizonte cosmológico mais amplo, em que natureza, ancestralidade e comunidade estão 

profundamente conectadas. Assim, a prática se mostra inseparável de um sistema 

relacional que estrutura modos de existir e de resistir. 

Esse entrelaçamento abre espaço para compreender como o Oogun, além de 

prática terapêutica, assume relevância como campo de resistência cultural e de 

afirmação identitária. Sua permanência na diáspora afro-brasileira revela que a cura 

ultrapassa o domínio biológico e inscreve-se também como memória coletiva e 

narrativa política. Nesse sentido, a próxima seção se volta à análise do Oogun como 

prática de resistência que articula religiosidade, cultura e luta social, reafirmando sua 

centralidade no universo afro-diaspórico. 

 

 

 

 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

35 

 

3. Resistência Cultural e Narrativas Afro-Brasileiras 
 

A permanência do Oogun na diáspora revela a força de uma memória que 

atravessa gerações, mesmo diante de mecanismos de silenciamento. A cultura popular 

brasileira demonstra como práticas de origem africana resistem às tentativas de 

apagamento, articulando símbolos, cantos e ritos. Nesse horizonte, a análise de práticas 

religiosas permite identificar como identidades coletivas se formam e se reforçam por 

meio da cura. Araújo (1973) mostra que tais manifestações populares não são marginais, 

mas expressões de centralidade cultural. 

Os processos de iniciação ampliam essa compreensão ao indicar que 

pertencimento não se constrói apenas pela fé, mas também por vínculos sociais. O 

Oogun participa dessas dinâmicas ao oferecer práticas que estruturam experiências de 

comunidade, sustentadas em cosmologias próprias. Vogel et al. (1993) descrevem como 

a iniciação afro-brasileira fortalece a identidade coletiva, tornando o ritual eixo 

organizador da vida social. Nesse sentido, as práticas de cura reafirmam a 

inseparabilidade entre corpo e coletividade. 

A dimensão mítica reforça ainda mais a legitimidade dessas práticas, pois as 

narrativas religiosas não se limitam ao campo simbólico. Elas oferecem fundamento 

epistemológico que orienta a ação ritual, criando uma lógica própria de validação. Nesse 

quadro, Prandi (2001a) evidencia como os mitos dos orixás funcionam como matriz de 

sentido, articulando os elementos da cura a uma cosmologia ordenada. O Oogun se 

insere nesse universo como prática legitimada pela ancestralidade. 

Ao lado das mitologias, emerge a encantaria como espaço de interlocução entre 

humanos e entidades espirituais. Oogun, nesse contexto, não se apresenta como técnica 

isolada, mas como parte de uma rede de mediações. A leitura de Prandi (2001b) 

demonstra que a encantaria brasileira preserva esse vínculo entre natureza e 

espiritualidade, sustentando modos próprios de organização cultural. Oogun, assim, 

reafirma-se como elemento de continuidade dentro desse universo de forças encantadas. 

O enfrentamento da invisibilização histórica das práticas afro-brasileiras também 

se torna essencial para compreender o Oogun. O apagamento sistemático de saberes 

negros insere-se em estratégias coloniais de dominação, que associaram cura tradicional 

à superstição. Nascimento (1978) denuncia esse processo como genocídio cultural, 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

36 

 

destacando que o rechaço das medicinas ancestrais faz parte de um projeto de negação 

da humanidade negra. Oogun, nesse contexto, resiste como memória em disputa. 

As narrativas de resgate cultural, no entanto, apontam para movimentos de 

recomposição e fortalecimento das tradições. O sistema de Ifá, ao ser retomado como 

referência, oferece caminhos para reinscrever o Oogun em sua matriz originária. Lopes 

(2020) reforça essa necessidade de reconexão, evidenciando que Ifá não é apenas 

técnica oracular, mas pedagogia de resistência. Oogun, quando articulado a esse resgate, 

reafirma sua legitimidade e amplia sua potência no espaço afro-brasileiro. 

A produção literária também atua como campo de resistência e transmissão da 

memória afrodescendente. Escritas que evocam o cotidiano da diáspora traduzem na 

palavra as marcas da ancestralidade e da luta por reconhecimento. Evaristo (2024) 

demonstra como a literatura pode ser veículo de cura, articulando corpo, voz e 

espiritualidade. A evocação do sagrado, nesse caso, expande os sentidos do Oogun, 

inserindo-o em uma estética que é igualmente política. 

A análise comparada dessas diferentes dimensões revela que o Oogun opera 

como eixo de articulação entre práticas religiosas, memória histórica e produção 

cultural. A iniciação, a mitologia e a encantaria, quando pensadas em conjunto, 

demonstram que a resistência negra não se limita ao espaço ritual. A contribuição de 

Vogel et al. (1993) e Prandi (2001a; 2001b) reforça a ideia de que o Oogun é parte de 

um sistema integrado, onde o simbólico e o social se entrelaçam. 

Ao reconhecer esse caráter integrado, torna-se possível compreender como o 

Oogun mobiliza dimensões jurídicas e políticas. A denúncia de Nascimento (1978) 

mostra que não se trata apenas de defender uma prática espiritual, mas de reivindicar o 

direito a uma existência plena. A ancestralidade, ao legitimar essas práticas, desafia os 

limites impostos por uma ordem social que historicamente negou sua validade. Assim, o 

Oogun se afirma em campos múltiplos de disputa. 

Esse percurso evidencia que a resistência cultural afro-brasileira se apoia em 

práticas que ultrapassam o corpo físico, incorporando narrativas, memórias e linguagens 

estéticas que afirmam a sobrevivência coletiva. Essa multiplicidade abre espaço para 

refletir como tais práticas, ao mesmo tempo pedagógicas e jurídicas, sustentam diálogos 

interculturais que fortalecem a legitimidade dos saberes ancestrais. É justamente nessa 

direção que se orienta a próxima seção, dedicada a explorar sua dimensão educativa, 

normativa e de mediação entre tradições. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

37 

 

 

4. Pedagogia, Direitos e Interculturalidade 
 

A leitura do Oogun no contexto afro-brasileiro permite compreender sua função 

educativa como prática de transmissão de saberes ancestrais. Essa dimensão se 

manifesta no interior das comunidades, onde a ritualidade se torna pedagógica ao 

articular corpo, palavra e natureza. A pedagogia de terreiro descrita por Silva (2025) 

mostra que o Oogun não é apenas um recurso espiritual, mas um espaço de formação 

em diversidade cultural, esse processo assegura a continuidade de valores e memórias. 

Nesse horizonte, o Oogun se revela também como epistemologia de resistência 

diante de processos de silenciamento e exclusão. Ao se constituir como prática 

educativa, ele atua na formação de sujeitos coletivos que reconhecem a ancestralidade 

como fundamento. O diálogo de saberes proposto por Silva et al. (2024) indica que 

práticas tradicionais podem estabelecer pontes com a ciência acadêmica, sem que uma 

invalide a outra, essa interlocução legitima conhecimentos historicamente 

marginalizados. 

A pedagogia da cura, quando observada nos ritos do Oogun, associa ervas, rezas 

e gestos a uma ética de cuidado compartilhado. Barros (2010) evidencia como o ato de 

benzer funciona como prática de ensino, em que o gesto ritual é também transmissão de 

valores comunitários. Dantas (2023), ao tratar das ervas e benzimentos, reforça que a 

aprendizagem se dá pela experiência, conectando o domínio espiritual com a prática 

cotidiana, assim, ensino e cura caminham juntos. 

Ao articular pedagogia e espiritualidade, o Oogun também tensiona o campo 

jurídico. O reconhecimento de saberes tradicionais no âmbito do direito cultural 

permanece um desafio frente às normatividades ocidentais. A crítica formulada por 

Nascimento (1978) aponta que negar validade a essas práticas equivale a prolongar o 

genocídio cultural contra populações negras. Dessa forma, a defesa jurídica do Oogun é 

igualmente defesa de direitos humanos, vinculada à memória coletiva. 

Essa vinculação entre prática pedagógica e luta política se expressa na 

ritualidade, mas também em sua função comunitária. O Oogun opera como lugar de 

elaboração identitária, em que ensino, espiritualidade e resistência se entrelaçam. Silva 

(2025) descreve como a pedagogia de terreiro cria alternativas educativas frente às 

limitações do ensino formal, revelando caminhos de valorização da diversidade. O 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

38 

 

espaço ritual, assim, torna-se ambiente de aprendizagem social. 

Ainda nesse campo, a mitologia dos orixás estudada por Prandi (2001a) sustenta 

uma pedagogia simbólica que fundamenta o Oogun. O mito não se reduz a narrativa, 

mas funciona como base normativa que organiza as práticas de cura e de ensino. A 

autoridade pedagógica, portanto, não se encontra em documentos escritos, mas na 

oralidade e na ritualização. Essa configuração mostra que o conhecimento se legitima 

pela ancestralidade e pela coletividade que o compartilha. 

A articulação entre ciência e saber tradicional abre espaço para pensar a 

interculturalidade como prática política. O diálogo de saberes proposto por Silva et al. 

(2024) demonstra que a integração entre diferentes matrizes não implica hierarquização, 

mas reconhecimento mútuo. Nesse sentido, o Oogun emerge como prática que 

reconfigura fronteiras entre epistemologias. A experiência intercultural, portanto, 

fortalece a legitimidade de conhecimentos que resistem ao apagamento. 

A espiritualidade, nesse cenário, não se opõe à educação, mas a constitui como 

processo formativo. As práticas de cura, quando transmitidas em contextos 

comunitários, operam como pedagogias que valorizam a diversidade. Barros (2010) e 

Dantas (2023) apontam que a força pedagógica do Oogun está na experiência 

compartilhada, em que saber e fazer se entrelaçam. Esse entrelaçamento configura uma 

ética do cuidado, essencial para pensar direitos coletivos. 

Nesse mesmo horizonte, a crítica de Nascimento (1978) ressoa ao mostrar que a 

luta pelo reconhecimento jurídico dos saberes afrodescendentes é também luta pela 

sobrevivência cultural. O direito à prática do Oogun não se limita ao campo religioso, 

mas se estende às políticas de educação e cultura. A negação dessas práticas perpetua 

desigualdades estruturais, enquanto sua valorização abre espaço para a democratização 

do conhecimento, assim, política e pedagogia se encontram. 

Diante desse percurso, torna-se possível compreender o Oogun como 

epistemologia de cura e resistência capaz de integrar práticas religiosas, saberes 

ancestrais e reivindicações políticas. Ele atua como pedagogia de terreiro, como 

fundamento jurídico de direitos culturais e como prática intercultural de legitimação do 

saber. Ao articular memória, espiritualidade e luta política, o Oogun reafirma sua 

centralidade no campo afro-brasileiro. Esse movimento responde à questão proposta, 

evidenciando sua potência enquanto prática de conhecimento e de resistência. 

 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

39 

 

Considerações Finais 
 

A análise empreendida permitiu identificar o Oogun como prática que articula 

cura, espiritualidade e resistência, consolidando-se como epistemologia singular no 

contexto afro-diaspórico. Os resultados alcançados confirmam a hipótese de que essas 

práticas não podem ser compreendidas como simples expressão ritual, mas como 

sistema complexo de produção de saber. Nesse sentido, o Oogun emerge como 

experiência que reorganiza dimensões sociais, políticas e culturais, deslocando leituras 

reducionistas. 

Os resultados também evidenciam que a questão proposta foi respondida de 

forma crítica, demonstrando que o Oogun integra práticas religiosas, saberes ancestrais 

e reivindicações políticas em um mesmo campo de ação. A investigação mostrou que 

tais práticas não se restringem à esfera do sagrado, mas operam igualmente como 

pedagogias sociais e mecanismos de resistência. Desse modo, a hipótese foi confirmada 

na medida em que o Oogun se apresentou como saber de caráter integral e dinâmico. 

No plano teórico, os achados contribuem para ampliar o debate sobre 

epistemologias africanas e afro-diaspóricas, reforçando a necessidade de deslocar a 

centralidade de paradigmas ocidentais. O Oogun, ao articular natureza, corpo e 

espiritualidade, oferece parâmetros de análise que desafiam categorias estabelecidas, 

propondo novas formas de pensar o conhecimento. Essa contribuição amplia a 

compreensão da diversidade epistêmica e fortalece o campo da antropologia crítica. 

Em termos práticos, os resultados evidenciam que o Oogun tem relevância social 

e cultural ao legitimar formas de cuidado que resistem à desqualificação histórica. Essas 

práticas operam como recursos pedagógicos, jurídicos e políticos, atuando na 

valorização da diversidade e no reconhecimento de direitos coletivos. A implicação 

direta desse achado está na possibilidade de construção de políticas que reconheçam a 

legitimidade das tradições afro-brasileiras como patrimônio vivo. 

As reflexões desenvolvidas também indicam que o Oogun deve ser 

compreendido como prática de diálogo intercultural, capaz de estabelecer conexões com 

outros sistemas de saber. Essa abertura contribui para fortalecer o debate sobre justiça 

epistêmica, ampliando as fronteiras do campo acadêmico. Ao mesmo tempo, reafirma a 

importância de abordagens que valorizem a oralidade, a memória e a ancestralidade 

como fontes legítimas de conhecimento. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

40 

 

Por fim, a investigação aponta para a necessidade de novos estudos que 

aprofundem a compreensão das práticas de cura em sua interface com as dimensões 

políticas e pedagógicas. O Oogun, como campo de saber em movimento, permanece 

aberto a interpretações e reelaborações que enriquecem o debate antropológico. Assim, 

a pesquisa contribui não apenas para consolidar a importância dessas práticas, mas 

também para inspirar futuras investigações comprometidas com a valorização da 

diversidade epistêmica. 

 

Referências Bibliográficas 
 

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade como crítica do paradigma hegemônico 

ocidental: introdução a uma ideia. Ensaios Filosóficos, 2016. 

ASANTE, Molefi Kete. Os Filósofos Egípcios – Vozes Ancestrais Africanas: De 

Imhotep a Akhenaten. Editora Ananse, 2022. 

ANIYS, Aqiyl. Medicina Herbal Alcalina: Revisão de doenças e recuperação da 

energia do organismo. Diaspora Africana: Editora Filhos da África, 2022. 

ARAÚJO, A. M. Cultura popular brasileira. São Paulo: Melhoramento, 1973. 

BARROS, Jose Flávio Pessoa de. Na minha casa: preces aos orixás e ancestrais. Rio 

de Janeiro: Pallas, 2010. 

DANTAS, Fábio. Ervas e Benzimentos. Editora Academia. São Paulo, 2023. 

DE JAGUN, Márcio. Ewé: a chave do portal: o conceito de saúde e doença conforme a 

filosofia ioruba, a ritualística do equilíbrio físico e espiritual através do elemento 

vegetal. Rio de Janeiro. Litteris Editora. 2019. 

DE JAGUN, Márcio. Ori: a cabeça como divindade: história, cultura, filosofia e 

religiosidade africana. Editora Litteris, 2018. 

DIOP, Cheikh Anta. A unidade cultural da África negra. Esferas do patriarcado e do 

matriarcado na Antiguidade Clássica. Luanda, Angola: Edições Mulemba; Ramada, 

Portugal: Edições Pedago, 2014. 

EVARISTO, Conceição. Macabéa Flor de Mulungu. Oficina Raquel, 2024. 

FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2008. 

KAMBEBA, Márcia Wayna. Saberes da floresta. Editora Jandaíra, 2020. 

LOPES, Nei. Ifá Lucumí: o resgate da tradição. Pallas Editora, 2020. 

NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. Editora Paz e Terra S/A, 1978. 

PRANDI, Reginaldo. Encantaria brasileira: o livro dos mestres, caboclos e 

encantados. 2001. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixás. São Paulo, Companhia das Letras, 2001. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Mórula editorial, 2019. 

SANTOS, Maria Stella de Azevedo. Òsósi: O caçador de alegrias. Rio de Janeiro: 117 

Autorale. 2020. 

SILVA, Clodoaldo Matias da et al. “Dialogue of knowledges: the importance of the 

partnership between scientists and indigenous peoples for the preservation of traditional 

knowledge”. Revista Delos, v. 17, 53), e1368. 2024. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 2, jun-dez, 2025 

 

41 

 

SILVA, Clodoaldo Matias da. “Pedagogia de terreiro: práticas educativas para 

superação do preconceito e valorização da diversidade cultural”. In: SILVA, Clodoaldo 

Matias da. Educação em conflito: disputas sociopolíticas, resistência epistêmica e lutas 

por direitos, diversidade e democracia nas práticas escolares contemporâneas. 

Londres: Nova Edições Acadêmicas, 2025. 

VOGEL, Arno et al. A galinha-d'angola: iniciação e identidade na cultura 

afrobrasileira. Série raízes, v. 3, Rio de Janeiro, Editora Pallas. 1993. 

 

Recebido em: 16-08-2025 

Aprovado em: 25-09-2025 


