
 

Revista Calundu – vol. 9, n. 1, jan-jun, 2025 

 

1 

 

A TRADIÇÃO E A INTELIGÊNCIA POLÍTICA: O POVO DE 

SANTO SEGUE SEU CAMINHAR 
 

TRADICIÓN E INTELIGENCIA POLÍTICA: EL PUEBLO DE SANTO 

SIGUE SU CAMINO 
 

Apresentação do volume 9, número 1, da Revista Calundu 

 

Guilherme Dantas Nogueira1 

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v9i1.58734 

 

Desde a organização dos primeiros Calundus coloniais em terras pindorâmicas, 

que a coroa portuguesa resolveu chamar de Brasil, há a necessidade de as comunidades 

de terreiro dialogarem com as elites brancas dominantes, hoje em dia escondidas por trás 

da figura do Estado. Esse é um fato que não é bem lembrado pela história oficial do Brasil 

– essa mesma que exalta as glórias brancas coloniais e colonial-modernas, e que 

desconversa sobre o genocídio dos povos indígenas e negros nessa região do planeta, bem 

como sobre a inteligente resistência política dessas pessoas. 

Fato é, não obstante, que pessoas negras e indígenas resistiram e seguem resistindo 

aos intentos destrutivos desse poder dominador, o que é feito, muitas vezes, por meio de 

negociações possíveis com os próprios dominadores. Assim, nos tempos coloniais, o 

acordo tácito com a igreja católica era o de que todas as divindades calunduzeiras seriam 

chamadas de “santo” e identificadas com algum desses ícones considerados sagrados do 

catolicismo. Igualmente, o “santo” negro poderia ser dançado, mas o terreiro precisava 

ser contido e não chamar muita atenção. Toda a gente preta tinha que ir na missa e 

participar dos rituais, mas acreditar na divindade cristã não era um prerrequisito (Silveira, 

20062; Nogueira, 20193). 

 
1 Diretor Presidente do Calundu – Instituto de Estudos sobre Religiões Afro-Latino-Americanas. 

Pesquisador Visitante do Instituto de Pesquisas Afro-Latino-Americanas da Universidade de Harvard. e-

mail: guilherme.nogueira@calundu.org.  
2 SILVEIRA, Renato. O Candomblé da Barroquinha: processo de constituição do primeiro terreiro baiano 

de Keto. Salvador: Edições Maianga, 2006. 
3 NOGUEIRA, G. D. Na Minha Casa Mando Eu: mães de santo, comunidades de terreiro e Estado. Tese 

(Doutorado em Sociologia) – Departamento de Sociologia, Universidade de Brasília, Brasília, p.289. 2019. 

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v9i1.58734
mailto:guilherme.nogueira@calundu.org


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 1, jan-jun, 2025 

 

2 

 

Já depois dos tempos coloniais, em um Império que se mostrou mais racista – 

sobretudo sob Pedro I – que a coroa portuguesa, a opressão à religiosidade negra 

endureceu, mas o esforço de resistência aumentou (Silveira, 2006). Com a República 

chegou um primeiro intento de laicidade jurídica, que ipso facto nunca se estabeleceu 

(Nogueira, Nogueira, 20184). E para lidar com isso tudo, mães de santo, que já eram há 

séculos no Brasil, para além de líderes religiosas e comunitárias, curandeiras, parteiras, 

conselheiras, psicólogas de suas comunidades, etc., tornaram-se também conselheiras de 

presidentes – a exemplo da famosa mãe Aninha, fundadora dos terreiros Ilê Axé Opo 

Afonjá de Salvador/BA e do Rio de Janeiro/RJ, que na década de 1930 aconselhava 

Getúlio Vargas e o influenciou a acrescentar no Decreto-Lei 1.202, 08/04/1939 (Brasil, 

19395), dispositivo que impedia governos de estados e municípios de “estabelecer, 

subvencionar ou embargar o exercício de cultos religiosos”. Isso foi o que efetivamente 

assegurou juridicamente a liberdade religiosa no país, mesmo que essa já fosse 

anteriormente constitucional (Nogueira, Almeida, 20206). 

Lélia Gonzalez (19847), com efeito, já nos chamara outrora a atenção para o fato 

de que a “mãe preta” deu sua rasteira no senhor branco, ao socializar o filho deste, ainda 

que branco de pele, com traços culturais negros. O racismo brasileiro não deixa de existir 

por esse expediente, mas a negritude segue viva e potente, resistindo e (re)existindo. 

Como diria a mesma Lélia Gonzalez (1984, p. 227), “isso tá aí... e fala”. 

Resistindo, (re)existindo, falando por seus próprios meios e negociando o espaço 

possível com as elites brancas, as atuais comunidades de terreiro seguem seu caminhar 

no país – nada errante, noto, ainda que dialético com a colonialidade e resultante da 

tragédia da diáspora (Nogueira, 2020). Um caminhar, ademais de abençoado pelo santo, 

politicamente conduzido. O Instituto Calundu é fruto desse caminhar, e busca apoiar 

sendo meio também. Assim, com esse dossiê de nosso periódico, reunimos textos que 

 
4 NOGUEIRA, Nilo Sérgio. NOGUEIRA. Guilherme Dantas. A questão da laicidade do Estado brasileiro 

e as religiões afro-brasileiras. Revista Calundu, Brasília, v. 2, n. 1, p. 49-69, jan-jun, 2018. Disponível em: 

https://calundublog.files.wordpress.com/2018/10/texto-03.pdf.  
5 BRASIL. Decreto-Lei 1.202, de 08 de abril de 1939. Dispõe sobre a administração dos estados e 

municípios. Rio de Janeiro, DF, abril, 1939. 
6 NOGUEIRA, Guilherme Dantas; ALMEIDA, Tânia Mara Campos. A centralidade transgressora das 

mulheres nas comunidades de terreiro. Latinoamérica – Revista de Estudios Latinoamericanos, no.77, 

jul./dic. 2023. Disponível em: https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-

85742023000200185&lang=pt 
7 GONZALES, L. Racismo e Sexismo na Cultura Brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, 223-244, 1984. 

https://calundublog.files.wordpress.com/2018/10/texto-03.pdf
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-85742023000200185&lang=pt
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-85742023000200185&lang=pt


 

Revista Calundu – vol. 9, n. 1, jan-jun, 2025 

 

3 

 

tratam dessa resistência política e se focam em diferentes aspectos das relações entre os 

terreiros e o Estado. 

Abrindo, assim, a seção de artigos acadêmicos, Kamilla Cardoso Pinheiro, 

integrante do projeto Calundu do Futuro, nos apresenta o inspirador texto “Relações entre 

ativismo afrorreligioso e o Estado:  atuação institucionalizada e construção de políticas 

públicas para povos e comunidades de terreiro”. Em seu debate, a autora nos lembra a 

importância que movimentos sociais trazem para suas pautas, por meio de sua luta 

política, sobretudo quando conseguem fazê-lo desde dentro do próprio Estado, por meio 

de ativistas que trabalham como funcionários públicos. Ela cita o exemplo – e traz uma 

inédita entrevista – do reconhecido ogan Nilo Sérgio Nogueira, Tata Kis’ange, que 

durante anos articulou políticas públicas para terreiros desde dentro da antiga Secretaria 

Especial de Políticas para a Igualdade Racial (SEPPIR) da Presidência da República, atual 

Ministério da Igualdade Racial (MIR). 

Continuando na mesma toada, Cyntia Cristina de Carvalho e Silva e Tânia Mara 

Campos de Almeida nos trazem um estudo sobre o “O Procedimento Operacional Padrão 

da diversidade religiosa da Polícia Civil do DF”, que é também o título do artigo. Esta 

diretriz para ações do poder policial da capital federal junto a instituições religiosas – afro 

ou outras – foi construída por meio de bastante diálogo com a sociedade e levando em 

consideração as necessidades plurais de públicos que precisam ser ouvidos, respeitados e 

protegidos como condição basilar para a própria democracia brasileira. Dentre as 

instituições ouvidas na fase de pesquisas para a criação do Procedimento Operacional 

Padrão, destaco os diálogos com o Comitê da Diversidade Religiosa do Distrito Federal, 

em que o Calundu também está representado. 

Fechando a seção de artigos, Livia Souza Costa e Renan Vieira de Santana Rocha 

nos apresentam o texto “Entre as ciências médicas e as ciências bantu-kongo: perspectivas 

de saúde dentro de terreiros de Umbanda”. Com uma descrição rica e cuidadosa sobre o 

universo simbólico da Umbanda, a autora e o autor mostram como essa religião afro-

brasileira complementa cuidados, por meio de seus saberes ancestrais, à própria prática 

da medicina colonial-moderna. Igualmente, discorrem sobre a contribuição dos terreiros 

afrorreligiosos no aprofundamento de noções de cuidado com a saúde, no combate às 

violências do racismo e na promoção da valorização cultural, o que central, como 

colocam, para políticas públicas inclusivas. 



 

Revista Calundu – vol. 9, n. 1, jan-jun, 2025 

 

4 

 

A seção de artigos foi focada em qualidade, não em quantidade de textos. Assim, 

apresentamos três trabalhos de fôlego, com muitas páginas escritas. O dossiê, não 

obstante, não se encera com esses trabalhos apenas. Pelo contrário, o tom político segue 

presente na resenha “História de fé e resistência ancestral”, de autoria de Marcos 

Rodrigues. O livro resenhado, “Mãe da liberdade”, foi escrito por Valéria Lima. Sob a 

caneta de Marcos Rodrigues, o importante papel sócio-comunitário-político de Mãe Hilda 

Jitolu, avó da autora do livro, é destacado como uma contribuição política não apenas 

daquela grande senhora, mas também do povo e do movimento negro soteropolitano. O 

emocionante bloco Ilê Aiyê, do qual a mãe de santo era matriarca, é relembrado como 

instrumento de afirmação da negritude e da força de luta que o povo negro tem. Um 

convite à leitura do próprio livro, por meio de uma resenha muito bem escrita. 

Finalmente, fechando, concluindo a beleza e trazendo leveza a esse dossiê, cuja 

temática é catalizadora de tantos pensamentos e tanta resistência, dois textos livres 

mostrando a (re)existência de tradições afrorreligiosas em contextos diversos: festa de rua 

e rituais indígenas com a Ayuasca. São os trabalhos “O axé de Mateus no cavalo marim”, 

de Rebeca Guimarães Barbosa; e “A Ayahuasca como caminho de autoconhecimento e 

conexão com os saberes ancestrais”, de Cláudia Mirella Pereira Ramos. Ao passo que 

pessoas mais céticas diriam que a veia negra não pulsa nas tradições narradas, Rebeca e 

Cláudia nos convidam, com seus textos, a pensar duas vezes se seria isso mesmo e 

mostram como a nossa ancestralidade segue viva e pulsante, com toda a força de sua 

tradição calunduzeira, mesmo longe de terreiros institucionalizados. 

Um lindo e potente dossiê, que como um todo nos convida a uma reflexão sobre 

relações de poder desfavoráveis à herança negra brasileira, que não obstante não são – 

nunca foram – suficientes para parar a força vital, o ngunzo, de nossa ancestralidade. 

 

Burlington, 10 de junho de 2025. 

 

 

 

 

 

 

 


