
Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

170 

 

Aproximações ao sagrado feminino a partir de religiões 

afrodiaspóricas 

 

Thalita Cavalcante Marques1 

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56979 

 

O sagrado feminino, em termos amplos, refere-se ao movimento de despertar e 

valorizar a energia feminina ao interior de cada um dos nossos corpos, vinculada com a 

cura, o autoconhecimento, a coragem, a determinação, a astucia, a criatividade e o 

empoderamento (Faur, 2011; Machado, 2020). Dentro das diversas cosmovisões afro-

religiosas, esta conexão harmônica entre os indivíduos e às forças femininas, ligadas 

também com a natureza e o cosmos, podem ser impulsionadas por meio de cultos e 

iniciações de diversas formas.    

 Como movimento político, o sagrado feminino ganhou destaque com a ascensão 

do feminismo, buscando romper com os valores patriarcais. Nos tempos modernos, o 

feminismo negro também ganhou notoriedade, tornando-se um espaço de 

empoderamento e disrupção. A articulação entre ambos os movimentos – sagrado 

feminino e feminismo negro –, por exemplo, é fundamental enquanto maneira de desafiar 

o moralismo tradicional com ênfase em questões raciais, centrais para todo o processo de 

emancipação da mulher negra em relação as estruturas sociais vigentes, fundamentadas 

no machismo e no racismo. 

Dentro das diversas religiões afro-diaspóricas, as questões relacionadas ao 

sagrado feminino manifestam-se de diferentes formas, desde a atuação de mulheres em 

importantes papéis de liderança até os cultos às grandes forças femininas, de acordo com 

a cosmovisão específica de cada tradição. Nesse sentido, o presente texto tem como 

objetivo refletir sobre a manifestação de alguns princípios do sagrado feminino, a partir 

da minha experiencia no culto a divindade Orí e à Orixá Iemanjá, no contexto do 

candomblé Ketu. Com essa nação eu pude me aprofundar de forma mais específica em 

campo.    

As ponderações que aqui abordarei fundamentam-se em conexões oriundas de 

bases empíricas, e a vivências em campo em um terreiro de Candomblé Ketu, 

 
1 Universidade de Brasília - UnB. E-mail: Thalitacavalcantemarques2020@gmail.com. 

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56979
mailto:Thalitacavalcantemarques2020@gmail.com


Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

171 

 

complementadas com a revisão bibliográfica de pesquisas que exploram os significados 

relacionados às questões abordadas. Dessa forma, o texto busca contribuir para uma visão 

integradora que entrelaça saberes ancestrais, indispensáveis para alguns desafios da 

contemporaneidade.   

Em solo brasileiro, os cultos aos orixás foram readaptados como consequência da 

diáspora, quando as pessoas negras, em um novo contexto, foram obrigadas a adequar o 

uso das folhas — instrumento também central no Candomblé —, por exemplo, como 

forma de resistir à violência estruturada, que se configurava como um instrumento de 

poder e negação da fé de cada povo e indivíduo. Assim, construiu-se a assimilação do 

sincretismo religioso, presente em muitas religiões afro-diaspóricas na 

contemporaneidade.   

Dentro desses cultos religiosos afro-diaspóricos, o feminino desempenha um 

papel central. Desde as mais antigas casas de Candomblé da Bahia, como o Ilê Axé Opô 

Afonjá, Terreiro do Gantois e Terreiro Casa Branca a resistência e o papel das grandes 

sacerdotisas, mães e iyalorixás sempre foram fundamentais para garantir a continuidade 

do culto e o fortalecimento da comunidade.   

Na cosmovisão do Candomblé Ketu, proveniente da diáspora dos povos Iorubás 

para o Brasil durante o período de escravização de pessoas negras, as grandes Iyabás e a 

força do feminino são centrais para estabelecer a conexão entre os seres humanos e os 

espíritos, bem como com as forças ancestrais. O matriarcado dentro desses cultos é uma 

marca histórica e contínua, sendo o sustentáculo dos próprios ritos e mistérios, que 

dependem dessa energia específica para se manterem e garantir continuidade.   

Dentro disso, a sacralização das forças espirituais ocorre a partir da manutenção 

das forças naturais, reconhecendo na natureza o poder construtor e destruidor em todos 

os aspectos da funcionalidade do cosmos. Essa visão se configura como construção de 

uma tecnologia ancestral, que confere relevância ao feminino, reconhecido como "o que 

dá vida" e "nutre todos os seres”. Este poder, essencialmente entendido no sentido 

espiritual e não no sentido biológico, é representado pelas mulheres iniciadas nos cultos, 

e principalmente, pelas lideranças ativas nos mesmos.    

Dentre as grandes Iyabás, Iemanjá (ou Yemọjá, em iorubá) tem seu culto bastante 

reverenciado, por ser considerada a "mãe" de todos os orixás e, consequentemente, de 

todos os Orís individualizados no ser humano.  

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

172 

 

Seu nome vem da expressão 'a mãe dos peixes' ou 'a mãe cujos filhos 

são como peixes'. É considerada a mãe de todos, a que nos prepara para 

a vida, nos dá a imensidão das águas para que possamos realizar todas 

as potencialidades, afirma Eugênio. Na língua original, seu nome é 

Yemoja. (Veiga, 2024)   

 

Assim sendo, o seu culto é sempre invocado como nos rituais de Bori no 

candomblé e em partes dos rituais de iniciação de algumas outras religiões, a fim de 

buscar equilibrar principalmente a divindade Orí.  

 

Os mais antigos souberam que Ajalá é o Orixá funfun responsável pela 

criação de Orí. Desta forma, ensinaram-nos que Oxalá deve ser sempre 

evocado na cerimónia de Bori. Iemanjá é a mãe da individualidade, e 

por essa razão está directamente relacionada com rí, sendo 

imprescindível a sua participação no ritual.  (Manuela, 2008)   

 

No Brasil, a orixá Iemanjá tem notoriedade. Na sua celebração no dia 2 de 

fevereiro, seus devotos vão ao mar em multidão para entregar oferendas como símbolos 

de pedidos e agradecimentos. Esse ritual tem origem em Salvador, onde pescadores 

começaram a ir ao bairro do Rio Vermelho para entregar suas oferendas. 

 

Todo dia 2 de fevereiro, em Salvador, uma multidão vestida 

predominantemente de branco e azul comparece ao bairro do Rio 

Vermelho para reverenciar Iemanjá, a Rainha do Mar e Mãe de Todas 

as Águas. Considerada umas das três grandes manifestações populares 

da cidade, dividindo o pódio com o Carnaval e a Lavagem do Bonfim, 

a festa é a maior dedicada a um orixá na Bahia e passou por diversas 

mudanças até os dias atuais. Contudo, o elo de espiritualidade e cultura 

mantém a tradição centenária viva, resguardando a ancestralidade de 

matriz africana.  (SECOM/SALVADOR, 2022)  

 

Em solo iorubá, diferentemente, o culto a Iemanjá se concretiza no rio. Essa orixá 

também possui diversos outros aspectos, não se restringindo apenas ao cuidado e à 

maternidade, mas também à guerra e à proteção, sendo muito invocada em tempos de 

disputas e rivalidades entre comunidades.    

 

Iemanjá é um orixá, ou seja, uma divindade africana cultuada a partir 

do panteão divino dos povos iorubás. Embora, no Brasil, assuma títulos 

e características de 'rainha do mar', na África, é cultuada na região de 

Abeokutá, na Nigéria, onde seus cultos se estabeleceram inicialmente 

nas águas doces do rio Yemoja, entre Ifé e Ibadan", contextualiza o 

sacerdote de umbanda David Dias, pesquisador em Ciência da Religião 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

173 

 

na PUC-SP. Ou seja: para os iorubás, ela é a divindade dos rios. Essa 

transposição para os mares é resultado do movimento de diáspora 

quando, já nos chamados navios negreiros, a ela continuaram 

recorrendo os "seus filhos. (Veiga, 2024) 

Iemanjá ocupa um papel essencial no diálogo sobre essa tecnologia ancestral, que 

em simbologia conecta-se diretamente às questões que envolvem a necessidade de 

cuidado com a saúde mental nos tempos hodiernos, reafirmando a importância de práticas 

que promovem equilíbrio e bem-estar. Essa relação entre o cuidado à divindade Orí e a 

presença de Iemanjá, é uma afirmação da importância do culto à energia feminina e os 

seus resultados na saúde individual e comunitária dos devotos do candomblé.     

Dentro dos diversos ritos do candomblé, o Bori, que em termos amplos significa 

"alimentar a cabeça", desempenha um papel central. Esse ritual é fundamental tanto 

dentro da comunidade, como um elemento de fortalecimento e manutenção dos 

indivíduos, quanto fora dela, por meio dos serviços prestados por babalorixás e iyalorixás 

aos seus consulentes. O Orí, considerado a maior e mais importante divindade, é 

reverenciado também por sua conexão simbólica com o que, na modernidade, se entende 

como o cuidado com a saúde mental. Essa prática destaca a profunda relação entre 

espiritualidade e equilíbrio emocional, reafirmando a sabedoria ancestral do candomblé 

em contextos contemporâneos (Lages, 2023). 

     

Para os iorubás (e para as outras nações de candomblé), o ritual do bori 

é o ato litúrgico que significa “dar de comer e beber ao Orí ”, adorar a 

cabeça. Esse cerimonial é realizado antes mesmo da feitura do santo. 

Mas o bori não é só para o iniciado, qualquer pessoa pode ter seu Orí 

cultuado, o que ocorre quando ela se sente fragilizada, e lhe dar 

alimento. E há casos em que ele ocorra de duas a três vezes por ano, 

como acontece com os babalorixás e yalorixás, que sobrecarregam seu 

Orí devido a suas preocupações espirituais e materiais, tanto na vida 

religiosa como particular. O ritual consiste em rezas específicas, 

oferenda de alimentos e bebidas. Após o bori o corpo se revitaliza, e o 

equilíbrio é recuperado, e no caso das pessoas depressivas, com 

questões emocionais, o bori acalma e ajuda as pessoas na busca da 

solução para o sofrimento. (KILEUY; OXAGUIÃ, 2018) 

 

Nesse contexto, a união entre o culto à força que rege e sustenta a vida — 

representado pela orixá Iemanjá — e os ritos que promovem qualidade de vida ao iniciado 

e/ou consulentes, como o Bori, destaca-se como uma marca essencial das práticas fazer 

candomblé. Essas tradições preconizam a sabedoria e as iniciativas milenares dos povos 

africanos, direcionadas para o bem-estar, a saúde e o cuidado coletivo. O sagrado 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

174 

 

feminino como já reiterado, assume o papel central de fazer as manutenções necessárias 

nesses processos, apontando a necessidade do autocuidado e da autopreservação.   

Ao jogar búzios pela primeira vez, Iemanjá foi confirmada como a Orixá regente 

do meu Orí. Após muitas orientações dentro do jogo oracular, também foi apontado a 

necessidade emergente de um maior cuidado com a minha cabeça (Orí) e, 

consequentemente, com a minha saúde mental. Após muitas reflexões posteriores a essa 

primeira vivência, e à aproximação e culto a minha Orixá de cabeça, também despertei a 

importância da integração e do culto à energia feminina no que tange o próprio sustento 

e alicerce do autocuidado e da autopreservação. Minha individualidade, vivenciada como 

uma mulher transgênero, ou seja, parte de uma minoria na sociedade vigente, foi melhor 

reconhecida, valorizada e acolhida por mim enquanto cultuadora de forças divinas 

femininas e enquanto cuidada por uma comunidade que reitera essa importância.    

No candomblé, eu aprendi que o feminino é um agente de cura, e que a cura gera 

emancipação e autoconsciência em meio aos processos da vida. Fui ensinada que, quando 

se cultua o sagrado feminino, não é a tristeza que desaparece, nem o sofrimento que cessa, 

mas sim a capacidade de ser resiliente e atender as próprias vulnerabilidades enquanto 

realidades humanas, que tudo se torna mais possível. Com o Bori, eu aprendi que o corpo, 

enquanto morada de uma divindade – principalmente feminina – precisa ser nutrido, 

reconhecido e, sobretudo, empoderado de si para que tenha o seu pleno funcionamento, 

ou seja, saúde e qualidade de vida. Com a comida de santo, eu aprendi que o feminino é 

justo, e que para além de ser cuidada, eu tenho a responsabilidade de cuidar, com todos 

os limites estabelecidos.    

 Assim, como visto e exposto, as liturgias e os ritos que constituem 

especificamente a noção do sagrado feminino no candomblé, bem como os alicerces que 

os sustentam — incluindo o culto aos orixás e os saberes ancestrais já referenciados —, 

revelam-se como arcabouços que demonstram não apenas a profundidade e a riqueza 

dessas práticas, mas também sua contribuição essencial para a valorização e o 

entendimento do sagrado feminino.   

Para além de um debate sobre uma energia que muitas vezes é mal interpretada e 

conectada apenas à oposição ao masculino. O sagrado feminino redesperta o que muitas 

vezes nós, como indivíduos e comunidades, somos impedidos de viver por uma sociedade 

cada vez mais adoecedora e negligente com todo e qualquer indivíduo que não representa 

o padrão imposto.   



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

175 

 

Essas tradições evidenciam que muitos dos avanços modernos voltados para o 

cuidado de diversos aspectos do ser humano, especialmente no que diz respeito à saúde 

mental, já foram explorados e aplicados por povos milenares. Isso reafirma tanto a 

relevância e a atualidade desses saberes ancestrais quanto à necessidade de validação de 

conhecimentos que não se baseiam exclusivamente em estruturas teóricas ocidentais, mas 

também em práticas e experiências ancestrais.   

 

Referências    
 

FAUR, Mirella. Círculos sagrados para mulheres contemporâneas. São Paulo: 

Pensamento, 2011.   

LAGES, S. R. C. “O Orí, a saúde e as doenças dos(as) filhos(as) de santo”. Horizonte - 

Revista de Estudos de Teologia e Ciências da Religião, v. 20, n. 62, p. e206207, 10 ago. 

2023.   

MACHADO, Regiane. “O Sagrado Feminino: Poder que vem de dentro – despertar, cura 

e empoderamento de mulheres”. In: Colóquio Internacional Feminismo e Agroecologia: 

Trabalho, cuidado e bens comuns, 2020, Recife. Anais Eletrônicos [...]. Recife, v.15, n.3, 

2020. Recife: [s. n.], 2022. Disponível em: 

https://cadernos.abaagroecologia.org.br/cadernos/article/ view/6381/2426.   

MANUELA. Bori. “Candomblé, o mundo dos Orixás, 26 de maio de 2008”. 26 mai. 2008. 

Disponível em: https://ocandomble.com/2008/05/26/bori/.  

SECOM/AS - SECRETARIA DE COMUNICAÇÃO DA PREFEITURA DE 

SALVADOR. Festa de Iemanjá é a maior manifestação dedicada a um orixá na Bahia e 

teve origem no protagonismo de pescadores. 2022.  Disponível em: 

https://comunicacao.salvador.ba.gov.br/festadeiemanja-e-a-maior-manifestacao-

dedicada-a-um-orixa-na-bahia-e-teve-origemnoprotagonismo-de-pescadoresesso. 

VEIGA, Edison. Iemanjá, a divindade africana que ganhou feição branca no Brasil.  BBC 

News Brasil. 02 de fevereiro de  2024. Disponível em: 

<https://www.bbc.com/portuguese/articles/c51eq354xd1o>.  

 

Recebido em: 15/11/2024 

Aceito em: 01/12/2024 

https://ocandomble.com/2008/05/26/bori/
https://comunicacao.salvador.ba.gov.br/festadeiemanja-e-a-maior-manifestacao-dedicada-a-um-orixa-na-bahia-e-teve-origemnoprotagonismo-de-pescadoresesso
https://comunicacao.salvador.ba.gov.br/festadeiemanja-e-a-maior-manifestacao-dedicada-a-um-orixa-na-bahia-e-teve-origemnoprotagonismo-de-pescadoresesso
https://www.bbc.com/portuguese/articles/c51eq354xd1o

