Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Aproximacoes ao sagrado feminino a partir de religioes

afrodiasporicas

Thalita Cavalcante Marques®

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v&8i2.56979

O sagrado feminino, em termos amplos, refere-se ao movimento de despertar e
valorizar a energia feminina ao interior de cada um dos nossos corpos, vinculada com a
cura, o autoconhecimento, a coragem, a determinagdo, a astucia, a criatividade e o
empoderamento (Faur, 2011; Machado, 2020). Dentro das diversas cosmovisdes afro-
religiosas, esta conexdo harmonica entre os individuos e as forgas femininas, ligadas
também com a natureza ¢ o cosmos, podem ser impulsionadas por meio de cultos e
iniciacoes de diversas formas.

Como movimento politico, o sagrado feminino ganhou destaque com a ascensao
do feminismo, buscando romper com os valores patriarcais. Nos tempos modernos, o
feminismo negro também ganhou notoriedade, tornando-se um espaco de
empoderamento e disrup¢do. A articulacdo entre ambos os movimentos — sagrado
feminino e feminismo negro —, por exemplo, ¢ fundamental enquanto maneira de desafiar
o moralismo tradicional com énfase em questdes raciais, centrais para todo o processo de
emancipacdo da mulher negra em relacdo as estruturas sociais vigentes, fundamentadas
no machismo e no racismo.

Dentro das diversas religides afro-diasporicas, as questdes relacionadas ao
sagrado feminino manifestam-se de diferentes formas, desde a atuagdo de mulheres em
importantes papéis de liderancga até os cultos as grandes forgas femininas, de acordo com
a cosmovisdo especifica de cada tradicdo. Nesse sentido, o presente texto tem como
objetivo refletir sobre a manifestagdo de alguns principios do sagrado feminino, a partir
da minha experiencia no culto a divindade Ori e a Orixa Iemanja, no contexto do
candomblé Ketu. Com essa nagdo eu pude me aprofundar de forma mais especifica em
campo.

As ponderacdes que aqui abordarei fundamentam-se em conexdes oriundas de

bases empiricas, e a vivéncias em campo em um terreiro de Candomblé Ketu,

! Universidade de Brasilia - UnB. E-mail: Thalitacavalcantemarques2020@gmail.com.

170


https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56979
mailto:Thalitacavalcantemarques2020@gmail.com

Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

complementadas com a revisdo bibliografica de pesquisas que exploram os significados
relacionados as questdes abordadas. Dessa forma, o texto busca contribuir para uma visao
integradora que entrelaga saberes ancestrais, indispensaveis para alguns desafios da
contemporaneidade.

Em solo brasileiro, os cultos aos orixds foram readaptados como consequéncia da
diaspora, quando as pessoas negras, em um novo contexto, foram obrigadas a adequar o
uso das folhas — instrumento também central no Candomblé —, por exemplo, como
forma de resistir a violéncia estruturada, que se configurava como um instrumento de
poder e negacdo da fé¢ de cada povo e individuo. Assim, construiu-se a assimilagdo do
sincretismo  religioso, presente em muitas religides afro-diasporicas na
contemporaneidade.

Dentro desses cultos religiosos afro-diasporicos, o feminino desempenha um
papel central. Desde as mais antigas casas de Candomblé da Bahia, como o I1€ Ax¢ Opo6
Afonja, Terreiro do Gantois e Terreiro Casa Branca a resisténcia e o papel das grandes
sacerdotisas, maes e iyalorixds sempre foram fundamentais para garantir a continuidade
do culto e o fortalecimento da comunidade.

Na cosmovisdo do Candomblé Ketu, proveniente da didspora dos povos lorubas
para o Brasil durante o periodo de escravizagdo de pessoas negras, as grandes Iyabas e a
for¢a do feminino sdo centrais para estabelecer a conexdo entre os seres humanos e os
espiritos, bem como com as forgas ancestrais. O matriarcado dentro desses cultos ¢ uma
marca historica e continua, sendo o sustenticulo dos proprios ritos € mistérios, que
dependem dessa energia especifica para se manterem e garantir continuidade.

Dentro disso, a sacralizagdo das forcas espirituais ocorre a partir da manutengao
das forgas naturais, reconhecendo na natureza o poder construtor e destruidor em todos
os aspectos da funcionalidade do cosmos. Essa visdo se configura como construgdo de
uma tecnologia ancestral, que confere relevancia ao feminino, reconhecido como "o que
da vida" e "nutre todos os seres”. Este poder, essencialmente entendido no sentido
espiritual e ndo no sentido biologico, ¢ representado pelas mulheres iniciadas nos cultos,
e principalmente, pelas liderangas ativas nos mesmos.

Dentre as grandes Iyabas, [emanja (ou Yemojd, em iorubd) tem seu culto bastante
reverenciado, por ser considerada a "mae" de todos os orixas e, consequentemente, de

todos os Oris individualizados no ser humano.

171



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Seu nome vem da expressao 'a mae dos peixes' ou 'a mae cujos filhos
sdo como peixes'. E considerada a mae de todos, a que nos prepara para
a vida, nos d4 a imensiddo das 4guas para que possamos realizar todas
as potencialidades, afirma Eugénio. Na lingua original, seu nome ¢
Yemoja. (Veiga, 2024)

Assim sendo, o seu culto é sempre invocado como nos rituais de Bori no
candomblé e em partes dos rituais de iniciacdo de algumas outras religides, a fim de

buscar equilibrar principalmente a divindade Ori.

Os mais antigos souberam que Ajala é o Orixa funfun responsavel pela
criacdo de Ori. Desta forma, ensinaram-nos que Oxala deve ser sempre
evocado na cerimoénia de Bori. lemanja ¢ a mae da individualidade, e
por essa razdo esta directamente relacionada com ri, sendo
imprescindivel a sua participacao no ritual. (Manuela, 2008)

No Brasil, a orixa Iemanja tem notoriedade. Na sua celebracdo no dia 2 de
fevereiro, seus devotos vao ao mar em multiddo para entregar oferendas como simbolos
de pedidos e agradecimentos. Esse ritual tem origem em Salvador, onde pescadores

comegaram a ir ao bairro do Rio Vermelho para entregar suas oferendas.

Todo dia 2 de fevereiro, em Salvador, uma multiddo vestida
predominantemente de branco e azul comparece ao bairro do Rio
Vermelho para reverenciar lemanja, a Rainha do Mar e Mae de Todas
as Aguas. Considerada umas das trés grandes manifestagdes populares
da cidade, dividindo o pddio com o Carnaval e a Lavagem do Bonfim,
a festa é a maior dedicada a um orixa na Bahia e passou por diversas
mudangas até os dias atuais. Contudo, o elo de espiritualidade e cultura
mantém a tradicdo centenaria viva, resguardando a ancestralidade de
matriz africana. (SECOM/SALVADOR, 2022)

Em solo ioruba, diferentemente, o culto a [emanjé se concretiza no rio. Essa orixa
também possui diversos outros aspectos, ndo se restringindo apenas ao cuidado e a
maternidade, mas também a guerra e a protecdo, sendo muito invocada em tempos de

disputas e rivalidades entre comunidades.

Iemanja ¢ um orixa, ou seja, uma divindade africana cultuada a partir
do pantedo divino dos povos iorubas. Embora, no Brasil, assuma titulos
e caracteristicas de 'rainha do mar', na Africa, é cultuada na regido de
Abeokutd, na Nigéria, onde seus cultos se estabeleceram inicialmente
nas aguas doces do rio Yemoja, entre Ifé¢ e Ibadan", contextualiza o
sacerdote de umbanda David Dias, pesquisador em Ciéncia da Religido

172



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

na PUC-SP. Ou seja: para os iorubas, ela é a divindade dos rios. Essa
transposi¢cdo para os mares ¢ resultado do movimento de didspora
quando, ja nos chamados navios negreiros, a ela continuaram
recorrendo os "seus filhos. (Veiga, 2024)

Iemanja ocupa um papel essencial no didlogo sobre essa tecnologia ancestral, que
em simbologia conecta-se diretamente as questdes que envolvem a necessidade de
cuidado com a saude mental nos tempos hodiernos, reafirmando a importancia de praticas
que promovem equilibrio e bem-estar. Essa relagao entre o cuidado a divindade Ori e a
presenca de Iemanja, ¢ uma afirmagao da importancia do culto a energia feminina e os
seus resultados na saude individual e comunitaria dos devotos do candomblé.

Dentro dos diversos ritos do candomblé, o Bori, que em termos amplos significa
"alimentar a cabeg¢a", desempenha um papel central. Esse ritual ¢ fundamental tanto
dentro da comunidade, como um eclemento de fortalecimento ¢ manutencdo dos
individuos, quanto fora dela, por meio dos servigos prestados por babalorixas e iyalorixas
aos seus consulentes. O Ori, considerado a maior e mais importante divindade, ¢
reverenciado também por sua conexao simbodlica com o que, na modernidade, se entende
como o cuidado com a saide mental. Essa pratica destaca a profunda relagcdo entre
espiritualidade e equilibrio emocional, reafirmando a sabedoria ancestral do candomblé

em contextos contemporaneos (Lages, 2023).

Para os iorubés (e para as outras nagoes de candomblg), o ritual do bori
¢ o ato liturgico que significa “dar de comer e beber ao Ori ”, adorar a
cabeca. Esse cerimonial é realizado antes mesmo da feitura do santo.
Mas o bori ndo ¢ so para o iniciado, qualquer pessoa pode ter seu Ori
cultuado, o que ocorre quando ela se sente fragilizada, e lhe dar
alimento. E ha casos em que ele ocorra de duas a trés vezes por ano,
como acontece com os babalorixas e yalorixas, que sobrecarregam seu
Ori devido a suas preocupacdes espirituais e materiais, tanto na vida
religiosa como particular. O ritual consiste em rezas especificas,
oferenda de alimentos ¢ bebidas. Apos o bori o corpo se revitaliza, € o
equilibrio ¢ recuperado, e no caso das pessoas depressivas, com
questdes emocionais, o bori acalma e ajuda as pessoas na busca da
soluciio para o sofrimento. (KILEUY; OXAGUIA, 2018)

Nesse contexto, a unido entre o culto a for¢a que rege e sustenta a vida —
representado pela orixa lemanja — e os ritos que promovem qualidade de vida ao iniciado
e/ou consulentes, como o Bori, destaca-se como uma marca essencial das praticas fazer
candomblé. Essas tradi¢des preconizam a sabedoria e as iniciativas milenares dos povos

africanos, direcionadas para o bem-estar, a saide e o cuidado coletivo. O sagrado

173



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

feminino como ja reiterado, assume o papel central de fazer as manutencdes necessarias
nesses processos, apontando a necessidade do autocuidado e da autopreservagao.

Ao jogar buzios pela primeira vez, lemanja foi confirmada como a Orixa regente
do meu Ori. Ap6s muitas orientagdes dentro do jogo oracular, também foi apontado a
necessidade emergente de um maior cuidado com a minha cabega (Ori) e,
consequentemente, com a minha saide mental. Apos muitas reflexdes posteriores a essa
primeira vivéncia, € a aproximacao ¢ culto a minha Orix4 de cabeca, também despertei a
importancia da integragdo e do culto a energia feminina no que tange o proprio sustento
e alicerce do autocuidado e da autopreservacdo. Minha individualidade, vivenciada como
uma mulher transgénero, ou seja, parte de uma minoria na sociedade vigente, foi melhor
reconhecida, valorizada e acolhida por mim enquanto cultuadora de forgas divinas
femininas e enquanto cuidada por uma comunidade que reitera essa importancia.

No candomblé, eu aprendi que o feminino é um agente de cura, e que a cura gera
emancipag¢ao e autoconsciéncia em meio aos processos da vida. Fui ensinada que, quando
se cultua o sagrado feminino, ndo € a tristeza que desaparece, nem o sofrimento que cessa,
mas sim a capacidade de ser resiliente e atender as proprias vulnerabilidades enquanto
realidades humanas, que tudo se torna mais possivel. Com o Bori, eu aprendi que o corpo,
enquanto morada de uma divindade — principalmente feminina — precisa ser nutrido,
reconhecido e, sobretudo, empoderado de si para que tenha o seu pleno funcionamento,
ou seja, saude e qualidade de vida. Com a comida de santo, eu aprendi que o feminino ¢
justo, e que para além de ser cuidada, eu tenho a responsabilidade de cuidar, com todos
os limites estabelecidos.

Assim, como visto e exposto, as liturgias e os ritos que constituem
especificamente a no¢do do sagrado feminino no candomblé, bem como os alicerces que
os sustentam — incluindo o culto aos orixds e os saberes ancestrais ja referenciados —,
revelam-se como arcabougos que demonstram ndo apenas a profundidade e a riqueza
dessas praticas, mas também sua contribuicdo essencial para a valorizagdo e o
entendimento do sagrado feminino.

Para além de um debate sobre uma energia que muitas vezes ¢ mal interpretada e
conectada apenas a oposicao ao masculino. O sagrado feminino redesperta o que muitas
vezes nos, como individuos e comunidades, somos impedidos de viver por uma sociedade
cada vez mais adoecedora e negligente com todo e qualquer individuo que nao representa

o padrdo imposto.

174



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Essas tradi¢des evidenciam que muitos dos avangos modernos voltados para o
cuidado de diversos aspectos do ser humano, especialmente no que diz respeito a satde
mental, j& foram explorados e aplicados por povos milenares. Isso reafirma tanto a
relevancia e a atualidade desses saberes ancestrais quanto a necessidade de validagao de
conhecimentos que ndo se baseiam exclusivamente em estruturas tedricas ocidentais, mas

também em praticas e experiéncias ancestrais.

Referéncias

FAUR, Mirella. Circulos sagrados para mulheres contempordneas. Sao Paulo:
Pensamento, 2011.

LAGES, S. R. C. “O Ori, a satude e as doencas dos(as) filhos(as) de santo”. Horizonte -
Revista de Estudos de Teologia e Ciéncias da Religido, v. 20, n. 62, p. €206207, 10 ago.
2023.

MACHADO, Regiane. “O Sagrado Feminino: Poder que vem de dentro — despertar, cura
e empoderamento de mulheres”. In: Coloquio Internacional Feminismo e Agroecologia:
Trabalho, cuidado e bens comuns, 2020, Recife. Anais Eletronicos [...]. Recife, v.15, n.3,
2020. Recife: [s. n.], 2022. Disponivel em:
https://cadernos.abaagroecologia.org.br/cadernos/article/ view/6381/2426.

MANUELA. Bori. “Candomblé, o mundo dos Orixas, 26 de maio de 2008”. 26 mai. 2008.
Disponivel em: https://ocandomble.com/2008/05/26/bori/.

SECOM/AS - SECRETARIA DE COMUNICACAO DA PREFEITURA DE
SALVADOR. Festa de lemanja ¢ a maior manifestacdo dedicada a um orixa na Bahia e
teve origem no protagonismo de pescadores. 2022. Disponivel em:
https://comunicacao.salvador.ba.gov.br/festadeiemanja-e-a-maior-manifestacao-
dedicada-a-um-orixa-na-bahia-e-teve-origemnoprotagonismo-de-pescadoresesso.

VEIGA, Edison. Iemanj4, a divindade africana que ganhou fei¢ao branca no Brasil. BBC
News Brasil. 02 de fevereiro de 2024. Disponivel em:
<https://www.bbc.com/portuguese/articles/c51eq354xd10>.

Recebido em: 15/11/2024
Aceito em: 01/12/2024

175


https://ocandomble.com/2008/05/26/bori/
https://comunicacao.salvador.ba.gov.br/festadeiemanja-e-a-maior-manifestacao-dedicada-a-um-orixa-na-bahia-e-teve-origemnoprotagonismo-de-pescadoresesso
https://comunicacao.salvador.ba.gov.br/festadeiemanja-e-a-maior-manifestacao-dedicada-a-um-orixa-na-bahia-e-teve-origemnoprotagonismo-de-pescadoresesso
https://www.bbc.com/portuguese/articles/c51eq354xd1o

