Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

As identidades trans e os terreiros: desafios e aberturas
(apresentacao)

Wanderson Flor do Nascimento®

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56957

Este niimero da Revista Calundu gira em torno de uma série de discussdes acerca
de um dos mais intensos debates atuais colocados para as comunidades de terreiro: os
modos de relagdo possiveis com as identidades trans nas tradi¢des brasileiras de matrizes
afro-amerindias. Com isso, a revista reafirma seu compromisso em promover debates
sobre as culturas de terreiro, mobilizando pesquisas e criando um espago de partilha de
ideias.

Com o dossi¢ “Transgeneridades em contextos afrorreligiosos: experiéncias,
identidades e resisténcias”, organizado por Hans Carrillo Guach e Fabia Monica Souza
dos Santos, a revista nos insere em um debate importante e espinhoso, que tem mobilizado
pesquisas em diversas regidoes do pais, questionando, sobretudo, aquilo que os terreiros
tém chamado de tradi¢do, menos para interdita-la e mais para pensar em que medida isso
que chamamos de tradicdo permite que os terreiros possam ser, ainda, espacos de
resisténcia e, sobretudo, questionando: resisténcia a qué?

Muitas vezes, seja para afirmar ou para criticar, a ideia de tradicdo ¢ entendida
como estatica. E um dos obstaculos da discussd@o caminha no entorno desse entendimento.
Mas se entendermos a tradicdo como dindmica, muito provavelmente outros problemas e
outros caminhos se colocam para pensar o funcionamento das comunidades de terreiro e
os modos como utilizamos a ideia de tradicdo para sustentar nossas posigoes.

Embora muito se tenha questionado em pesquisas sobre o que se entende por
tradi¢do e os contextos que a envolvem, o cotidiano tem trazido, ainda, uma percep¢ao
pouco problematizada do que seja a tradi¢do e de como ela nos aparece e nos informa (ou,
em casos especificos, nos serve).

Tal como penso, a tradi¢do é percebida a partir de experiéncias relacionais.

Nunca h4 uma tradigdo como uma coisa, um fato objetivo que simplesmente nos toca.

1 Tata ria nkisi Nkosi Namba. Professor de Filosofia na Universidade de Brasilia. E-mail:
wandersonflor@unb.br.



https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56957
mailto:wandersonflor@unb.br

Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Sao as multiplas relagdes que estabelecemos com a tradi¢do que fazem com que possamos
percebé-la. A tradigdo €, para nos, o que se mostra através desse conjunto complexo de
relacdes. Nesse contexto, podemos 1é-la com diversas lentes e, muitas vezes, temos o
risco de interpreta-las com as lentes coloniais cispatriarcais. Esse fato nos coloca um
desafio de entender que a tradicdo nos aparece sempre mediada por campos de poder
historicamente determinados.

Nao ha uma tradi¢do pura e transparente em si (e muito do que temos visto em
torno de defesas de tradigdes como imutaveis, duras, impermedveis, sao afirmagodes
coloniais de uma relacdo especifica com a tradi¢do). Portanto, precisamos entender se as
lentes que utilizamos para ler a tradicdo sdo mais vinculadas com nossas herangas
ancestrais afro-amerindias, ou se estamos nos filiando mais as percep¢des ocidentais que
também nos circundam, uma vez que os terreiros foram construidos, e seguem sendo
vivenciados, como uma experiéncia que tenho chamado de entremundos.

Talvez um caminho interessante para lidar com esse debate ndo seja perguntarmos
se a tradicdo € ou ndo cisgenocentrada, mas que perguntemos se lemos a tradi¢gdo com
lentes ancestrais afro-amerindias (que ndo sdo generificadas e, portanto, ndo podem ser
cisgenerocentradas — como podemos aprender com Oyéronke Oyéwumi), ou se
interpretamos a tradi¢do com abordagens cispatriarcais?

Gostaria de contar um caso que envolve a minha geragado de iniciados para pensar
em relagdes possiveis com a tradi¢do: fui iniciado no Candomblé no final da década de
1970, momento em que as pessoas que eram iniciadas pela mesma mae ou pai de santo
chamavam a si mesmas de “irmds de navalha”, exatamente porque esta mae ou pai
utilizava a mesma navalha para iniciar todas e todos. A navalha era um instrumento ritual
de importdncia fundamental sendo, inclusive, um dos simbolos do sacerddcio
candomblecista. Mais adiante, na década de 1980, a epidemia de AIDS chega ao Brasil,
com intensidade. Sem muita demora, percebemos que o sangue € os instrumentos
cortantes poderiam ser vetores de transmissao do virus HIV.

Diante desse cenario — € ndo sem discussdo, ndo sem incertezas, ndo sem tensoes
—, as liderangas de Candomblé tomaram a prudente decisdo de ndo mais utilizar a mesma
navalha nos processos inicidticos e, a partir daquele momento, adotou-se a pratica que
hoje temos como corrente de que cada pessoa deveria ter sua propria navalha na iniciagao
— e cada vez menos se utiliza a expressao “irma/os de navalha”, e temos outras expressoes

que foram se popularizando como, por exemplo, “irma/os de esteira”.



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Esta foi uma mudanga muito importante no contexto de adaptacdo as novas
realidades trazidas por transformag¢des no cenario sanitario que extrapolava os terreiros.
Aquilo que era um importante fundamento — e que era entendido como uma parte basilar
da tradicao —, foi efetivamente modificado, sem danos a estrutura comunitaria € sem o
comprometimento radical da dindmica ritual.

Com esse exemplo, gostaria de mostrar que a tradi¢do esta longe de ser estatica e
que esta sempre em relagao com aquilo que lhe € externo. Cabe a nos, portanto, encontrar
os melhores caminhos para lidar com isso que, de fora para dentro, determina novas
realidades para os terreiros.

Com isso ndo quero dizer que a transgeneridade seja um fendmeno novo, e, muito
menos que apenas agora os terreiros tenham precisado lidar com ele. As muitas historias
dos candomblés nos mostraram muitas figuras trans no decorrer do tempo. O que parece
novo ¢ o debate sobre a relacdo entre a tradicao e as identidades trans. Vale a pena lembrar
que as proprias ideias de transexual e transgénero sdo relativamente recentes no entorno
da experiéncia da identidade de género. No passado, muitos outros nomes foram dados a
essas experiéncias € nem sempre elas foram pensadas em termos de identidade das
pessoas. O que sabemos das pessoas que, no passado, experimentaram vivéncias que hoje
chamariamos de transgéneras e que estiveram em relagdo com os terreiros? O que
sabemos sobre os modos como os terreiros lidavam com essas pessoas que receberam
tantos outros nomes no passado? Essas questdes mostram o qudo pouco sabemos sobre a
historia dos terreiros e também sobre as histdrias (eloquentes ou silenciadas) das pessoas
que hoje chamamos de transgéneras e que ja viviam muito antes desse termo/conceito
existir.

Alguns debates tedricos tém chamado a atengdo de que os terreiros experimentam
algo que poderia ser chamado de experiéncia transgénera transitoria, quando, nos
transes, uma divindade entendida como “feminina” “vira” sobre uma pessoa entendida

29 ¢¢

como masculina ou quando uma divindade entendida como “masculina” “vira” em uma
pessoa entendida como feminina. Naquele momento, o corpo visto socialmente desde
uma abordagem de género era “tomado” por uma energia entendida como “pertencente”
a outro “género”. E, ainda que de modo transitorio, isso ndo parece causar dificuldades
para a dinamica dos terreiros.

Os problemas que discutiremos neste dossi€ parecem estar muito mais vinculados

com uma certa divisdo sexual do trabalho ritual, para tomar emprestada a intuicdo de

Rita Laura Segato, ou de uma divisdo sexual da indumentaria ritual que longe de serem

3



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

originariamente africanas ou indigenas, estdo sempre vinculados com contextos situados
em nosso tempo e nossas condi¢des sociais de habitar, nos terreiros, instancias
entremundos — tanto as moderno-ocidentais, quanto as afro-amerindias. Estes problemas
parecem partir de uma certa naturalizacdo do corpo sexuado fora de contextos
reprodutivos ¢ de uma biologizagdo da tradigdo, que parece bastante estranha aos
contextos africanos ou afro-amerindios.

E diante deste cendrio de debate que os artigos do dossié deste nimero da revista
nos convidam a refletir sobre as muitas camadas que estdo em jogo nas tensoes sobre o
acolhimento de pessoas trans nos terreiros. Com abordagens diversas e percepcdes
distintas do fendmeno do acolhimento ou recusa das experiéncias trans (muitas vezes
reverberando vozes de pessoas transgéneras bindrias € ndo-binarias), os trabalhos trazem
facetas multiplas que merecem ser pensadas com cuidado, para que possamos entender
os meandros do fenomeno, além de termos uma potente oportunidade de ter a pesquisa
teodrica a servico do enfrentamento de uma questao concreta no cotidiano dos terreiros. E,
assim, encontramos os artigos do dossié:

O artigo “Tecendo encruzilhadas: negritude e transidentidades — arte do
re(existir)”, de autoria de Jodo Dantas dos Anjos Neto e Maria Meire de Carvalho, afirma
os terreiros como espaco de inclusdo e que demandam a reflexdo interseccional entre
racismo, transgeneridades e experiéncia religiosa, buscando uma problematizacao das
matrizes binarias que muitas vezes nos fazem marginalizar as experiéncias de travestis e
transexuais. Ao estarmos atentas as continuidades entre racismo e transfobias, poderemos
potencializar os espacos de acolhimento e inclusdo que sdo os terreiros.

As reflexdes trazidas pelo trabalho “Género e sexualidade nas Comunidades
Tradicionais de Terreiro: tensdes e resisténcia a cisheteronormatividade”, de Antonio
Pedro Lima Junior, mobilizam o cenario da Grande Sdo Paulo para problematizar os
modos como as representagdes e praticas de género sdo, por vezes, naturalizadas e, em
outros momentos, tencionadas nos terreiros, defendendo possibilidades de observar na
propria estrutura dos terreiros, sobretudo com imagens de diversos orixas, espagos nos
quais a fluidez de género possa funcionar como vetor de acolhimento a experiéncia trans,
embora demande atencdo aos desafios postos para os terreiros em funcao da transfobia e
o imagindrio cispatriarcal que ainda habitam a sociedade que circundam os terreiros.

Mergulhando em um dos pilares da tradigao dos candomblés de origem ioruba, o
artigo “Akunleyan e a inclusdo transgénero no candomblé: revisitando destino e

identidade de género nas tradi¢des afro-brasileiras”, de Jorge Alan de Souza Baloni, busca

4



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

problematizar a resisténcia que algumas parcelas das comunidades de terreiro tém na
aceitagdo irrestrita das diversas identidades de género. Ao refletir sobre ori e algumas
dimensdes a ela relacionadas, como akunleyan (a escolha do destino), o trabalho afirma
que ha a possibilidade de pensar a inclusao das identidades trans através desta dimensao
da propria cosmologia do terreiro, desafiando a ideia sustentada por essas parcelas
mencionadas, de que a tradi¢do ndo teria elementos para adotar as identidades trans nas
comunidades de terreiro.

O artigo “Transfeminilidade, tradi¢do e matrigestao nos candomblés: um caso em
estudo”, de autoria de Ronan da Silva Parreira Gaia, problematiza a ideia estatica de
tradigdo, frisando o contexto de transformag¢ao que da nascimento ao que os candomblés
entendem com tradicional. Partindo da experiéncia de uma filha de santo trans, que finda
se afastando do candomblé pela ndao aceitagdo, na casa onde fora iniciada, de sua
transfeminilidade, o trabalho traz discussdes intrigantes sobre os modos como
contradi¢des se instalam quando um espago de acolhimento, matrigestionado, termina por
excluir pessoas trans em func¢do de incorporar valores ocidentais no interior da tradi¢ao.
Este trabalho nos mostra uma das realidades muito conhecidas e tristes, de pessoas que
em func¢do da recusa da aceitacdo da experiéncia trans em diversos terreiros, acabam por
se distanciar dos lacos comunitarios e estabelecendo relagdes solitarias com a
ancestralidade. Este fenomeno preocupa tanto pela dindmica excludente da transfobia
internalizada por algumas comunidades de terreiro, como por fazer comum uma
experiéncia de individualizagdo da relagdo com o que o candomblé preza como mais
fundamental: a ideia de comunidade como territorio no qual a espiritualidade ¢
vivenciada.

Partindo da historia de vida de uma pessoa ndo-binaria iniciada no candomblé
ketu, o artigo “A histoéria de vida do ndo lugar: reflexdes sobre a transgeneridade ndo-
binaria no candomblé”, de Mar Borges Afonso e Melina Sousa da Rocha, denuncia
violéncias e contradigdes em parte da comunidade de terreiro, que finda por assumir
valores binarios ocidentais como se fossem parte da tradi¢ao do terreiro. O trabalho aposta
que seja possivel, na medida em que se reveja a adogdo de tais valores, que se fortaleca o
espaco de acolhimento de pessoas trans ndo-bindrias nos terreiros, de modo que se
perceba como os terreiros tém sido porosos a culturas externas, reproduzindo opressoes
e exclusoes, ferindo, assim, a propria dinamica que constituiu as comunidades de terreiro.

Aqui a problematizacdo da ideia de bindrio nos ajuda a pensar de que modo temos



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

naturalizado elementos que sdo ideologicamente mais vinculados com o ocidente do que
com as matrizes afro-indigenas que fundam os terreiros.

Os artigos do dossié trazem para ndés uma série de questionamentos que nos
obrigam a rever o que temos chamado de acolhimento nos terreiros e quais suas condigdes
de concretude, diante da dificuldade de parte do povo de terreiro introjetar os valores
cisnormativos da sociedade ocidental, muitas vezes confundindo-os com valores
tradicionais africanos ou afro-amerindios. Cabe aqui destacar que o trabalho de Oyéronke
Oyéwumi foi mencionado em diversos trabalhos como uma chamada de atengao para o
fato de que a discussdo bindria de género ndo encontra lugar nas tradi¢des africanas,
sobretudo as iorubas, anteriores a colonizagdo. Com isso, estes trabalhos buscam apontar
para o fato de que aquilo que entendemos como problemas vinculados com género e as
identidades de género ndo sdo parte daquilo que se evoca como ancestral na tradicao dos
terreiros, mas uma espécie de incorporacao de elementos ocidentais ao tecido dessa
tradigao.

Em que pese a critica a exclusdo que ocorre em alguns terreiros em func¢do dessa
imagem cisgénera de organiza¢do da comunidade, os trabalhos apostam que, se o
repertorio efetivamente ndo ocidental dos terreiros for efetivamente levado a sério, o
espaco de inclusdo das pessoas trans sera garantido, de modo que se recusa a ideia de que
a tradigdo afro dos terreiros seja transfobica, mas chamando a atengdo para a leitura dessa
mesma tradicdo com lentes cis-ocidentais, o que pode, sim, resultar em uma recusa da
presenca plena das pessoas trans nos terreiros.

E aqui reside a abertura e os desafios que esse debate nos traz: de um lado, a
necessidade de revisitar a tradicdo com cuidado e aten¢do para notarmos o que de colonial
e ocidental deixamos entrar nos terreiros e, com isso, podemos fortalecer tanto o que
temos chamado de tradicdo, como fortalecer o efetivo espago de acolhimento dos
terreiros; por outro lado o desafio € perceber que qualquer tradicao ¢ observada a partir
das lentes que antes chamamos a atencao. Mas como olhar para essa lente, se ela mesma
¢ a condicdo de visibilidade nesse caso especifico? Essa dificuldade ndo nos deve fazer
abandonar a busca de fortalecer o carater acolhedor dos terreiros e a protecao de todas as
pessoas, independentemente de sua identidade de género.

Minha aposta pessoal no que diz respeito a esse tema, segue sendo a mesma que
sustentei em outros lugares: temos de fortalecer e ouvir o tecido comunitario, do qual o
orixd, o vodum e o inquice fazem parte. Dificilmente fortalecemos um espago

comunitario criando exclusdes para modos de ser que ndo desestabilizem ou impegam o

6



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

funcionamento da comunidade — e ndo me parece que a experiéncia trans, em si, traga
qualquer ameaga para a esse funcionamento comunitario. Penso que, do mesmo modo
que a questdo da navalha, que era um fundamento importante, foi modificada sem
comprometer a continuidade comunitaria da tradi¢ao dos terreiros — que, como qualquer
tradigdo, se modifica com o tempo —, possamos buscar modos nao excludentes de pensar
a presenga trans nos terreiros. Obviamente, isso demanda tempo, cuidado, reflexdo e
escuta aos mais velhos fundamentais, os orixds, voduns e inquices. E ai esta nosso desafio
e oportunidade.

Além deste potente debate, este nimero agrupa também uma série de outros textos
que trazem a experiéncia das afrorreligiosidades para a discussao, seja na se¢ao de artigos
de fluxo continuo, seja na de textos livres.

O artigo “Velas, ervas, cachimbos: as consultas com os Pretos-Velhos na Tenda
Espirita Sdo Lazaro”, de Herson Herbster, nos apresenta, através de pesquisa realizada
em um terreiro de Umbanda na regido metropolitana do Rio de Janeiro, o contexto da
consulta a essas, que sdo entidades centrais da Umbanda, a quem consulentes procuram
em busca de conforto para os sofrimentos cotidianos e orientagdes para a busca do
equilibrio na vida. Além de nos apresentar quem sdo os pretos e pretas-velhas, o trabalho
narra a rotina de atendimento aos consulentes nesse terreiro, narrando o comportamento
das entidades e dos consulentes, os elementos utilizados, o que nos proporciona uma
viagem para o interior a um trabalho de atendimento com os pretos-velhos.

O trabalho “A Quimbanda como fundamento: re-consideracdes e resgates da
tradicdo banto”, de Araré Calia, problematiza a imagem de que a Quimbanda ¢ o lado
oposto e, portanto, negativo da Umbanda, vinculando esta primeira ao mal e a triade
“idolo-Diabo-fetiche”. Por meio de uma revisdo histdérica, o artigo nos apresenta o
processo de constru¢do da imagem inferiorizada da Quimbanda como contraparte da
construgdo de uma Umbanda mais progredida ou civilizada. Se contrapondo a essa
imagem, o texto nos traz uma recuperagao do sentido originario de Quimbanda, ligado as
suas matrizes africanas, vinculadas aos povos de linguas bantas, para os quais a expressao
nada guarda de relagdo com a demonizagdo e inferiorizagdo que foram construidas no
século XX no Brasil. Nos apresenta a quimbanda como sacerddcio ligado a cura e que
oferece ao Brasil, e a propria Umbanda, sua dimensdo comunitaria que seria reconhecida
no contexto atual.

Em outra pesquisa que discute a Quimbanda, o artigo “A cerimdnia de iniciagdo

na Quimbanda afro-gaiucha”, de Eduardo Regis e Sonia Regina Corréa Lages, nos

7



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

apresenta o contexto quimbandeiro do Rio Grande do Sul (que ¢ diferente do contexto de
outras regioes do pais) e sua chegada ao Sudeste brasileiro. Este artigo também nao parte
de nenhuma associagdo da Quimbanda com cultos diabodlicos, criticando a associagao
deste culto com praticas maléficas e a inferiorizacao dos Exus e Pombagiras, entidades
cultuadas na Quimbanda. Ao descrever o ritual de iniciagdo de duas pessoas novigas na
Quimbanda deste templo em Sao Paulo, que mantém as tradigdes afro-gauchas, o trabalho
nos mostra a estruturacdo de uma comunidade ancestral na qual estas duas pessoas
iniciadas adentram, com nitidas herangas bantas. Os exus e pombagiras ai cultuados sao
vetores ancestrais, marcados por essa natureza fronteiriga atribuida a Exu, que desde essa
fronteira ancestral, fortalece os lagos entre os viventes e entidades, criando aquilo que os
autores chamam de “familiaridade com o invisivel”.

Os dois ultimos trabalhos sdo textos livres. O primeiro, “O amor ¢
espiritualidade”, de Maria Eduarda de Carvalho Ibiapina, apesar de ndo se centrar em uma
discussdo sobre religides afro-amerindias, nos apresenta um relato pessoal, por meio das
relacdes que estabeleceu e estabelece com sua mae, irma e avd, como os afetos e, em
especial o amor, sdo informados pela espiritualidade, ou mesmo impulsionados por ela.
Um bonito e potente relato de como ancestralidade, na forma de espiritualidade nos cerca,
mobilizando o amor.

O tultimo trabalho, “Aproximagdes ao sagrado feminino a partir das religides
afrodiasporicas”, de Thalita Cavalcante Marques, nos relata como estas religides
promovem a valorizagdo do feminino, o que toma destaque em um cendrio em que 0s
valores patriarcais ainda prevalecem. Sobretudo ao discutir o contato da autora com as
divindades Ori e [emanj4, nos mostram, por meio da poténcia feminina dessas divindades,
um campo de cuidado do humano que os terreiros promovem, a partir de saberes e praticas
ancestrais.

Os trabalhos deste nimero apresentam um cendrio potente de discussdao que
emergem em torno das experiéncias dos terreiros ou de experiéncias ancestrais. E o
esforco da Revista Calundu em fomentar esse espaco de discussdo nos chega como um
presente que devemos agradecer, pela possibilidade de ndo apenas criar lagos por meio
da pesquisa, mas também de fortalecer um campo de investigacdo que ¢ bastante
instigante e prospero.

Boa leitura!

Brasilia, 01/01/2025



