
Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

1 

 

As identidades trans e os terreiros: desafios e aberturas 

(apresentação) 

 

 

Wanderson Flor do Nascimento1 

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56957 

 

Este número da Revista Calundu gira em torno de uma série de discussões acerca 

de um dos mais intensos debates atuais colocados para as comunidades de terreiro: os 

modos de relação possíveis com as identidades trans nas tradições brasileiras de matrizes 

afro-ameríndias. Com isso, a revista reafirma seu compromisso em promover debates 

sobre as culturas de terreiro, mobilizando pesquisas e criando um espaço de partilha de 

ideias.  

Com o dossiê “Transgeneridades em contextos afrorreligiosos: experiências, 

identidades e resistências”, organizado por Hans Carrillo Guach e Fabia Monica Souza 

dos Santos, a revista nos insere em um debate importante e espinhoso, que tem mobilizado 

pesquisas em diversas regiões do país, questionando, sobretudo, aquilo que os terreiros 

têm chamado de tradição, menos para interditá-la e mais para pensar em que medida isso 

que chamamos de tradição permite que os terreiros possam ser, ainda, espaços de 

resistência e, sobretudo, questionando: resistência a quê? 

Muitas vezes, seja para afirmar ou para criticar, a ideia de tradição é entendida 

como estática. E um dos obstáculos da discussão caminha no entorno desse entendimento. 

Mas se entendermos a tradição como dinâmica, muito provavelmente outros problemas e 

outros caminhos se colocam para pensar o funcionamento das comunidades de terreiro e 

os modos como utilizamos a ideia de tradição para sustentar nossas posições.  

Embora muito se tenha questionado em pesquisas sobre o que se entende por 

tradição e os contextos que a envolvem, o cotidiano tem trazido, ainda, uma percepção 

pouco problematizada do que seja a tradição e de como ela nos aparece e nos informa (ou, 

em casos específicos, nos serve). 

Tal como penso, a tradição é percebida a partir de experiências relacionais. 

Nunca há uma tradição como uma coisa, um fato objetivo que simplesmente nos toca. 

 
1 Tata ria nkisi Nkosi Nambá. Professor de Filosofia na Universidade de Brasília. E-mail: 

wandersonflor@unb.br. 

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56957
mailto:wandersonflor@unb.br


Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

2 

 

São as múltiplas relações que estabelecemos com a tradição que fazem com que possamos 

percebê-la. A tradição é, para nós, o que se mostra através desse conjunto complexo de 

relações. Nesse contexto, podemos lê-la com diversas lentes e, muitas vezes, temos o 

risco de interpretá-las com as lentes coloniais cispatriarcais. Esse fato nos coloca um 

desafio de entender que a tradição nos aparece sempre mediada por campos de poder 

historicamente determinados.  

Não há uma tradição pura e transparente em si (e muito do que temos visto em 

torno de defesas de tradições como imutáveis, duras, impermeáveis, são afirmações 

coloniais de uma relação específica com a tradição). Portanto, precisamos entender se as 

lentes que utilizamos para ler a tradição são mais vinculadas com nossas heranças 

ancestrais afro-ameríndias, ou se estamos nos filiando mais às percepções ocidentais que 

também nos circundam, uma vez que os terreiros foram construídos, e seguem sendo 

vivenciados, como uma experiência que tenho chamado de entremundos. 

Talvez um caminho interessante para lidar com esse debate não seja perguntarmos 

se a tradição é ou não cisgenocentrada, mas que perguntemos se lemos a tradição com 

lentes ancestrais afro-ameríndias (que não são generificadas e, portanto, não podem ser 

cisgenerocentradas – como podemos aprender com Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí), ou se 

interpretamos a tradição com abordagens cispatriarcais? 

Gostaria de contar um caso que envolve a minha geração de iniciados para pensar 

em relações possíveis com a tradição: fui iniciado no Candomblé no final da década de 

1970, momento em que as pessoas que eram iniciadas pela mesma mãe ou pai de santo 

chamavam a si mesmas de “irmãs de navalha”, exatamente porque esta mãe ou pai 

utilizava a mesma navalha para iniciar todas e todos. A navalha era um instrumento ritual 

de importância fundamental sendo, inclusive, um dos símbolos do sacerdócio 

candomblecista. Mais adiante, na década de 1980, a epidemia de AIDS chega ao Brasil, 

com intensidade. Sem muita demora, percebemos que o sangue e os instrumentos 

cortantes poderiam ser vetores de transmissão do vírus HIV.  

Diante desse cenário – e não sem discussão, não sem incertezas, não sem tensões 

–,  as lideranças de Candomblé tomaram a prudente decisão de não mais utilizar a mesma 

navalha nos processos iniciáticos e, a partir daquele momento, adotou-se a prática que 

hoje temos como corrente de que cada pessoa deveria ter sua própria navalha na iniciação 

– e cada vez menos se utiliza a expressão “irmã/os de navalha”, e temos outras expressões 

que foram se popularizando como, por exemplo, “irmã/os de esteira”.  



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

3 

 

Esta foi uma mudança muito importante no contexto de adaptação às novas 

realidades trazidas por transformações no cenário sanitário que extrapolava os terreiros. 

Aquilo que era um importante fundamento – e que era entendido como uma parte basilar 

da tradição –, foi efetivamente modificado, sem danos à estrutura comunitária e sem o 

comprometimento radical da dinâmica ritual.  

Com esse exemplo, gostaria de mostrar que a tradição está longe de ser estática e 

que está sempre em relação com aquilo que lhe é externo. Cabe a nós, portanto, encontrar 

os melhores caminhos para lidar com isso que, de fora para dentro, determina novas 

realidades para os terreiros.  

Com isso não quero dizer que a transgeneridade seja um fenômeno novo, e, muito 

menos que apenas agora os terreiros tenham precisado lidar com ele. As muitas histórias 

dos candomblés nos mostraram muitas figuras trans no decorrer do tempo. O que parece 

novo é o debate sobre a relação entre a tradição e as identidades trans. Vale a pena lembrar 

que as próprias ideias de transexual e transgênero são relativamente recentes no entorno 

da experiência da identidade de gênero. No passado, muitos outros nomes foram dados a 

essas experiências e nem sempre elas foram pensadas em termos de identidade das 

pessoas. O que sabemos das pessoas que, no passado, experimentaram vivências que hoje 

chamaríamos de transgêneras e que estiveram em relação com os terreiros? O que 

sabemos sobre os modos como os terreiros lidavam com essas pessoas que receberam 

tantos outros nomes no passado? Essas questões mostram o quão pouco sabemos sobre a 

história dos terreiros e também sobre as histórias (eloquentes ou silenciadas) das pessoas 

que hoje chamamos de transgêneras e que já viviam muito antes desse termo/conceito 

existir.  

Alguns debates teóricos têm chamado a atenção de que os terreiros experimentam 

algo que poderia ser chamado de experiência transgênera transitória, quando, nos 

transes, uma divindade entendida como “feminina” “vira” sobre uma pessoa entendida 

como masculina ou quando uma divindade entendida como “masculina” “vira” em uma 

pessoa entendida como feminina. Naquele momento, o corpo visto socialmente desde 

uma abordagem de gênero era “tomado” por uma energia entendida como “pertencente” 

a outro “gênero”. E, ainda que de modo transitório, isso não parece causar dificuldades 

para a dinâmica dos terreiros.  

Os problemas que discutiremos neste dossiê parecem estar muito mais vinculados 

com uma certa divisão sexual do trabalho ritual, para tomar emprestada a intuição de 

Rita Laura Segato, ou de uma divisão sexual da indumentária ritual que longe de serem 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

4 

 

originariamente africanas ou indígenas, estão sempre vinculados com contextos situados 

em nosso tempo e nossas condições sociais de habitar, nos terreiros, instâncias 

entremundos – tanto as moderno-ocidentais, quanto as afro-ameríndias. Estes problemas 

parecem partir de uma certa naturalização do corpo sexuado fora de contextos 

reprodutivos e de uma biologização da tradição, que parece bastante estranha aos 

contextos africanos ou afro-ameríndios.  

É diante deste cenário de debate que os artigos do dossiê deste número da revista 

nos convidam a refletir sobre as muitas camadas que estão em jogo nas tensões sobre o 

acolhimento de pessoas trans nos terreiros. Com abordagens diversas e percepções 

distintas do fenômeno do acolhimento ou recusa das experiências trans (muitas vezes 

reverberando vozes de pessoas transgêneras binárias e não-binárias), os trabalhos trazem 

facetas múltiplas que merecem ser pensadas com cuidado, para que possamos entender 

os meandros do fenômeno, além de termos uma potente oportunidade de ter a pesquisa 

teórica a serviço do enfrentamento de uma questão concreta no cotidiano dos terreiros. E, 

assim, encontramos os artigos do dossiê: 

O artigo “Tecendo encruzilhadas: negritude e transidentidades – arte do 

re(existir)”, de autoria de João Dantas dos Anjos Neto e Maria Meire de Carvalho, afirma 

os terreiros como espaço de inclusão e que demandam a reflexão interseccional entre 

racismo, transgeneridades e experiência religiosa, buscando uma problematização das 

matrizes binárias que muitas vezes nos fazem marginalizar as experiências de travestis e 

transexuais. Ao estarmos atentas às continuidades entre racismo e transfobias, poderemos 

potencializar os espaços de acolhimento e inclusão que são os terreiros.  

As reflexões trazidas pelo trabalho “Gênero e sexualidade nas Comunidades 

Tradicionais de Terreiro: tensões e resistência à cisheteronormatividade”, de Antônio 

Pedro Lima Júnior, mobilizam o cenário da Grande São Paulo para problematizar os 

modos como as representações e práticas de gênero são, por vezes, naturalizadas e, em 

outros momentos, tencionadas nos terreiros, defendendo possibilidades de observar na 

própria estrutura dos terreiros, sobretudo com imagens de diversos orixás, espaços nos 

quais a fluidez de gênero possa funcionar como vetor de acolhimento à experiência trans, 

embora demande atenção aos desafios postos para os terreiros em função da transfobia e 

o imaginário cispatriarcal que ainda habitam a sociedade que circundam os terreiros.  

Mergulhando em um dos pilares da tradição dos candomblés de origem iorubá, o 

artigo “Akunleyan e a inclusão transgênero no candomblé: revisitando destino e 

identidade de gênero nas tradições afro-brasileiras”, de Jorge Alan de Souza Baloni, busca 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

5 

 

problematizar a resistência que algumas parcelas das comunidades de terreiro têm na 

aceitação irrestrita das diversas identidades de gênero. Ao refletir sobre orí e algumas 

dimensões a ela relacionadas, como akunleyan (a escolha do destino), o trabalho afirma 

que há a possibilidade de pensar a inclusão das identidades trans através desta dimensão 

da própria cosmologia do terreiro, desafiando a ideia sustentada por essas parcelas 

mencionadas, de que a tradição não teria elementos para adotar as identidades trans nas 

comunidades de terreiro. 

O artigo “Transfeminilidade, tradição e matrigestão nos candomblés: um caso em 

estudo”, de autoria de Ronan da Silva Parreira Gaia, problematiza a ideia estática de 

tradição, frisando o contexto de transformação que dá nascimento ao que os candomblés 

entendem com tradicional. Partindo da experiência de uma filha de santo trans, que finda 

se afastando do candomblé pela não aceitação, na casa onde fora iniciada, de sua 

transfeminilidade, o trabalho traz discussões intrigantes sobre os modos como 

contradições se instalam quando um espaço de acolhimento, matrigestionado, termina por 

excluir pessoas trans em função de incorporar valores ocidentais no interior da tradição. 

Este trabalho nos mostra uma das realidades muito conhecidas e tristes, de pessoas que 

em função da recusa da aceitação da experiência trans em diversos terreiros, acabam por 

se distanciar dos laços comunitários e estabelecendo relações solitárias com a 

ancestralidade. Este fenômeno preocupa tanto pela dinâmica excludente da transfobia 

internalizada por algumas comunidades de terreiro, como por fazer comum uma 

experiência de individualização da relação com o que o candomblé preza como mais 

fundamental: a ideia de comunidade como território no qual a espiritualidade é 

vivenciada. 

Partindo da história de vida de uma pessoa não-binária iniciada no candomblé 

ketu, o artigo “A história de vida do não lugar: reflexões sobre a transgeneridade não-

binária no candomblé”, de Mar Borges Afonso e Melina Sousa da Rocha, denuncia 

violências e contradições em parte da comunidade de terreiro, que finda por assumir 

valores binários ocidentais como se fossem parte da tradição do terreiro. O trabalho aposta 

que seja possível, na medida em que se reveja a adoção de tais valores, que se fortaleça o 

espaço de acolhimento de pessoas trans não-binárias nos terreiros, de modo que se 

perceba como os terreiros têm sido porosos a culturas externas, reproduzindo opressões 

e exclusões, ferindo, assim, a própria dinâmica que constituiu as comunidades de terreiro. 

Aqui a problematização da ideia de binário nos ajuda a pensar de que modo temos 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

6 

 

naturalizado elementos que são ideologicamente mais vinculados com o ocidente do que 

com as matrizes afro-indígenas que fundam os terreiros. 

Os artigos do dossiê trazem para nós uma série de questionamentos que nos 

obrigam a rever o que temos chamado de acolhimento nos terreiros e quais suas condições 

de concretude, diante da dificuldade de parte do povo de terreiro introjetar os valores 

cisnormativos da sociedade ocidental, muitas vezes confundindo-os com valores 

tradicionais africanos ou afro-ameríndios. Cabe aqui destacar que o trabalho de Oyèrónkẹ́ 

Oyěwùmí foi mencionado em diversos trabalhos como uma chamada de atenção para o 

fato de que a discussão binária de gênero não encontra lugar nas tradições africanas, 

sobretudo as iorubás, anteriores à colonização. Com isso, estes trabalhos buscam apontar 

para o fato de que aquilo que entendemos como problemas vinculados com gênero e as 

identidades de gênero não são parte daquilo que se evoca como ancestral na tradição dos 

terreiros, mas uma espécie de incorporação de elementos ocidentais ao tecido dessa 

tradição.  

Em que pese a crítica à exclusão que ocorre em alguns terreiros em função dessa 

imagem cisgênera de organização da comunidade, os trabalhos apostam que, se o 

repertório efetivamente não ocidental dos terreiros for efetivamente levado a sério, o 

espaço de inclusão das pessoas trans será garantido, de modo que se recusa a ideia de que 

a tradição afro dos terreiros seja transfóbica, mas chamando a atenção para a leitura dessa 

mesma tradição com lentes cis-ocidentais, o que pode, sim, resultar em uma recusa da 

presença plena das pessoas trans nos terreiros.  

E aqui reside a abertura e os desafios que esse debate nos traz: de um lado, a 

necessidade de revisitar a tradição com cuidado e atenção para notarmos o que de colonial 

e ocidental deixamos entrar nos terreiros e, com isso, podemos fortalecer tanto o que 

temos chamado de tradição, como fortalecer o efetivo espaço de acolhimento dos 

terreiros; por outro lado o desafio é perceber que qualquer tradição é observada a partir 

das lentes que antes chamamos a atenção. Mas como olhar para essa lente, se ela mesma 

é a condição de visibilidade nesse caso específico? Essa dificuldade não nos deve fazer 

abandonar a busca de fortalecer o caráter acolhedor dos terreiros e a proteção de todas as 

pessoas, independentemente de sua identidade de gênero.  

Minha aposta pessoal no que diz respeito a esse tema, segue sendo a mesma que 

sustentei em outros lugares: temos de fortalecer e ouvir o tecido comunitário, do qual o 

orixá, o vodum e o inquice fazem parte. Dificilmente fortalecemos um espaço 

comunitário criando exclusões para modos de ser que não desestabilizem ou impeçam o 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

7 

 

funcionamento da comunidade – e não me parece que a experiência trans, em si, traga 

qualquer ameaça para a esse funcionamento comunitário. Penso que, do mesmo modo 

que a questão da navalha, que era um fundamento importante, foi modificada sem 

comprometer a continuidade comunitária da tradição dos terreiros – que, como qualquer 

tradição, se modifica com o tempo –, possamos buscar modos não excludentes de pensar 

a presença trans nos terreiros. Obviamente, isso demanda tempo, cuidado, reflexão e 

escuta aos mais velhos fundamentais, os orixás, voduns e inquices. E aí está nosso desafio 

e oportunidade. 

Além deste potente debate, este número agrupa também uma série de outros textos 

que trazem a experiência das afrorreligiosidades para a discussão, seja na seção de artigos 

de fluxo contínuo, seja na de textos livres. 

O artigo “Velas, ervas, cachimbos: as consultas com os Pretos-Velhos na Tenda 

Espírita São Lázaro”, de Herson Herbster, nos apresenta, através de pesquisa realizada 

em um terreiro de Umbanda na região metropolitana do Rio de Janeiro, o contexto da 

consulta a essas, que são entidades centrais da Umbanda, a quem consulentes procuram 

em busca de conforto para os sofrimentos cotidianos e orientações para a busca do 

equilíbrio na vida. Além de nos apresentar quem são os pretos e pretas-velhas, o trabalho 

narra a rotina de atendimento aos consulentes nesse terreiro, narrando o comportamento 

das entidades e dos consulentes, os elementos utilizados, o que nos proporciona uma 

viagem para o interior a um trabalho de atendimento com os pretos-velhos. 

O trabalho “A Quimbanda como fundamento: re-considerações e resgates da 

tradição banto”, de Ararê Calia, problematiza a imagem de que a Quimbanda é o lado 

oposto e, portanto, negativo da Umbanda, vinculando esta primeira ao mal e à tríade 

“ídolo-Diabo-fetiche”. Por meio de uma revisão histórica, o artigo nos apresenta o 

processo de construção da imagem inferiorizada da Quimbanda como contraparte da 

construção de uma Umbanda mais progredida ou civilizada. Se contrapondo a essa 

imagem, o texto nos traz uma recuperação do sentido originário de Quimbanda, ligado às 

suas matrizes africanas, vinculadas aos povos de línguas bantas, para os quais a expressão 

nada guarda de relação com a demonização e inferiorização que foram construídas no 

século XX no Brasil. Nos apresenta a quimbanda como sacerdócio ligado à cura e que 

oferece ao Brasil, e à própria Umbanda, sua dimensão comunitária que seria reconhecida 

no contexto atual. 

Em outra pesquisa que discute a Quimbanda, o artigo “A cerimônia de iniciação 

na Quimbanda afro-gaúcha”, de Eduardo Regis e Sônia Regina Corrêa Lages, nos 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

8 

 

apresenta o contexto quimbandeiro do Rio Grande do Sul (que é diferente do contexto de 

outras regiões do país) e sua chegada ao Sudeste brasileiro. Este artigo também não parte 

de nenhuma associação da Quimbanda com cultos diabólicos, criticando a associação 

deste culto com práticas maléficas e a inferiorização dos Exus e Pombagiras, entidades 

cultuadas na Quimbanda. Ao descrever o ritual de iniciação de duas pessoas noviças na 

Quimbanda deste templo em São Paulo, que mantém as tradições afro-gaúchas, o trabalho 

nos mostra a estruturação de uma comunidade ancestral na qual estas duas pessoas 

iniciadas adentram, com nítidas heranças bantas. Os exus e pombagiras aí cultuados são 

vetores ancestrais, marcados por essa natureza fronteiriça atribuída a Exu, que desde essa 

fronteira ancestral, fortalece os laços entre os viventes e entidades, criando aquilo que os 

autores chamam de “familiaridade com o invisível”. 

Os dois últimos trabalhos são textos livres. O primeiro, “O amor é 

espiritualidade”, de Maria Eduarda de Carvalho Ibiapina, apesar de não se centrar em uma 

discussão sobre religiões afro-ameríndias, nos apresenta um relato pessoal, por meio das 

relações que estabeleceu e estabelece com sua mãe, irmã e avó, como os afetos e, em 

especial o amor, são informados pela espiritualidade, ou mesmo impulsionados por ela. 

Um bonito e potente relato de como ancestralidade, na forma de espiritualidade nos cerca, 

mobilizando o amor. 

O último trabalho, “Aproximações ao sagrado feminino a partir das religiões 

afrodiaspóricas”, de Thalita Cavalcante Marques, nos relata como estas religiões 

promovem a valorização do feminino, o que toma destaque em um cenário em que os 

valores patriarcais ainda prevalecem. Sobretudo ao discutir o contato da autora com as 

divindades Orí e Iemanjá, nos mostram, por meio da potência feminina dessas divindades, 

um campo de cuidado do humano que os terreiros promovem, a partir de saberes e práticas 

ancestrais.  

Os trabalhos deste número apresentam um cenário potente de discussão que 

emergem em torno das experiências dos terreiros ou de experiências ancestrais. E o 

esforço da Revista Calundu em fomentar esse espaço de discussão nos chega como um 

presente que devemos agradecer, pela possibilidade de não apenas criar laços por meio 

da pesquisa, mas também de fortalecer um campo de investigação que é bastante 

instigante e próspero.  

Boa leitura! 

 

Brasília, 01/01/2025 


