Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Tecendo encruzilhadas: negritude e transidentidades - arte do

re(existir)

Jodo Dantas dos Anjos Neto!
Maria Meire de Carvalho?
DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56170

Resumo: O presente artigo visa analisar as relacfes entre negritude, género e
religiosidade no contexto brasileiro de religides de matriz africanas. Busca-se tecer uma
continuidade historica entre o racismo advindo da escraviddo e o desenvolvimento da
Umbanda e Candomblé, situados em conflito direto com os sistemas dominantes que
estabeleceram no Brasil uma conjuntura de opressdo. Além disso, este trabalho articula
as tradicGes religiosas de matriz africana com a vivéncia trans e travesti, no intuito de
encontrar entre elas pontos de convergéncia e divergéncia e, nesse processo, criar
horizontes de convivio e resisténcia. Vé-se 0s encontros entre tradicdo e ancestralidade
religiosas com lutas contemporaneas de negritude, transgeneridade e travestilidade como
importantes objetos de analise para a compreensdo da contemporaneidade brasileira.

Palavras-chave: Negritude. Religiosidade. Transexualidade. Resisténcia.

Resumen: Este articulo tiene procura analizar las relaciones entre negritud, género y
religiosidad en el contexto brasilefio de las religiones de base africana. El objetivo es tejer
una continuidad histdrica entre el racismo surgido de la esclavitud y el desarrollo de la
Umbanda y el Candomblé, situados en conflicto directo con los sistemas dominantes que
establecieron una situacion de opresion en Brasil. Ademas, este trabajo articula
tradiciones religiosas de origen africano con la experiencia trans y travesti, con la
intencion de encontrar puntos de convergencia y divergencia entre ellas y, en el proceso,
crear horizontes de convivencia y resistencia. Los encuentros entre la tradicion religiosa
y la ascendencia con las luchas contemporaneas de la negritud, el transgenerismo y el
travestismo se consideran importantes objetos de analisis para comprender la
contemporaneidad brasilefia.

Palabras clave: Negritud. Religiosidad. Transexualidad. Resistencia.

Negritude e religiosidade: A arte do re-existir

No Brasil, a problematica que tange a interseccionalidade® entre o ser negro,

participar de uma religido de matriz africana e ser integrante da comunidade

L Universidade Federal de Goias. E-mail: joaodantas@ufg.br.

2 Universidade Federal de Goias. E-mail: mmeire@ufg.br.

3 A interseccionalidade refere-se a andlise de como diferentes sistemas de opressdo — como racismo,
sexismo e homofobia — se entrecruzam e se reforcam, impactando de maneira Unica individuos que
vivenciam multiplas identidades marginalizadas (Crenshaw, 1989).



https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56170
mailto:joaodantas@ufg.br
mailto:mmeire@ufg.br

Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

LGBTQIAPN+ é complexa e densa, tida como estudos marginais. Essas categorias sao
historicamente marginalizadas devido ao legado colonial e a imposicdo de valores
eurocéntricos e cristdos, que criminalizaram religides de matriz africana, desumanizaram
pessoas negras e patologizaram identidades LGBTQIAPN+, colocando-as fora dos
discursos hegemonicos. Entretanto, no hodierno observa-se essa temética em plena
expansao, dando voz aqueles que usualmente séo silenciados e negados de seu lugar de
fala.

Segundo os pesquisadores em geociéncias Nascimento e Costa (2015), os estudos
sobre género e sexualidade sdo insipientes e ndo levam em consideracdo as singularidades
do espaco-tempo que se ancoram na existéncia, subjetivagdes e acdes de um determinado
grupo. Usualmente ndo se costuma pesquisar sobre sexualidade, género e religido, pois

essas sao tematicas distintas que “nao se coadunam”:

Entretanto, com a atual expansdo e manifestacbes de diferentes
expressdes de géneros, quanto as manifestagdes de cunho religioso no
espaco, a ciéncia geografica, aliada as ciéncias sociais, acompanha a
trajetoria da sociedade nesta temporalidade, se tornando uma ciéncia
interdisciplinar e plural (Nascimento e Costa, 2015, p. 182).

Assim, adentramos em uma nova légica que € desviante, complexa e que se irradia
pelas préticas e vivéncias dos sujeitos, ndo se atendo unicamente a ideia do colonizador.
Essa logica tensiona as nocgdes de raca, género e religiosidade, revelando como essas
categorias se constroem em contextos marcados pelo colonialismo e pela resisténcia.

No que tange a raca, autores como Fanon (2008) e Kilomba (2019) discutem a
violéncia simbdlica e material inscrita na epiderme, uma heranca do racismo estrutural
que reduz corpos negros a objetos de controle e subalternizacdo. Género, por sua vez, é
compreendido como uma categoria relacional e fluida, profundamente imbricada no
racismo e no capitalismo, como argumentam autores como Hooks (2017) e Bento (2017),
evidenciando as multiplas camadas de opressdo enfrentadas por mulheres negras e
pessoas LGBTQIAPN+.

Ja as religiosidades de matriz africana, como apontam Carneiro (2011) e Prandi
(1997), carregam uma profunda dimensao politica e cultural, sendo espagos de resisténcia
coletiva que desafiam a hegemonia cristd e eurocéntrica. Essas religides ndo apenas
preservam saberes ancestrais, mas também oferecem um terreno fértil para a

ressignificacdo das identidades e das subjetividades dos sujeitos que as vivenciam.

10



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Dessa forma, as experiéncias de raga, género e religiosidade entrelagam-se,
imbricando-se por aquilo que marca a epiderme e esfacela o ser, as memdrias e
esquecimentos, retroalimentadas pelas microagressdes cotidianas de género, de raca e de
pertencimento religioso. De modo simbi6tico, passam a marcar e escarificar as vivéncias

e intersubjetividades do sujeito

O Ser - negro, travesti integrante de religidbes de matriz africana no

Brasil

Inicialmente, vamos efetuar uma retomada sobre o processo de ser negro no
Brasil. Segundo Gonzalez (2015), o Brasil tem uma divida historica com a populacéo
negra, sendo o pais das Américas com o maior percentual de populacdo negra. Podemos
observar que a lei de 13 de maio de 1888, popularmente chamada de lei Aurea, tem apenas
133 anos, e destacamos o0 contexto de violéncia e retirada e negacdo de direitos a qual a
lei foi implementada. De acordo com Gonzalez (2015, p. 12):

Simplesmente declarou como abolida a escravizagédo, revogando todas
as disposicOes contrarias e... nada mais. Para nos, mulheres negras e
homens negros, nossa luta pela liberdade comegou muito antes desse
ato de formalidade juridica e se estende até hoje. Nosso empenho,
portanto, se da no sentido de que a sociedade brasileira ao refletir sobre
a situacao do seguimento negro que dela faz parte (dai a importancia de
ocupar todos 0s espagos possiveis para que isso suceda) possa voltar-se
sobre si mesma e reconhecer nas suas contradigbes internas as
profundas desigualdades raciais que a caracterizam. (Gonzalez 2015, p.
12)

Assim, observamos um quadro que tem em sua base a excluséo dos negros, tendo
como referéncia uma lei que devia “libertar”, mas que, entretanto, s6 corroborou com o
processo de negacdo de direitos para o negro. Seguindo a mesma perspectiva, podemos
citar a Lei de Terras, também conhecida como lei n° 601 de 18 de setembro de 1850. No
Brasil, até a promulgacao desta lei, as terras eram obtidas por meio de posse por “qualquer
um”. Todavia, com a “libertagdo” dos escravos em 13 de maio 1888, o Estado deveria
garantir que esses indesejaveis ndo dispusessem de titulos de terra, criando assim a Lei
de Terras, que garantia que 0 acesso a terra fosse para poucos. A promulgacao dessa lei
afetou todas as camadas da sociedade, corroborando com a criacdo de latifundios, a
expropriacao de terras e a criagdo de um mercado inteiro de renda da terra.

11



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Esse processo evidencia as afirmag0es que as sociedades americanas se organizam
de modo hierarquizado®, sendo esse fruto do processo de colonizagdo que tem

reverberacOes até a atualidade:

[...] Herdeiras historicas das ideologias de classificagdo social
(racial e sexual), assim como das técnicas juridicas e administrativas
das metropoles ibéricas, as sociedades latino americanas ndo podiam
deixar de se caracterizarem como hierdrquicas. Racialmente
estratificadas, apresentam uma espécie de continuum de cor que se
manifesta num verdadeiro arco-iris classificatério (no Brasil, por
exemplo, existem mais de cem denominagfes para designar a cor das
pessoas). Neste quadro, se torne desnecessaria a segregacdo entres
mesticos, indigenas e negros, pois as hierarquias garantem a
superioridade dos brancos como grupo dominante. (Gonzales, 2015,
p.15).

Criou-se, assim, um mito de igualdade racial e social ja que, perante a lei, somos
todos iguais, entretanto na préatica as reverberacGes de um racismo estrutural passam a
determinar o modo de organizacdo e vivéncia social, criando-se assim um racismo
sofisticado que age por meio das entrelinhas. Como exemplo do desenvolvimento de uma
I6gica de branqueamento e apagamento da historia negra do espaco, podemos citar o
emblematico caso da pintura a 6leo “A reden¢do de Cam”, datada de 1895 e efetuada pelo
espanhol Modesto Brocos. O quadro evidencia o processo de embranquecimento e
eliminacdo da negritude por meio da miscigenacdo, onde em trés geracGes 0s negros

seriam totalmente “branqueados”. A “limpeza racial” ¢, segundo Gonzalez (2015, p.15),

Transmitida pelos meios de comunicagdo de massa e pelos sistemas
ideoldgicos tradicionais, ela reproduz e perpetua a crenca de que as
classificagdes e os valores da cultura ocidental branca sdo os Unicos
verdadeiros e universais. Uma vez estabelecido, o mito da superioridade
branca comprova a sua eficacia e os efeitos de desintegracao violenta,
de fragmentacdo da identidade étnica por ele produzidos, o desejo de
embranquecer (de “limpar o sangue” como se diz no Brasil), ¢
internalizado com a consequente negacdo da propria raca e da propria
cultura. (Gonzalez 2015, p.15)

Nesse sentido, a reafirmacdo do ser negro torna-se um simbolo de resisténcia

contra a logica hegemonica colonial que aflige o cotidiano do negro brasileiro. Indo

4 As sociedades americanas, marcadas pela colonizagao, se estruturaram a partir de uma logica hierarquica
baseada na exploragdo de recursos e corpos, especialmente de povos indigenas e africanos escravizados.
Esse modelo consolidou-se por meio de politicas pablicas e normativas que perpetuaram desigualdades,
conforme analisam Quijano (2005) ao discutir a colonialidade do poder, e Ribeiro (2017), que aborda o
racismo como estrutura fundante das rela¢des sociais no Brasil.

12



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

contra ao mito da democracia racial do Brasil, e evidenciando a violéncia sistémica a qual
0S corpos negros sé@o submetidos cotidianamente ao passarmos por um processo de
necropolitica®, seguimos assim os versos do cantor Djonga, que evidencia o racismo

estrutural do Brasil:

Favela Vive 3

[.]

Mas no meu lugar se ponha e suponha que
No século XXI, a cada 23 minutos morre um jovem negro
E vocé é negro que nem eu, pretin', 6
Né&o ficaria preocupado?
Eu sei bem o que 'cé pensou dai
Rezando nao tava, deve ser desocupado
Mas 0 men¢' tava voltando do trampo
Disseram que o tiro so foi precipitado
-Djonga

Ao observarmos 0s versos, podemos identificar o sentimento de flagelo
autorreferente, onde a culpa pelo seu assassinato é atribuida a prépria vitima, deixando
claro as arestas sistémicas pelas quais agem a necropolitica. Esse racismo, segundo
Kilomba (2019) tem trés raizes: a diferenca, valores hierarquicos e poderes (historicos,
politicos e sociais). Tal triade se une e passa a impor uma dindmica de precaria inclusdo
na vida do sujeito.

Diante do exposto no panorama do racismo, adentramos nas questdes de género e
sua associacdo com a negritude®. Seguindo a perspectiva da fildsofa e escritora Judith
Butler (2008), vamos para além do binarismo social, em que sexo e género s&o
unicamente definidos como: homens e mulheres enquanto marcadores socias. Neste

sentido, destacam-se as palavras de Butler (2015, p. 7):

O género pode também ser designado como o verdadeiro aparato de
producdo através do qual os sexos sdo estabelecidos. Assim, 0 género
ndo esta para a cultura como 0 sexo para a hatureza; o género é também
o significado discursivo/cultural pelo qual a “natureza sexuada” ou o

® Termo cunhado por Achille Mbembe (2018) e diz respeito ao processo de eliminagdo e apagamento do
negro da sociedade. A necropolitica é os entes de poder implementando politicas da morte e vida, esses
decidem aqueles que devem matar e devem deixar viver.

® O conceito de negritude foi originalmente formulado pelo movimento literario e politico liderado por
autores como Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor e Léon-Gontran Damas na década de 1930. Trata-se
de uma afirmacéo do orgulho racial e cultural das populacdes negras, contestando a desumanizacéo imposta
pelo colonialismo e pela supremacia branca. No contexto brasileiro, o conceito é ressignificado e ampliado
para abarcar a luta contra o racismo estrutural e a valoriza¢do das identidades afrodescendentes, como
discutem Nogueira (2020) e Carneiro (2005).

13



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

“sexo natural” ¢ produzido e estabelecido como uma forma “pré-
discursiva®™ anterior a cultura, uma superficie politicamente neutra sobre
a qual a cultura age.

Assim, segundo Butler (2015), o género ndo € um simples condicionante e
aglomerado de significados socioculturais, impregnados ao corpo como uma matriz
cultural sexualizada, subdividida entre masculina e feminina, um receptaculo interior do
sujeito. Compreendemos que a sexualidade e o género sdo parte da identidade do sujeito,
compdem sua narrativa de vida, o considerando como mdltiplo e fugaz, sem fixidez e
rigidez. Com isso, abrimos portas para a pluralidade que se ancora nos desejos,
afetividades e corpos “desviantes” da heteronormatividade’, que institui padrdes de
género e sexualidade.

A sexualidade e o0 género sdo uma forma de contato do ser com o0 mundo, uma
expressao livre e individualizada que nédo segue padrdes determinados, mas se constréi a
partir das ontologias do vivido, sendo essas fragmentadas. A diferenca reside nos proprios
corpos, descentralizando padrbes. Assim, as transexuais e travestis emergem como
elemento de resisténcia e de desconstrucéo, ebulindo a primazia de linearidade de género.
Segundo Nascimento e Costa (2015, p. 190):

[...] pois é consideravel que o género é constituido a partir das praticas
sociais, ou seja, 0s corpos das travestis e transexuais contrariam as
normas de linearidade entre sexo/género/desejo. Neste sentido, o
género é um fendbmeno constante e contextual, ou seja, resultado da
relacdo de espago/tempo/relagbes sociais, ou ainda, 0 espago é
permeado por relagdes de género e estas se ressignificam nas relagoes
socioespaciais cotidianas.

O modelo binario a qual conhecemos esta intimamente ligado a aspectos da
psicoesfera®, elementos sociais e historicos que determinam os papéis da masculinidade
em antbnimo aos da feminilidade. Dessa forma, a negacdo dessas alteridades
costumeiramente passa a forjar uma nocao de sexo e género que se enquadra no panorama

heteronormativo.

" A heteronormatividade é um sistema de normas e valores sociais que pressupde a heterossexualidade
como orientacdo sexual padrao e natural, além de associar género a um binarismo rigido e pré-determinado.
Esse conceito, amplamente discutido por autores como Michael Warner (1991), evidencia como as
estruturas sociais marginalizam corpos e identidades que fogem a esse ideal, reforcando desigualdades e
exclusdes.

8 Termo cunhado por Santos (1999) que significa “reino das ideias, crencas, paixdes e lugar da producio
de um sentido [...], fornecendo regras a racionalidade ou estimulando o imaginario” (SANTOS, 1999, p.
204).

14



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Tal problematica é amplamente evidenciada no contexto sagrado das institui¢cdes
religiosas, especialmente naquelas que seguem tradigdes cristds e outras de matriz
eurocéntrica, onde as corporeidades travestis e transexuais sao frequentemente deixadas
a margem, ndo incluidas nos processos de acolhimento, participacdo e lideranca
espiritual. Nesses espacgos, constrdi-se uma ordem do discurso que patologiza essas
identidades, tratando-as como “desvios”, “distiurbios” ou “enfermidades” que precisam
ser erradicadas ou “curadas”.

Essas corporeidades, compreendidas como formas de existéncia que rompem com
as normas binarias e heteronormativas, carregam consigo uma historia de resisténcia e
afirmacdo de subjetividades plurais. No entanto, ao se inserirem nesses ambientes
“sacros”, muitas vezes enfrentam a imposicdo de escolher entre sua alteridade — sua
expressao auténtica — ou o apagamento de suas vivéncias, sendo for¢ados a se conformar
com modelos normativos que negam suas identidades. Esse processo resulta em um
sentimento de exclusdo que se conecta as nuances sistémicas de subalternizacdo e a
valorizagdo de uma cultura binaria, alimentada por mitos e narrativas coloniais
eurocéntricas, que relegam as corporeidades “desviantes” a uma posicao de invisibilidade
ou rejeicdo nos espacos religiosos.

Nesse contexto, as corporeidades travestis e transsexuais sdo construtoras de
identidades forjadas pelo seu modo de vestir-se, de falar®, de viver e de se expressar.
Portanto, suas alteridades ndo se enquadram nos padrfes das religiosidades cristas e
protestantes que sofrem forte influéncia do colonizador. Em contrapartida, os terreiros
religiosos, em especial de umbanda e candomblé, se mostram como comunidades
receptivas, despidas de julgamento e apontamento, tendo em vista que a matriz africana
preza pelo acolhimento e hierarquia fraternal dentro do terreiro, criando uma légica de

organizacao estrutural local. Segundo Nascimento e Costa (2015, p. 183):

Muitas religiGes ndo aceitam em seus dogmas e cultos a expressao de
corpos dissidentes dos modelos hegemdnicos de género e sexualidade.
Por outro lado, em outras, as travestis e transexuais sdo plenamente
aceitas e se tornam “espagos possiveis” de expressdo de suas
feminilidades. Este é o caso dos terreiros de religides afro-brasileiras

® Linguagem Pajuba - construida pelas travestis e transexuais em suas vivéncias, sendo essa um modo de
protecdo e decodificacdo de signos e linguagens para que algumas ameacas ndo compreendam o dialeto
utilizado por elas nas ruas.

15



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Os terreiros emergem como espacos de liberdade, que contemplam as
pluralidades, sendo territorios de fé e, concomitantemente, de convivéncia para 0s corpos
e identidades tidos como “desviantes”. Os terreiros sao aqui entendidos como ‘““a morada
de Exu, ou seja, o centro da encruzilhada, onde todos os caminhos se cruzam” (Pantoja,
2022, p. 220). Todos os pontos, linhas, caminhos e desvios nos levam ao cruzamento do
terreiro, um rizoma cortado pelas diferentes subjetividades que se unificam naquele
espaco, formando uma comunidade.

Partilhamos a compreensdo das encruzilhadas nos mesmos pressupostos tedricos
de Wanderson Flor do Nascimento e Thiffany Odara (2020), para quem a encruzilhada é
um ponto de emergéncia, onde ocorre uma decodificacéo critica, uma analise que enaltece
as existéncias silenciadas e aniquiladas pela colonialidade. Essa reflexdo nos permite
repensar nossas proprias existéncias e subjetividades, reconhecendo as multiplas camadas
de opressao e resisténcia que se entrelagam nesses espacos.

Essa compreensdo se enriquece ao observarmos o paralelo entre Exu e as
experiéncias trans e travestis. Exu, na cosmologia afro-brasileira, ndo é apenas uma
entidade ou um orixa, mas uma forca vital, uma poténcia ndo binaria, controversa e
impossivel de ser completamente definida ou explicada. Ele habita o liminar, transita
entre mundos, tempos e dimensbes, sendo a propria esséncia da transicdo e do
movimento.

De maneira similar, as vivéncias trans e travestis também rompem com as
estruturas binarias e fixas que delimitam corpos, identidades e desejos. O prefixo "trans",
que significa “atravessar”, “ir além”, ressoa profundamente com Exu, aquele que transita,
gue ndo se fixa nem se submete as fronteiras rigidas impostas pelas normatividades.
Assim como Exu opera na encruzilhada — um espaco de encontros, possibilidades e
transformagfes —, as pessoas trans e travestis ocupam uma posi¢do de intersegdo e
reinvencdo constante, desafiando as dicotomias de género e sexualidade.

Nos terreiros, essa analogia encontra sua materializacdo. Enquanto espacgos de
acolhimento, os terreiros reconhecem e celebram a fluidez e a multiplicidade das
existéncias, refletindo a prépria esséncia de Exu. Nessa convivéncia com o plural e o
diverso, as pessoas trans e travestis podem vivenciar sua alteridade como parte integral
de um todo comunitario, que acolhe a diferenga ndo como excegdo, mas como principio
fundante.

Segundo Pantoja (2022), o inicio das religibes de matriz africana no Brasil esta

profundamente ligado ao processo de expropriacdo e escravizagdo de povos de diversas

16



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

etnias africanas, em especial aqueles provenientes da Africa Subsaariana. Esses povos
trouxeram consigo uma vasta gama de saberes, praticas ritualisticas e cosmologias
ancestrais. Ao longo do tempo, essas tradi¢cfes passaram por processos de sincretismo,
interagindo com os saberes locais indigenas e com elementos da religiosidade catdlica
europeia, resultando no surgimento de diferentes variantes do Candomblé, cada qual com
especificidades culturais e rituais que refletem as origens étnicas de seus praticantes.

Dentro do universo do Candomblé, ha uma pluralidade de nacGes, ou tradices,
cada uma com caracteristicas préoprias, como o Candomblé Ketu, oriundo da cultura
iorubd; o Candomblé Jeje, ligado aos povos daomeanos (Fon/Ewe); e o Candomblé
Angola, influenciado pelas tradi¢des bantu.

No caso especifico do Candomblé Ketu, de origem ioruba, as praticas religiosas
estdo centradas nos Orixas, entidades divinas que funcionam como intermediarios entre
Olorum (o Deus supremo) e os seres humanos. Essa cosmologia se destaca pela forte
conexdo com a natureza e com a preservacdo das raizes ancestrais, sendo 0s oOrixas
associados a elementos naturais como rios, florestas, ventos e montanhas. A tradicédo
ioruba, portanto, molda grande parte das praticas, rituais e hierarquias observadas nos
terreiros dedicados a essa vertente.

Ao falar dos orixas e da cosmologia apresentada, estamos nos referindo
especificamente ao Candomblé Ketu e a heranca cultural dos iorubas, que permanece viva
no Brasil por meio da transmissdo oral, dos rituais e da resisténcia cultural de seus
praticantes. Contudo, é importante destacar que o Candomblé é um mosaico rico e
diversificado, que abarca outras tradi¢des igualmente significativas e complementares.

[...] praticas de culto aos Orisa (Orixas) mantinham vivas as lembrancas
dos antepassados africanos, sendo os orixas, segundo a tradicdo, a
representacdo do proprio ancestral que por seus feitos, enquanto estava
no Aiyé (o mundo sensivel), foi divinizado para ser lembrado pelas
geracOes. Para os povos iorubanos, o culto ao orixa néo é considerado
somente como religido, mas também ¢é cultura, é filosofia, € um modo
de viver, porque as praticas ritualisticas se confundem com a vida
cotidiana. (Pantoja, 2022, p. 224)

Os cultos dos orixas se ligam & familiaridade da vida. Seus ritos ocorrem no ILE
(casa), popularmente chamado de terreiro, fomentando a juncao do sacro a familiaridade
do lar, criando um modo de experimentar e viver a religiosidade. Os negros buscam
preservar seus cultos e ritos, que se expressam de diversas formas. A oralidade é um dos

principais modos de conservardo e transmisséo desses saberes, e 0s mais velhos séo seus

17



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

guardides, ja que usualmente ndo estdo escritos em um livro. Esses saberes foram
preservados, palavra por palavra, ditados e reeditados inimeras vezes de modo a construir
uma tradicdo oral. Nesse sentido, efetuamos a sistematizacdo da tabela 01, que é um
glossario de termos utilizados no terreiro. O glossario enfatiza a oralidade como forma de
preservacdo cultural e resisténcia. Essa pratica também ecoa nas transidentidades, que
frequentemente se sustentam por meio de redes comunitarias e narrativas compartilhadas.
Tanto a negritude quanto as transidentidades encontram na transmissdo oral uma
ferramenta para recontar historias, criar tradicdes e resistir as tentativas de apagamento

historico e cultural.

Tabela 1: Glossario de termos mais utilizados em terreiros

GLOSSARIO DE TERMOS
TERMINOLOGIA DESCRICAO
Ago Licenca
Aiyé 0 mundo terrestre
Ajeun Comida
Babalawo sacerdote, pai do segredo
Dé Chegar
Ebd sacrificio ou oferenda
Egbé Comunidade
Ere as esculturas de madeiras ou energia infantil ligada ao
orixa
Ibo lugar de adoracao
Iku Morte
[ terra

18



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

lyabasé Cargo responsavel pela cozinha do Orixa
lyalaxé mulher mais importante da casa
Jo Dancar
Oba Rei
Olorum Deus - O senhor de tudo o gque existe
Oomi Agua
Omo Filho
Ori cabega fisica/ Ori vem antes de tudo
Orixas os intermediérios entre Olorum e os seres criados
Yao Iniciado
Orixas
Ewa Orixa associada a beleza, ao mistério e a clarividéncia.
Representa o poder feminino, a pureza e o oculto. Esta ligada
as aguas doces e a protecdo
Exu Mensageiro entre 0s homens e o0s orixas, Exu é o orixa da
comunicacdo e da mudanca. Representa a energia vital, a
criatividade, e € conhecido por sua personalidade intensa e
complexa.
lansé Conduz os ventos, raios e tempestades. Guerreira poderosa,
simboliza forca e paix&o. E protetora dos mortos e guia suas
almas. Também conhecida como Oya, é uma divindade de
grande energia e coragem.
lemanja A rainha do mar e mée de quase todos os orixas. Representa a
maternidade, protecdo e sabedoria. E a divindade das aguas
salgadas e muito popular no Brasil, especialmente no litoral.

19



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Logunedé

Nana

Oba

Ogum

Omolu

Ossaim

Oxaguia

Oxalufa

Orixa jovem, € filho de Oxum e Ox@ssi. Ele
representa a dualidade e a beleza, vivendo seis meses na agua
e seis meses na floresta. Logunedé é um orixa de encanto,

beleza e seducéo.

Orixa das &guas paradas, lama e ancestralidade. Ela é

a mais velha dos orixas e representa a sabedoria e o ciclo da

vida e da morte. E protetora dos idosos e associada a
fertilidade.

Guerreira e estrategista, representa o amor, a lealdade
e a forca. Foi esposa de Xangb e é simbolizada pela bravura e
pela intensidade emocional.

Orixa da guerra, do ferro e da tecnologia. E protetor
dos caminhos e dos trabalhadores. E uma divindade corajosa e

determinada, associada a conquistas e protecdo

Orixa da cura e das doencas, também associado a
morte e a regeneracao. Ele traz salide e protecdo, além de estar

ligado aos espiritos e a vida ap6s a morte.

Orixa das folhas, plantas medicinais e ervas. E
associado ao conhecimento das propriedades curativas das

plantas e a sabedoria espiritual.

Uma das qualidades de Oxald, simboliza a juventude,
a guerra e a luta pela paz. Representa a coragem e é
frequentemente associado a inovagéo e ao poder de

transformacao.

Outra forma de Oxala, mas na sua versdo mais velha,
representando a sabedoria e a serenidade. E o orixa da paz e

da criagdo, simbolizando a paciéncia e o perdéo.

Oxossi

Orixa da caca e da floresta, é protetor dos animais e d

natureza. Representa a fartura e é associado a sabedoria,

a

destreza e agilidade.

20



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Oxum Deusa das &guas doces, da beleza, do amor e da
fertilidade. Ela é a personificacdo da riqueza e da

prosperidade, sendo também muito materna e protetora.

Oxumaré Orixa do arco-iris, representa a transformacéo e a
renovacdo. Ele € ligado tanto a chuva quanto ao sol,

simbolizando os ciclos e a continuidade

Xangb Orixa do trovéo, da justica e da verdade. E um orixa
poderoso e enérgico, associado ao fogo e as rochas, e é

conhecido por sua imparcialidade e forga.

Fonte (Adaptado): PARIZI (2020).

A introducdo do glossario apresentado na Tabela 01 evidencia a riqueza e a
diversidade cultural presentes nos terreiros, refletindo sua importancia no cotidiano
religioso das comunidades de matriz africana. No entanto, as praticas associadas aos
saberes e costumes negros enfrentaram historicamente forte repressdo, especialmente
durante o periodo da escraviddo, quando essas expressdes eram frequentemente
criminalizadas e violentamente reprimidas pelas forcas de seguranca e pela sociedade
dominante. Embora a Lei n° 7.716/1989 tenha incluido a protecéo contra a intolerancia
religiosa em seu artigo 20, estabelecendo pena de reclusdo de um a trés anos e multa para
qguem praticar ou incitar atos de intolerancia, os terreiros ainda enfrentam desafios
significativos. Muitos deles continuam sendo alvos de preconceito, discriminagédo e
ataques, fruto de discursos de édio e intolerancia que ainda persistem na sociedade
contemporanea. Por isso, € comum que essas casas religiosas adotem estratégias de
ocultacdo e protecdo para preservar Seus espagos e assegurar a seguranca de seus

praticantes.
Algumas consideragdes

Vale reafirmar que os saberes que emergem e se fortalecem nas vivéncias dos
terreiros sdo, em sua maioria, transmitidos oralmente. Esses espacgos, historicamente

marginalizados, tém sua organizacdo fortemente enraizada em praticas de oralidade.

Como destaca Pantoja (2022), "a oralidade é algo muito forte e presente; o ensinamento

21



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

é passado de geracdo em geracdo pelos mais velhos e, com isso, temas como a
transexualidade ainda néo séo dialogados™ (p. 226).

No entanto, é essencial ponderar que ndo se pode afirmar categoricamente que
identidades de género e orientagcdes sexuais nunca foram tratadas nos terreiros. A auséncia
de discussdes formais sobre essas questes pode estar relacionada ao contexto histdrico
em que os terreiros ja viviam a margem da sociedade e, por isso, lideres religiosos
evitavam trazer a tona debates que pudessem acentuar ainda mais a perseguicdo sofrida.
Além disso, as vivéncias relacionadas ao corpo e a sexualidade eram frequentemente
incorporadas de forma implicita ou traduzidas em linguagens e préaticas proprias,
alinhadas aos saberes tradicionais.

Como destacam Nascimento e Odara (2020), é fundamental atentar para a
necessidade de "encruzilhar" — isto &, reconhecer que, por um lado, é preciso evitar
fortalecer a predominéncia dos discursos ocidentais na organizagao do debate, mas, por
outro, é igualmente importante compreender que o carater entremundos do terreiro nos
mantém em constante contato com esses valores ocidentais opressivos. Essa tenséo entre
resisténcia e convivéncia com a colonialidade é central para a reflexdo sobre a nossa
vivéncia religiosa e identitaria.

Segundo Soares, Vianna e Ferreira (2020), essa conexdo visceral com a oralidade
remonta a tradi¢do dos povos Yoruba da cultura Nagd, que utilizam o vocabulo “ITAN”
para designar o conjunto de mitos, lendas, cancdes, dancas, rituais e ensinamentos. Para
os Yorubas, o Itan é considerado uma verdade absoluta, narrando a criacdo do mundo e
fundamentando sua cosmologia (Soares, Vianna e Ferreira, 2020, p. 1012).

O Candomblé, enquanto religido comunitaria, sempre se entrelagou com as
tematicas do corpo, do género e da sexualidade, ainda que esses debates fossem, em
muitos casos, silenciados ou expressos de formas veladas. Na contemporaneidade,
observa-se uma ampliacdo das discussdes sobre subjetividades trans dentro dos terreiros,
revelando como essas alteridades tém se integrado as préaticas religiosas de matriz
africana. Essa abertura reflete ndo apenas uma adaptacdo aos tempos atuais, mas também
a capacidade dos terreiros de dialogar com as vivéncias e as transformacgdes de seus

membros, mantendo-se como espacos de resisténcia e acolhimento.

22



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Referéncias

BENTO, Berenice. 2017. Transviad@s: género, sexualidade e direitos humanos.
Salvador: EDUFBA, 329 pp.

CARNEIRO, A. S. A Construcdo Do Outro Como Nao-Ser Como Fundamento Do Ser.
Universidade de S&o Paulo: Sdo Paulo. 2005.

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. Sdo Paulo: Selo
Negro, 2011.

CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the intersection of race and sex: a black
feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics.
The University of Chicago Legal Forum, n. 140, p. 139-167, 1989.

DA SILVA PARREIRA GAIA, Ronan; SCORSOLINI-COMIN, Fabio.
“Transgeneridade e Candomblés: ampliando o debate”. Religare, v. 19, n. 1, p. 23-47,
agosto 2023. DOI: 10.22478/ufpb.1982-6605.2022v19n1.51249. Disponivel em:
https://periodicos.ufpb.br/index.php/religare/article/view/51249. Acesso em: 13 nov.
2024.

FANON, Frantz. Pele Negra, Mascaras Brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. “Transgeneridade e Candomblés: notas para um
debate”. Revista Calundu, v. 3, n. 2, p. 123-141, julho/dezembro 2019. DOI:
10.26512/revistacalundu.v3i2.28957. Disponivel em:
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/28957. Acesso em: 13
nov. 2024.

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson; ODARA, Thiffany. “Género na encruzilhada:
um olhar em torno do debate sobre vivéncias trans no candomblé”. Periddicus, Salvador,
n. 14, v. 1, nov. 2020-abr. 2021.

GONZALEZ, Lélia. “Por um feminismo Afro-latino-americano”. Caderno de Formacao
Politica do Circulo Palmarino, n. 1, p. 12-20, 2011.Disponivel
em: https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/271077/mod_resource/content/1/Por%20u
m%20feminismo%20Afro-latino-americano.pdf.

HOOKS, Bell. Ensinando a Transgredir: a educacdo como pratica da liberdade.
Traducdo: Marcelo Brandéo Cipolla. Sdo Paulo: Editora Martins Fontes. 2017. 283p.
KILOMBA, Grada. Memérias da Plantacdo: episodios de racismo cotidiano. Rio de
Janeiro: Cobogd, 20109.

NOGUERA, R. Ensino de Filosofia e a Lei 10639. Rio de Janeiro: Editora Pallas. 2019.
NASCIMENTO, Taiane Flores do; COSTA, Benhur Pinos da. “As vivéncias travestis e
transexuais no espaco dos terreiros de cultos afro-brasileiros e de matriz
africana”. Espaco e Cultura, n. 38, p. 181-204, julho/dezembro 2015. DOI:
10.12957/espacoecultura.2015.29075. Disponivel em: https://www.e-
publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/29075. Acesso em: 13 nov. 2024.
PRANDI, Reginaldo. Um Sopro do Espirito: a renovacgéo conservadora do catolicismo
carismatico. Sdo Paulo: Edusp, Fapesp, 181. 1997.

PANTOIJA, Elton. “Discursos encruzilhados”. Cadernos CESPUC de Pesquisa Serie
Ensaios, n. 41, p. 217-239, dezembro 2022.

PARIZI, Vicente Galvdo. O livro dos Orixas: Africa e Brasil. Porto Alegre: Editora Fi,
2020.

QUIJANO, Anibal. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”. In:
LANDER, Edgardo (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais.
Perspectivas latinoamericanas. CLACSO, Buenos Aires, Argentina. 2005.

RIBEIRO, Djamila. Pequeno Manual Antirracista. S&o Paulo, SP: Companhia das
Letras, 2017. 133 p.

23


https://periodicos.ufpb.br/index.php/religare/article/view/51249
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/28957
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/271077/mod_resource/content/1/Por%20um%20feminismo%20Afro-latino-americano.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/271077/mod_resource/content/1/Por%20um%20feminismo%20Afro-latino-americano.pdf
https://www.e-publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/29075
https://www.e-publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/29075

Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

SOARES, Katia dos Reis Amorim; FERREIRA, Aldo Pacheco. “A transexualidade ¢ a
tradigdo do candomblé: género e cultura em debate”. Interfaces Cientificas - Humanas e
Sociais, v. 9, n. 2, p. 134-153, 2021. DOI: 10.17564/2316-3801.2021v9n2p134-153.
Disponivel em: https://periodicos.set.edu.br/humanas/article/view/9545. Acesso em: 13
nov. 2024.

WARNER, M. Fear of a Queer Planet: queer politics and social theory. Minnesota:
Minnesota Press, 1991.

Recebido em: 18/11/2024
Aceito em: 04/01/2025

24


https://periodicos.set.edu.br/humanas/article/view/9545

