
Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

9 

 

Tecendo encruzilhadas: negritude e transidentidades - arte do 

re(existir) 

 

João Dantas dos Anjos Neto1  

Maria Meire de Carvalho2  

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56170  

 

Resumo: O presente artigo visa analisar as relações entre negritude, gênero e 

religiosidade no contexto brasileiro de religiões de matriz africanas. Busca-se tecer uma 

continuidade histórica entre o racismo advindo da escravidão e o desenvolvimento da 

Umbanda e Candomblé, situados em conflito direto com os sistemas dominantes que 

estabeleceram no Brasil uma conjuntura de opressão. Além disso, este trabalho articula 

as tradições religiosas de matriz africana com a vivência trans e travesti, no intuito de 

encontrar entre elas pontos de convergência e divergência e, nesse processo, criar 

horizontes de convívio e resistência. Vê-se os encontros entre tradição e ancestralidade 

religiosas com lutas contemporâneas de negritude, transgeneridade e travestilidade como 

importantes objetos de análise para a compreensão da contemporaneidade brasileira. 

 

Palavras-chave: Negritude. Religiosidade. Transexualidade. Resistência. 

 

Resumen: Este artículo tiene procura analizar las relaciones entre negritud, género y 

religiosidad en el contexto brasileño de las religiones de base africana. El objetivo es tejer 

una continuidad histórica entre el racismo surgido de la esclavitud y el desarrollo de la 

Umbanda y el Candomblé, situados en conflicto directo con los sistemas dominantes que 

establecieron una situación de opresión en Brasil. Además, este trabajo articula 

tradiciones religiosas de origen africano con la experiencia trans y travesti, con la 

intención de encontrar puntos de convergencia y divergencia entre ellas y, en el proceso, 

crear horizontes de convivencia y resistencia. Los encuentros entre la tradición religiosa 

y la ascendencia con las luchas contemporáneas de la negritud, el transgenerismo y el 

travestismo se consideran importantes objetos de análisis para comprender la 

contemporaneidad brasileña.  

 

Palabras clave: Negritud. Religiosidad. Transexualidad. Resistencia. 

 

Negritude e religiosidade: A arte do re-existir  

 

No Brasil, a problemática que tange a interseccionalidade3 entre o ser negro, 

participar de uma religião de matriz africana e ser integrante da comunidade 

 
1 Universidade Federal de Goiás. E-mail: joaodantas@ufg.br. 
2 Universidade Federal de Goiás. E-mail: mmeire@ufg.br. 
3 A interseccionalidade refere-se à análise de como diferentes sistemas de opressão – como racismo, 

sexismo e homofobia – se entrecruzam e se reforçam, impactando de maneira única indivíduos que 

vivenciam múltiplas identidades marginalizadas (Crenshaw, 1989). 

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.56170
mailto:joaodantas@ufg.br
mailto:mmeire@ufg.br


Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

10 

 

LGBTQIAPN+ é complexa e densa, tida como estudos marginais. Essas categorias são 

historicamente marginalizadas devido ao legado colonial e à imposição de valores 

eurocêntricos e cristãos, que criminalizaram religiões de matriz africana, desumanizaram 

pessoas negras e patologizaram identidades LGBTQIAPN+, colocando-as fora dos 

discursos hegemônicos. Entretanto, no hodierno observa-se essa temática em plena 

expansão, dando voz àqueles que usualmente são silenciados e negados de seu lugar de 

fala. 

Segundo os pesquisadores em geociências Nascimento e Costa (2015), os estudos 

sobre gênero e sexualidade são insipientes e não levam em consideração as singularidades 

do espaço-tempo que se ancoram na existência, subjetivações e ações de um determinado 

grupo. Usualmente não se costuma pesquisar sobre sexualidade, gênero e religião, pois 

essas são temáticas distintas que “não se coadunam”: 

 

Entretanto, com a atual expansão e manifestações de diferentes 

expressões de gêneros, quanto às manifestações de cunho religioso no 

espaço, a ciência geográfica, aliada às ciências sociais, acompanha a 

trajetória da sociedade nesta temporalidade, se tornando uma ciência 

interdisciplinar e plural (Nascimento e Costa, 2015, p. 182). 

 

Assim, adentramos em uma nova lógica que é desviante, complexa e que se irradia 

pelas práticas e vivências dos sujeitos, não se atendo unicamente à ideia do colonizador. 

Essa lógica tensiona as noções de raça, gênero e religiosidade, revelando como essas 

categorias se constroem em contextos marcados pelo colonialismo e pela resistência. 

No que tange à raça, autores como Fanon (2008) e Kilomba (2019) discutem a 

violência simbólica e material inscrita na epiderme, uma herança do racismo estrutural 

que reduz corpos negros a objetos de controle e subalternização. Gênero, por sua vez, é 

compreendido como uma categoria relacional e fluida, profundamente imbricada no 

racismo e no capitalismo, como argumentam autores como Hooks (2017) e Bento (2017), 

evidenciando as múltiplas camadas de opressão enfrentadas por mulheres negras e 

pessoas LGBTQIAPN+. 

Já as religiosidades de matriz africana, como apontam Carneiro (2011) e Prandi 

(1997), carregam uma profunda dimensão política e cultural, sendo espaços de resistência 

coletiva que desafiam a hegemonia cristã e eurocêntrica. Essas religiões não apenas 

preservam saberes ancestrais, mas também oferecem um terreno fértil para a 

ressignificação das identidades e das subjetividades dos sujeitos que as vivenciam. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

11 

 

Dessa forma, as experiências de raça, gênero e religiosidade entrelaçam-se, 

imbricando-se por aquilo que marca a epiderme e esfacela o ser, as memórias e 

esquecimentos, retroalimentadas pelas microagressões cotidianas de gênero, de raça e de 

pertencimento religioso. De modo simbiótico, passam a marcar e escarificar as vivências 

e intersubjetividades do sujeito 

 

O Ser - negro, travesti integrante de religiões de matriz africana no 

Brasil 

 

Inicialmente, vamos efetuar uma retomada sobre o processo de ser negro no 

Brasil. Segundo Gonzalez (2015), o Brasil tem uma dívida histórica com a população 

negra, sendo o país das Américas com o maior percentual de população negra. Podemos 

observar que a lei de 13 de maio de 1888, popularmente chamada de lei Áurea, tem apenas 

133 anos, e destacamos o contexto de violência e retirada e negação de direitos a qual a 

lei foi implementada. De acordo com Gonzalez (2015, p. 12): 

 

Simplesmente declarou como abolida a escravização, revogando todas 

as disposições contrárias e... nada mais. Para nós, mulheres negras e 

homens negros, nossa luta pela liberdade começou muito antes desse 

ato de formalidade jurídica e se estende até hoje. Nosso empenho, 

portanto, se dá no sentido de que a sociedade brasileira ao refletir sobre 

a situação do seguimento negro que dela faz parte (daí a importância de 

ocupar todos os espaços possíveis para que isso suceda) possa voltar-se 

sobre si mesma e reconhecer nas suas contradições internas as 

profundas desigualdades raciais que a caracterizam. (Gonzalez 2015, p. 

12) 

 

Assim, observamos um quadro que tem em sua base a exclusão dos negros, tendo 

como referência uma lei que devia “libertar”, mas que, entretanto, só corroborou com o 

processo de negação de direitos para o negro. Seguindo a mesma perspectiva, podemos 

citar a Lei de Terras, também conhecida como lei nº 601 de 18 de setembro de 1850. No 

Brasil, até a promulgação desta lei, as terras eram obtidas por meio de posse por “qualquer 

um”. Todavia, com a “libertação” dos escravos em 13 de maio 1888, o Estado deveria 

garantir que esses indesejáveis não dispusessem de títulos de terra, criando assim a Lei 

de Terras, que garantia que o acesso à terra fosse para poucos. A promulgação dessa lei 

afetou todas as camadas da sociedade, corroborando com a criação de latifúndios, a 

expropriação de terras e a criação de um mercado inteiro de renda da terra.  



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

12 

 

Esse processo evidencia as afirmações que as sociedades americanas se organizam 

de modo hierarquizado4, sendo esse fruto do processo de colonização que tem 

reverberações até a atualidade:  

 

[...] Herdeiras históricas das ideologias de classificação social 

(racial e sexual), assim como das técnicas jurídicas e administrativas 

das metrópoles ibéricas, as sociedades latino americanas não podiam 

deixar de se caracterizarem como hierárquicas. Racialmente 

estratificadas, apresentam uma espécie de continuum de cor que se 

manifesta num verdadeiro arco-íris classificatório (no Brasil, por 

exemplo, existem mais de cem denominações para designar a cor das 

pessoas). Neste quadro, se torne desnecessária a segregação entres 

mestiços, indígenas e negros, pois as hierarquias garantem a 

superioridade dos brancos como grupo dominante. (Gonzales, 2015, 

p.15). 

 

Criou-se, assim, um mito de igualdade racial e social já que, perante a lei, somos 

todos iguais, entretanto na prática as reverberações de um racismo estrutural passam a 

determinar o modo de organização e vivência social, criando-se assim um racismo 

sofisticado que age por meio das entrelinhas. Como exemplo do desenvolvimento de uma 

lógica de branqueamento e apagamento da história negra do espaço, podemos citar o 

emblemático caso da pintura a óleo “A redenção de Cam”, datada de 1895 e efetuada pelo 

espanhol Modesto Brocos. O quadro evidencia o processo de embranquecimento e 

eliminação da negritude por meio da miscigenação, onde em três gerações os negros 

seriam totalmente “branqueados”. A “limpeza racial” é, segundo Gonzalez (2015, p.15), 

 

Transmitida pelos meios de comunicação de massa e pelos sistemas 

ideológicos tradicionais, ela reproduz e perpetua a crença de que as 

classificações e os valores da cultura ocidental branca são os únicos 

verdadeiros e universais. Uma vez estabelecido, o mito da superioridade 

branca comprova a sua eficácia e os efeitos de desintegração violenta, 

de fragmentação da identidade étnica por ele produzidos, o desejo de 

embranquecer (de “limpar o sangue” como se diz no Brasil), é 

internalizado com a consequente negação da própria raça e da própria 

cultura. (Gonzalez 2015, p.15) 

 

Nesse sentido, a reafirmação do ser negro torna-se um símbolo de resistência 

contra a lógica hegemônica colonial que aflige o cotidiano do negro brasileiro. Indo 

 
4 As sociedades americanas, marcadas pela colonização, se estruturaram a partir de uma lógica hierárquica 

baseada na exploração de recursos e corpos, especialmente de povos indígenas e africanos escravizados. 

Esse modelo consolidou-se por meio de políticas públicas e normativas que perpetuaram desigualdades, 

conforme analisam Quijano (2005) ao discutir a colonialidade do poder, e Ribeiro (2017), que aborda o 

racismo como estrutura fundante das relações sociais no Brasil. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

13 

 

contra ao mito da democracia racial do Brasil, e evidenciando a violência sistêmica a qual 

os corpos negros são submetidos cotidianamente ao passarmos por um processo de 

necropolítica5, seguimos assim os versos do cantor Djonga, que evidencia o racismo 

estrutural do Brasil:  

 

Favela Vive 3 

[...] 

Mas no meu lugar se ponha e suponha que 

No século XXl, a cada 23 minutos morre um jovem negro 

E você é negro que nem eu, pretin', ó 

Não ficaria preocupado? 

Eu sei bem o que 'cê pensou daí 

Rezando não tava, deve ser desocupado 

Mas o menó' tava voltando do trampo 

Disseram que o tiro só foi precipitado 

-Djonga 

 

Ao observarmos os versos, podemos identificar o sentimento de flagelo 

autorreferente, onde a culpa pelo seu assassinato é atribuída à própria vítima, deixando 

claro as arestas sistêmicas pelas quais agem a necropolítica. Esse racismo, segundo 

Kilomba (2019) tem três raízes: a diferença, valores hierárquicos e poderes (históricos, 

políticos e sociais). Tal tríade se une e passa a impor uma dinâmica de precária inclusão 

na vida do sujeito. 

Diante do exposto no panorama do racismo, adentramos nas questões de gênero e 

sua associação com a negritude6. Seguindo a perspectiva da filósofa e escritora Judith 

Butler (2008), vamos para além do binarismo social, em que sexo e gênero são 

unicamente definidos como: homens e mulheres enquanto marcadores socias. Neste 

sentido, destacam-se as palavras de Butler (2015, p. 7): 

 

O gênero pode também ser designado como o verdadeiro aparato de 

produção através do qual os sexos são estabelecidos. Assim, o gênero 

não está para a cultura como o sexo para a natureza; o gênero é também 

o significado discursivo/cultural pelo qual a “natureza sexuada” ou o 

 
5 Termo cunhado por Achille Mbembe (2018) e diz respeito ao processo de eliminação e apagamento do 

negro da sociedade. A necropolítica é os entes de poder implementando políticas da morte e vida, esses 

decidem aqueles que devem matar e devem deixar viver.  
6 O conceito de negritude foi originalmente formulado pelo movimento literário e político liderado por 

autores como Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor e Léon-Gontran Damas na década de 1930. Trata-se 

de uma afirmação do orgulho racial e cultural das populações negras, contestando a desumanização imposta 

pelo colonialismo e pela supremacia branca. No contexto brasileiro, o conceito é ressignificado e ampliado 

para abarcar a luta contra o racismo estrutural e a valorização das identidades afrodescendentes, como 

discutem Nogueira (2020) e Carneiro (2005). 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

14 

 

“sexo natural‟ é produzido e estabelecido como uma forma “pré-

discursiva‟ anterior à cultura, uma superfície politicamente neutra sobre 

a qual a cultura age.  

 

Assim, segundo Butler (2015), o gênero não é um simples condicionante e 

aglomerado de significados socioculturais, impregnados ao corpo como uma matriz 

cultural sexualizada, subdividida entre masculina e feminina, um receptáculo interior do 

sujeito. Compreendemos que a sexualidade e o gênero são parte da identidade do sujeito, 

compõem sua narrativa de vida, o considerando como múltiplo e fugaz, sem fixidez e 

rigidez. Com isso, abrimos portas para a pluralidade que se ancora nos desejos, 

afetividades e corpos “desviantes” da heteronormatividade7, que institui padrões de 

gênero e sexualidade.  

A sexualidade e o gênero são uma forma de contato do ser com o mundo, uma 

expressão livre e individualizada que não segue padrões determinados, mas se constrói a 

partir das ontologias do vivido, sendo essas fragmentadas. A diferença reside nos próprios 

corpos, descentralizando padrões. Assim, as transexuais e travestis emergem como 

elemento de resistência e de desconstrução, ebulindo a primazia de linearidade de gênero. 

Segundo Nascimento e Costa (2015, p. 190): 

 

[...] pois é considerável que o gênero é constituído a partir das práticas 

sociais, ou seja, os corpos das travestis e transexuais contrariam as 

normas de linearidade entre sexo/gênero/desejo. Neste sentido, o 

gênero é um fenômeno constante e contextual, ou seja, resultado da 

relação de espaço/tempo/relações sociais, ou ainda, o espaço é 

permeado por relações de gênero e estas se ressignificam nas relações 

socioespaciais cotidianas. 
 

O modelo binário a qual conhecemos está intimamente ligado a aspectos da 

psicoesfera8, elementos sociais e históricos que determinam os papéis da masculinidade 

em antônimo aos da feminilidade. Dessa forma, a negação dessas alteridades 

costumeiramente passa a forjar uma noção de sexo e gênero que se enquadra no panorama 

heteronormativo.  

 
7 A heteronormatividade é um sistema de normas e valores sociais que pressupõe a heterossexualidade 

como orientação sexual padrão e natural, além de associar gênero a um binarismo rígido e pré-determinado. 

Esse conceito, amplamente discutido por autores como Michael Warner (1991), evidencia como as 

estruturas sociais marginalizam corpos e identidades que fogem a esse ideal, reforçando desigualdades e 

exclusões. 
8 Termo cunhado por Santos (1999) que significa “reino das ideias, crenças, paixões e lugar da produção 

de um sentido [...], fornecendo regras à racionalidade ou estimulando o imaginário” (SANTOS, 1999, p. 

204). 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

15 

 

Tal problemática é amplamente evidenciada no contexto sagrado das instituições 

religiosas, especialmente naquelas que seguem tradições cristãs e outras de matriz 

eurocêntrica, onde as corporeidades travestis e transexuais são frequentemente deixadas 

à margem, não incluídas nos processos de acolhimento, participação e liderança 

espiritual. Nesses espaços, constrói-se uma ordem do discurso que patologiza essas 

identidades, tratando-as como “desvios”, “distúrbios” ou “enfermidades” que precisam 

ser erradicadas ou “curadas”. 

Essas corporeidades, compreendidas como formas de existência que rompem com 

as normas binárias e heteronormativas, carregam consigo uma história de resistência e 

afirmação de subjetividades plurais. No entanto, ao se inserirem nesses ambientes 

“sacros”, muitas vezes enfrentam a imposição de escolher entre sua alteridade – sua 

expressão autêntica – ou o apagamento de suas vivências, sendo forçados a se conformar 

com modelos normativos que negam suas identidades. Esse processo resulta em um 

sentimento de exclusão que se conecta às nuances sistêmicas de subalternização e à 

valorização de uma cultura binária, alimentada por mitos e narrativas coloniais 

eurocêntricas, que relegam as corporeidades “desviantes” a uma posição de invisibilidade 

ou rejeição nos espaços religiosos. 

Nesse contexto, as corporeidades travestis e transsexuais são construtoras de 

identidades forjadas pelo seu modo de vestir-se, de falar9, de viver e de se expressar. 

Portanto, suas alteridades não se enquadram nos padrões das religiosidades cristãs e 

protestantes que sofrem forte influência do colonizador. Em contrapartida, os terreiros 

religiosos, em especial de umbanda e candomblé, se mostram como comunidades 

receptivas, despidas de julgamento e apontamento, tendo em vista que a matriz africana 

preza pelo acolhimento e hierarquia fraternal dentro do terreiro, criando uma lógica de 

organização estrutural local. Segundo Nascimento e Costa (2015, p. 183): 

 

Muitas religiões não aceitam em seus dogmas e cultos a expressão de 

corpos dissidentes dos modelos hegemônicos de gênero e sexualidade. 

Por outro lado, em outras, as travestis e transexuais são plenamente 

aceitas e se tornam “espaços possíveis” de expressão de suas 

feminilidades. Este é o caso dos terreiros de religiões afro-brasileiras 

 

 
9  Linguagem Pajubá - construída pelas travestis e transexuais em suas vivências, sendo essa um modo de 

proteção e decodificação de signos e linguagens para que algumas ameaças não compreendam o dialeto 

utilizado por elas nas ruas.  

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

16 

 

Os terreiros emergem como espaços de liberdade, que contemplam as 

pluralidades, sendo territórios de fé e, concomitantemente, de convivência para os corpos 

e identidades tidos como “desviantes”. Os terreiros são aqui entendidos como “a morada 

de Exu, ou seja, o centro da encruzilhada, onde todos os caminhos se cruzam” (Pantoja, 

2022, p. 220). Todos os pontos, linhas, caminhos e desvios nos levam ao cruzamento do 

terreiro, um rizoma cortado pelas diferentes subjetividades que se unificam naquele 

espaço, formando uma comunidade. 

Partilhamos a compreensão das encruzilhadas nos mesmos pressupostos teóricos 

de Wanderson Flor do Nascimento e Thiffany Odara (2020), para quem a encruzilhada é 

um ponto de emergência, onde ocorre uma decodificação crítica, uma análise que enaltece 

as existências silenciadas e aniquiladas pela colonialidade. Essa reflexão nos permite 

repensar nossas próprias existências e subjetividades, reconhecendo as múltiplas camadas 

de opressão e resistência que se entrelaçam nesses espaços. 

Essa compreensão se enriquece ao observarmos o paralelo entre Exu e as 

experiências trans e travestis. Exu, na cosmologia afro-brasileira, não é apenas uma 

entidade ou um orixá, mas uma força vital, uma potência não binária, controversa e 

impossível de ser completamente definida ou explicada. Ele habita o liminar, transita 

entre mundos, tempos e dimensões, sendo a própria essência da transição e do 

movimento. 

De maneira similar, as vivências trans e travestis também rompem com as 

estruturas binárias e fixas que delimitam corpos, identidades e desejos. O prefixo "trans", 

que significa “atravessar”, “ir além”, ressoa profundamente com Exu, aquele que transita, 

que não se fixa nem se submete às fronteiras rígidas impostas pelas normatividades. 

Assim como Exu opera na encruzilhada – um espaço de encontros, possibilidades e 

transformações –, as pessoas trans e travestis ocupam uma posição de interseção e 

reinvenção constante, desafiando as dicotomias de gênero e sexualidade. 

Nos terreiros, essa analogia encontra sua materialização. Enquanto espaços de 

acolhimento, os terreiros reconhecem e celebram a fluidez e a multiplicidade das 

existências, refletindo a própria essência de Exu. Nessa convivência com o plural e o 

diverso, as pessoas trans e travestis podem vivenciar sua alteridade como parte integral 

de um todo comunitário, que acolhe a diferença não como exceção, mas como princípio 

fundante. 

Segundo Pantoja (2022), o início das religiões de matriz africana no Brasil está 

profundamente ligado ao processo de expropriação e escravização de povos de diversas 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

17 

 

etnias africanas, em especial aqueles provenientes da África Subsaariana. Esses povos 

trouxeram consigo uma vasta gama de saberes, práticas ritualísticas e cosmologias 

ancestrais. Ao longo do tempo, essas tradições passaram por processos de sincretismo, 

interagindo com os saberes locais indígenas e com elementos da religiosidade católica 

europeia, resultando no surgimento de diferentes variantes do Candomblé, cada qual com 

especificidades culturais e rituais que refletem as origens étnicas de seus praticantes. 

Dentro do universo do Candomblé, há uma pluralidade de nações, ou tradições, 

cada uma com características próprias, como o Candomblé Ketu, oriundo da cultura 

iorubá; o Candomblé Jeje, ligado aos povos daomeanos (Fon/Ewe); e o Candomblé 

Angola, influenciado pelas tradições bantu. 

No caso específico do Candomblé Ketu, de origem iorubá, as práticas religiosas 

estão centradas nos Orixás, entidades divinas que funcionam como intermediários entre 

Olorum (o Deus supremo) e os seres humanos. Essa cosmologia se destaca pela forte 

conexão com a natureza e com a preservação das raízes ancestrais, sendo os orixás 

associados a elementos naturais como rios, florestas, ventos e montanhas. A tradição 

iorubá, portanto, molda grande parte das práticas, rituais e hierarquias observadas nos 

terreiros dedicados a essa vertente. 

Ao falar dos orixás e da cosmologia apresentada, estamos nos referindo 

especificamente ao Candomblé Ketu e à herança cultural dos iorubás, que permanece viva 

no Brasil por meio da transmissão oral, dos rituais e da resistência cultural de seus 

praticantes. Contudo, é importante destacar que o Candomblé é um mosaico rico e 

diversificado, que abarca outras tradições igualmente significativas e complementares. 

 

[...] práticas de culto aos Òrìsà (Orixás) mantinham vivas as lembranças 

dos antepassados africanos, sendo os orixás, segundo a tradição, a 

representação do próprio ancestral que por seus feitos, enquanto estava 

no Àiyé (o mundo sensível), foi divinizado para ser lembrado pelas 

gerações. Para os povos iorubanos, o culto ao orixá não é considerado 

somente como religião, mas também é cultura, é filosofia, é um modo 

de viver, porque as práticas ritualísticas se confundem com a vida 

cotidiana. (Pantoja, 2022, p. 224) 

 

Os cultos dos orixás se ligam à familiaridade da vida. Seus ritos ocorrem no ILÉ 

(casa), popularmente chamado de terreiro, fomentando a junção do sacro à familiaridade 

do lar, criando um modo de experimentar e viver a religiosidade. Os negros buscam 

preservar seus cultos e ritos, que se expressam de diversas formas. A oralidade é um dos 

principais modos de conservarão e transmissão desses saberes, e os mais velhos são seus 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

18 

 

guardiões, já que usualmente não estão escritos em um livro. Esses saberes foram 

preservados, palavra por palavra, ditados e reeditados inúmeras vezes de modo a construir 

uma tradição oral. Nesse sentido, efetuamos a sistematização da tabela 01, que é um 

glossário de termos utilizados no terreiro. O glossário enfatiza a oralidade como forma de 

preservação cultural e resistência. Essa prática também ecoa nas transidentidades, que 

frequentemente se sustentam por meio de redes comunitárias e narrativas compartilhadas. 

Tanto a negritude quanto as transidentidades encontram na transmissão oral uma 

ferramenta para recontar histórias, criar tradições e resistir às tentativas de apagamento 

histórico e cultural. 

 

Tabela 1: Glossário de termos mais utilizados em terreiros 

GLOSSÁRIO DE TERMOS 

TERMINOLOGIA DESCRIÇÃO 

Ago Licença 

Aiyê o mundo terrestre 

Ajeun Comida 

Babalawo sacerdote, pai do segredo 

Dê Chegar 

Ebó sacrifício ou oferenda 

Egbé Comunidade 

Êre as esculturas de madeiras ou energia infantil ligada ao 

orixá 

Ibó lugar de adoração 

Iku Morte 

Ilé terra 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

19 

 

Iyabasé Cargo responsável pela cozinha do Orixá 

Iyalaxé mulher mais importante da casa 

Jô Dançar 

Obá Rei 

Olorum Deus - O senhor de tudo o que existe 

Omi Água 

Omo Filho 

Ori cabeça física/ Ori vem antes de tudo 

Orixás os intermediários entre Olorum e os seres criados 

Yaó Iniciado 

Orixás 

Ewá Orixá associada à beleza, ao mistério e à clarividência. 

Representa o poder feminino, a pureza e o oculto. Está ligada 

às águas doces e à proteção 

Exu Mensageiro entre os homens e os orixás, Exu é o orixá da 

comunicação e da mudança. Representa a energia vital, a 

criatividade, e é conhecido por sua personalidade intensa e 

complexa. 

Iansã Conduz os ventos, raios e tempestades. Guerreira poderosa, 

simboliza força e paixão. É protetora dos mortos e guia suas 

almas. Também conhecida como Oyá, é uma divindade de 

grande energia e coragem. 

Iemanjá A rainha do mar e mãe de quase todos os orixás. Representa a 

maternidade, proteção e sabedoria. É a divindade das águas 

salgadas e muito popular no Brasil, especialmente no litoral. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

20 

 

Logunedé Orixá jovem, é filho de Oxum e Oxóssi. Ele 

representa a dualidade e a beleza, vivendo seis meses na água 

e seis meses na floresta. Logunedé é um orixá de encanto, 

beleza e sedução. 

Nanã Orixá das águas paradas, lama e ancestralidade. Ela é 

a mais velha dos orixás e representa a sabedoria e o ciclo da 

vida e da morte. É protetora dos idosos e associada à 

fertilidade. 

Obá Guerreira e estrategista, representa o amor, a lealdade 

e a força. Foi esposa de Xangô e é simbolizada pela bravura e 

pela intensidade emocional. 

Ogum Orixá da guerra, do ferro e da tecnologia. É protetor 

dos caminhos e dos trabalhadores. É uma divindade corajosa e 

determinada, associada a conquistas e proteção 

Omolu  Orixá da cura e das doenças, também associado à 

morte e à regeneração. Ele traz saúde e proteção, além de estar 

ligado aos espíritos e à vida após a morte. 

Ossaim Orixá das folhas, plantas medicinais e ervas. É 

associado ao conhecimento das propriedades curativas das 

plantas e à sabedoria espiritual. 

Oxaguiã Uma das qualidades de Oxalá, simboliza a juventude, 

a guerra e a luta pela paz. Representa a coragem e é 

frequentemente associado à inovação e ao poder de 

transformação. 

Oxalufã Outra forma de Oxalá, mas na sua versão mais velha, 

representando a sabedoria e a serenidade. É o orixá da paz e 

da criação, simbolizando a paciência e o perdão. 

Oxossi Orixá da caça e da floresta, é protetor dos animais e da 

natureza. Representa a fartura e é associado à sabedoria, 

destreza e agilidade. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

21 

 

Oxum Deusa das águas doces, da beleza, do amor e da 

fertilidade. Ela é a personificação da riqueza e da 

prosperidade, sendo também muito materna e protetora. 

Oxumarê Orixá do arco-íris, representa a transformação e a 

renovação. Ele é ligado tanto à chuva quanto ao sol, 

simbolizando os ciclos e a continuidade 

Xangô Orixá do trovão, da justiça e da verdade. É um orixá 

poderoso e enérgico, associado ao fogo e às rochas, e é 

conhecido por sua imparcialidade e força. 

Fonte (Adaptado): PARIZI (2020). 

 

A introdução do glossário apresentado na Tabela 01 evidencia a riqueza e a 

diversidade cultural presentes nos terreiros, refletindo sua importância no cotidiano 

religioso das comunidades de matriz africana. No entanto, as práticas associadas aos 

saberes e costumes negros enfrentaram historicamente forte repressão, especialmente 

durante o período da escravidão, quando essas expressões eram frequentemente 

criminalizadas e violentamente reprimidas pelas forças de segurança e pela sociedade 

dominante. Embora a Lei nº 7.716/1989 tenha incluído a proteção contra a intolerância 

religiosa em seu artigo 20, estabelecendo pena de reclusão de um a três anos e multa para 

quem praticar ou incitar atos de intolerância, os terreiros ainda enfrentam desafios 

significativos. Muitos deles continuam sendo alvos de preconceito, discriminação e 

ataques, fruto de discursos de ódio e intolerância que ainda persistem na sociedade 

contemporânea. Por isso, é comum que essas casas religiosas adotem estratégias de 

ocultação e proteção para preservar seus espaços e assegurar a segurança de seus 

praticantes. 

 

 Algumas considerações  

 

Vale reafirmar que os saberes que emergem e se fortalecem nas vivências dos 

terreiros são, em sua maioria, transmitidos oralmente. Esses espaços, historicamente 

marginalizados, têm sua organização fortemente enraizada em práticas de oralidade. 

Como destaca Pantoja (2022), "a oralidade é algo muito forte e presente; o ensinamento 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

22 

 

é passado de geração em geração pelos mais velhos e, com isso, temas como a 

transexualidade ainda não são dialogados" (p. 226). 

No entanto, é essencial ponderar que não se pode afirmar categoricamente que 

identidades de gênero e orientações sexuais nunca foram tratadas nos terreiros. A ausência 

de discussões formais sobre essas questões pode estar relacionada ao contexto histórico 

em que os terreiros já viviam à margem da sociedade e, por isso, líderes religiosos 

evitavam trazer à tona debates que pudessem acentuar ainda mais a perseguição sofrida. 

Além disso, as vivências relacionadas ao corpo e à sexualidade eram frequentemente 

incorporadas de forma implícita ou traduzidas em linguagens e práticas próprias, 

alinhadas aos saberes tradicionais.  

Como destacam Nascimento e Odara (2020), é fundamental atentar para a 

necessidade de "encruzilhar" – isto é, reconhecer que, por um lado, é preciso evitar 

fortalecer a predominância dos discursos ocidentais na organização do debate, mas, por 

outro, é igualmente importante compreender que o caráter entremundos do terreiro nos 

mantém em constante contato com esses valores ocidentais opressivos. Essa tensão entre 

resistência e convivência com a colonialidade é central para a reflexão sobre a nossa 

vivência religiosa e identitária. 

Segundo Soares, Vianna e Ferreira (2020), essa conexão visceral com a oralidade 

remonta à tradição dos povos Yorubá da cultura Nagô, que utilizam o vocábulo “ITAN” 

para designar o conjunto de mitos, lendas, canções, danças, rituais e ensinamentos. Para 

os Yorubás, o Itan é considerado uma verdade absoluta, narrando a criação do mundo e 

fundamentando sua cosmologia (Soares, Vianna e Ferreira, 2020, p. 1012). 

O Candomblé, enquanto religião comunitária, sempre se entrelaçou com as 

temáticas do corpo, do gênero e da sexualidade, ainda que esses debates fossem, em 

muitos casos, silenciados ou expressos de formas veladas. Na contemporaneidade, 

observa-se uma ampliação das discussões sobre subjetividades trans dentro dos terreiros, 

revelando como essas alteridades têm se integrado às práticas religiosas de matriz 

africana. Essa abertura reflete não apenas uma adaptação aos tempos atuais, mas também 

a capacidade dos terreiros de dialogar com as vivências e as transformações de seus 

membros, mantendo-se como espaços de resistência e acolhimento. 

 

 

 

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

23 

 

Referências 
 

BENTO, Berenice. 2017. Transviad@s: gênero, sexualidade e direitos humanos. 

Salvador: EDUFBA, 329 pp.  

CARNEIRO, A. S. A Construção Do Outro Como Não-Ser Como Fundamento Do Ser. 

Universidade de São Paulo: São Paulo. 2005. 

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo 

Negro, 2011. 

CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the intersection of race and sex: a black 

feminist critique of antidiscrimination doctrine, feminist theory and antiracist politics. 

The University of Chicago Legal Forum, n. 140, p. 139-167, 1989.  

DA SILVA PARREIRA GAIA, Ronan; SCORSOLINI-COMIN, Fabio. 

“Transgeneridade e Candomblés: ampliando o debate”. Religare, v. 19, n. 1, p. 23–47, 

agosto 2023. DOI: 10.22478/ufpb.1982-6605.2022v19n1.51249. Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/religare/article/view/51249. Acesso em: 13 nov. 

2024. 

FANON, Frantz. Pele Negra, Máscaras Brancas. Salvador: EDUFBA, 2008. 

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. “Transgeneridade e Candomblés: notas para um 

debate”. Revista Calundu, v. 3, n. 2, p. 123-141, julho/dezembro 2019. DOI: 

10.26512/revistacalundu.v3i2.28957. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/28957. Acesso em: 13 

nov. 2024. 

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson; ODARA, Thiffany. “Gênero na encruzilhada: 

um olhar em torno do debate sobre vivências trans no candomblé”. Periódicus, Salvador, 

n. 14, v. 1, nov. 2020-abr. 2021. 

GONZALEZ, Lélia. “Por um feminismo Afro-latino-americano”. Caderno de Formação 

Política do Círculo Palmarino, n. 1, p. 12-20, 2011.Disponível 

em: https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/271077/mod_resource/content/1/Por%20u

m%20feminismo%20Afro-latino-americano.pdf. 

HOOKS, Bell. Ensinando a Transgredir:  a educação como prática da liberdade. 

Tradução:  Marcelo Brandão Cipolla.  São Paulo:  Editora Martins Fontes.  2017. 283p. 

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2019.  

NOGUERA, R. Ensino de Filosofia e a Lei 10639. Rio de Janeiro: Editora Pallas. 2019. 

NASCIMENTO, Taiane Flôres do; COSTA, Benhur Pinós da. “As vivências travestis e 

transexuais no espaço dos terreiros de cultos afro-brasileiros e de matriz 

africana”. Espaço e Cultura, n. 38, p. 181–204, julho/dezembro 2015. DOI: 

10.12957/espacoecultura.2015.29075. Disponível em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/29075. Acesso em: 13 nov. 2024. 

PRANDI, Reginaldo. Um Sopro do Espírito: a renovação conservadora do catolicismo 

carismático. São Paulo: Edusp, Fapesp, 181. 1997. 

PANTOJA, Elton. “Discursos encruzilhados”. Cadernos CESPUC de Pesquisa Série 

Ensaios, n. 41, p. 217-239, dezembro 2022. 

PARIZI, Vicente Galvão. O livro dos Orixás: África e Brasil. Porto Alegre: Editora Fi, 

2020.  

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina”. In: 

LANDER, Edgardo (org). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latinoamericanas. CLACSO, Buenos Aires, Argentina. 2005. 

RIBEIRO, Djamila. Pequeno Manual Antirracista. São Paulo, SP: Companhia das 

Letras, 2017. 133 p. 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/religare/article/view/51249
https://periodicos.unb.br/index.php/revistacalundu/article/view/28957
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/271077/mod_resource/content/1/Por%20um%20feminismo%20Afro-latino-americano.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/271077/mod_resource/content/1/Por%20um%20feminismo%20Afro-latino-americano.pdf
https://www.e-publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/29075
https://www.e-publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/29075


Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

 

24 

 

SOARES, Kátia dos Reis Amorim; FERREIRA, Aldo Pacheco. “A transexualidade e a 

tradição do candomblé: gênero e cultura em debate”. Interfaces Científicas - Humanas e 

Sociais, v. 9, n. 2, p. 134–153, 2021. DOI: 10.17564/2316-3801.2021v9n2p134-153. 

Disponível em: https://periodicos.set.edu.br/humanas/article/view/9545. Acesso em: 13 

nov. 2024. 

WARNER, M. Fear of a Queer Planet: queer politics and social theory. Minnesota: 

Minnesota Press, 1991. 

 

Recebido em: 18/11/2024 

Aceito em: 04/01/2025 

 

https://periodicos.set.edu.br/humanas/article/view/9545

