
Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

25 

 

Gênero e sexualidade nas comunidades tradicionais de 

terreiro: tensões e resistências à cisheteronormatividade 

 

Antônio Pedro Lima Júnior1 

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55864  

 

Resumo: O artigo investiga as interseções entre gênero, sexualidade e religiosidade nas 

Comunidades Tradicionais de Terreiro (CTTro) da Grande São Paulo. A partir de uma 

análise teórica fundamentada em autores como Judith Butler, Michel Foucault, Berenice 

Bento e Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, o estudo explora como as práticas e representações de 

gênero são naturalizadas ou desafiadas nos terreiros. Divindades africanas como Exu, 

Oxumaré e Logunedé são destacadas como exemplos de fluidez de gênero que contestam 

as concepções binárias ocidentais. A pesquisa, realizada com lideranças de terreiros na 

Grande São Paulo, aponta uma postura geralmente positiva em relação à inclusão de 

pessoas transgêneras, embora desafios como a transfobia e a falta de informação ainda 

persistam. O artigo conclui que, embora as CTTro preservem práticas ancestrais, elas 

também enfrentam tensões com normas cisheteronormativas, oferecendo um espaço fértil 

para a resistência e a ressignificação de identidades de gênero e sexualidade. 

 

Palavras-chave: Cisheteronormatividade. Terreiros. Fluidez De Gênero. Inclusão 

LGBTQIAPN+. Resistência Cultural. 

 

Resumen: Este artículo investiga las intersecciones entre género, sexualidad y 

religiosidad en las Comunidades Tradicionales de la Tierra (CTTro) del Gran São Paulo. 

Utilizando un análisis teórico basado en autores como Judith Butler, Michel Foucault, 

Berenice Bento y Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, el estudio explora cómo las prácticas y 

representaciones de género son naturalizadas o desafiadas en los terreiros. Deidades 

africanas como Exu, Oxumaré y Logunedé se destacan como ejemplos de fluidez de 

género que desafían las concepciones binarias occidentales. La investigación, realizada 

con líderes de terreiros del Gran São Paulo, apunta a una actitud generalmente positiva 

hacia la inclusión de las personas transexuales, aunque persisten retos como la transfobia 

y la falta de información. El artículo concluye que, aunque el CTTro preserve prácticas 

ancestrales, también se enfrenta a tensiones con las normas cisheteronormativas, 

ofreciendo un espacio fértil para la resistencia y la resignificación de las identidades de 

género y sexuales. 

 

Palabras clave: Cisheteronormatividad. Terreiros. Fluidez de Género. Inclusión 

LGBTQIAPN+. Resistencia Cultural. 

 

 

 
1 Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. E-mail: limajunior.ap@gmail.com. 

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55864
mailto:limajunior.ap@gmail.com


Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

26 

 

Introdução 

 

As Comunidades Tradicionais de Terreiro (CTTro) são espaços que carregam 

consigo uma longa história de resistência cultural e religiosa no Brasil, tendo um papel 

fundamental na preservação e transmissão de saberes afro-brasileiros. Mais do que locais 

de prática religiosa, essas comunidades funcionam como polos de formação identitária, 

nos quais os aspectos culturais e sociais das populações negras e marginalizadas são 

ressignificados e fortalecidos. No entanto, as dinâmicas de gênero e sexualidade que 

permeiam esses espaços continuam a ser sub-examinadas, especialmente no que se refere 

às representações e performatividades cisheteronormativas. 

Este artigo se propõe a investigar as formas pelas quais as CTTro Grande São 

Paulo-SP, região metropolitana que abriga uma densa e diversa população que lida com 

as questões de gênero e sexualidade em seu cotidiano religioso. Ao mesmo tempo em que 

essas comunidades preservam e celebram saberes ancestrais, elas também são 

atravessadas por tensões que emergem do confronto entre as normas cisheteronormativas 

dominantes e as identidades sexuais e de gênero que se manifestam nesses espaços, tendo 

sido elas mesmas criminalizadas outrora e agora adotaria elas um binarismo cristão de 

“macho” e “fêmea”, “homem” e “mulher”. 

 

A criminalização da homossexualidade gerou um substrato legal de 

interpelação da população LGBTQIA+ enquanto aberrações, cujos 

membros passaram a ser vistos como agentes perigosos à civilidade em 

todos os lugares colonizados por nações cristãs. Isso levou à 

perseguição, prisão, tortura e execução de pessoas LGBTQIA+, 

fomentando um clima de medo e sigilo em sociedades onde, muitas 

vezes, sequer a concepção binária de gênero (masculino ou feminino, e 

nada além disso) era a norma. Nesse cenário de terror e medo, a 

imposição religiosa era facilitada, e as lideranças cristãs adquiriam 

poder quase absoluto, similar ao que tinham durante a Idade Média.  Os 

cristãos instrumentalizaram a LGBTQIA+fobia como ferramenta de 

desumanização e controle dos povos colonizados, inclusive dos 

heterossexuais.  Os invasores cristãos argumentavam \que a aceitação 

dos LGBTQIA+ nas comunidades era uma prova da inferioridade de 

suas religiões e culturas, taxando-as como selvagens e primitivas. Logo, 

eles deveriam ser convertidos ao cristianismo, mesmo se debaixo de 

coerção, para que se “civilizassem”. (Stern, 2023. p. 156)  

 

O comentário de Stern (2023) sobre a LGBTQIA+fobia nas sociedades 

colonizadas também pode ser aplicado à análise de como as tradições afro-brasileiras 

foram afetadas pelo processo de colonização e, em alguns casos, acabaram por reproduzir 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

27 

 

parcialmente estereótipos impostos pelo cristianismo. Durante a colonização do Brasil, 

as religiões de matriz africana, como o candomblé e a umbanda, foram alvo de 

perseguição e demonização, o que as forçou a se adaptar a uma sociedade marcada pelos 

valores e moralidade cristã. 

As comunidades afro-brasileiras, apesar de suas origens em cosmologias africanas 

com concepções mais fluidas de gênero e sexualidade2, tiveram que operar dentro de um 

contexto em que a homofobia e a cisheteronormatividade se tornaram normas sociais 

dominantes. A imposição do cristianismo, com sua moralidade binária e repressora, 

impactou profundamente essas tradições. Esse processo de colonização cultural levou 

muitas vezes a uma internalização, consciente ou inconsciente, de alguns dos valores 

patriarcais e heteronormativos da cultura cristã colonizadora. 

Em algumas tradições afro-brasileiras, isso se reflete em estereótipos sobre o papel 

de gênero ou no tratamento das pessoas LGBTQIA+ dentro de certas comunidades. A 

presença de lideranças masculinas (como o babalorixá) e a divisão de funções entre 

homens e mulheres em alguns terreiros de candomblé, por exemplo, pode estar 

parcialmente influenciada por essa moralidade binária imposta durante a colonização. 

Embora muitas dessas tradições reconheçam a diversidade de gênero e sexualidade, 

algumas reproduções da cisheteronormatividade, como a marginalização sutil ou explícita 

de membros LGBTQIA+, podem ser vistas como vestígios da colonização cristã. 

Assim como Stern (2023) observa que a homofobia foi usada como ferramenta de 

controle e desumanização, podemos pensar que, em parte, as tradições afro-brasileiras 

foram compelidas a absorver certas normas sociais cisheteronormativas como forma de 

sobreviver a uma sociedade majoritariamente cristã e racista. Esse processo pode ter 

levado, em alguns contextos, à reprodução de discursos e práticas que não refletem 

inteiramente a ancestralidade africana original, mas são influenciados por séculos de 

repressão e a necessidade de adaptação. A contradição entre a ancestralidade que valoriza 

a diversidade e a influência cristã colonizadora é um tema que merece mais investigação 

para entender como as tradições afro-brasileiras navegam essas tensões. 

Para compreender essas dinâmicas, o presente estudo se apoiou em um referencial 

teórico que entrelaça as noções de performatividade de gênero e sexualidade Butler, 2003; 

 
2 Esses são algumas das divindades da cosmologia iorubá que desafiam o conceito ocidental binário de 

gênero Exu (Èṣù) – Transgressor, Fluido,Oxumaré (Òsùmàrè) – Andrógino, Bissexual, Logunedé (Lógún-

Edé) – Andrógino, Não Binário, Obatalá (Òrìṣà-ńlá) – Andrógino, Agênero, Nanã Buruku (Nàná Bùkùú) – 

Divindade Ancestral com Fluidez de Gênero, Erinlé (Inlé) – Possível representação LGBTQIA+. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

28 

 

Bento, 2006) com a análise foucaultiana sobre a construção discursiva da sexualidade e 

o poder (Foucault, 2020). A partir dessas abordagens, busca-se explorar como as 

representações cisheteronormativas são naturalizadas, reproduzidas ou resistidas dentro 

das práticas e crenças das CTTro. Para isso, partiremos da crítica à universalização das 

categorias ocidentais de gênero proposta por Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2021) que oferece uma 

perspectiva essencial para examinar as especificidades dessas comunidades de matriz 

africana, onde as epistemologias afrocentradas podem questionar as normas eurocêntricas 

impostas pela sociedade mais ampla. 

No panteão africano, existem várias divindades que escapam às categorias rígidas 

de gênero e sexualidade, sendo vistas como andróginas, não binárias, ou associadas a 

identidades LGBTQIA+. Embora o conceito de gênero e sexualidade nas tradições 

africanas seja algo ocidental, imposto por seus colonizadores como um meio de poder e 

controle (Oyěwùmí, 2021). Na contemporaneidade esse conceito permanece bastante 

diverso e fluido, muitas dessas divindades manifestam uma pluralidade de expressões que 

desafiariam as normas ocidentais de gênero e sexualidade. Aqui estão alguns exemplos 

dessas divindades: 

 

Exu (èṣù) – transgressor, fluido 

 

Exu é uma divindade complexa, associada à comunicação, às encruzilhadas e às 

forças de transformação. Ele transgride as normas e, em alguns mitos, é descrito como 

uma entidade que pode manifestar tanto características masculinas quanto femininas. 

Embora Exu não seja diretamente descrito como uma divindade LGBTQIA+, sua 

natureza fluida, ambígua e transgressora o torna uma figura que quebra barreiras de 

gênero e sexualidade (Alexandre,2023). Sua ligação com a mudança e a transformação 

faz dele um símbolo de liberdade e fluidez. 

 

Oxumaré (òsùmàrè) – andrógino, bissexual 

 

Oxumaré, uma das divindades mais frequentemente associadas à fluidez de gênero 

no candomblé e na umbanda, é visto como uma entidade que transita entre os polos 

masculinos e femininos. Durante parte do ano, Oxumaré é considerado masculino, e em 

outra parte do ano, feminino. Ele é representado pela cobra arco-íris, símbolo de 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

29 

 

renovação e ciclo, o que reflete a dualidade e a complementaridade de gênero. Essa 

divindade também é associada à fertilidade e à riqueza, além de ser vista como uma figura 

que conecta a terra ao céu (Prandi, 2001). 

 

Logunedé (Lógún- Edé) – Andrógino, não binário  

 

Logunedé, filho de Oxóssi e Oxum, é uma divindade que expressa uma dualidade 

de gênero. Ele é descrito como vivendo metade do ano como homem (ligado ao pai, 

Oxóssi, orixá da caça) e metade como mulher (ligado à mãe, Oxum, orixá das águas doces 

e da beleza). Logunedé é um orixá jovem e belo, muitas vezes visto como um guerreiro 

habilidoso e caçador, ao mesmo tempo que possui uma natureza encantadora e graciosa 

(Lopes, 2006). Sua representação de fluidez de gênero é uma das mais claras no panteão 

afro-brasileiro. 

 

Obatalá (òrìṣà-ńlá) – andrógino, agênero 

 

Obatalá, o grande criador de corpos humanos, é frequentemente descrito como 

uma divindade andrógina ou sem gênero, simbolizando a pureza, a paz e a justiça. Na 

cosmologia iorubá, Obatalá transcende as distinções binárias de gênero e representa uma 

energia universal de criação, associada à brancura e à clareza. Ele é responsável pela 

criação física do ser humano, imbuindo-os com espírito e vida, o que o coloca em uma 

posição além das categorias humanas de gênero e sexualidade. 

 

Nanã Buruku (Nàná Bùkùú) – Divindade Ancestral com fluidez de 

gênero 

 

Nanã Buruku, uma das orixás mais antigas, é frequentemente associada ao poder 

feminino e à ancestralidade. Embora normalmente seja representada como uma figura 

feminina, algumas tradições veem Nanã como possuidora de uma sabedoria que 

transcende o gênero. Sua energia está associada à criação da vida e à morte, ocupando um 

espaço que é tanto feminino quanto universal, representando as forças cíclicas da 

natureza. 

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

30 

 

Erinlé (Inlé) – Possível representação LGBTQIA+ 

 

Erinlé (ou Inlé) é uma divindade associada à caça e à pesca, e em algumas 

tradições é descrito como um orixá que mantinha relações amorosas com Logunedé 

(Lopes, 2006), outra divindade fluida de gênero. Essa relação é interpretada por alguns 

praticantes como uma expressão de um amor que transcende o conceito de orientação 

sexual tradicional, associando Erinlé a um arquétipo de amor entre homens.  

Nas religiões de matriz africana, as noções de gênero e sexualidade são muito mais 

flexíveis do que nas culturas ocidentais. Orixás, voduns e nkisis não são rigidamente 

definidos em termos binários, o que permite uma maior diversidade de expressão tanto 

para as divindades quanto para seus devotos. As divindades são muitas vezes vistas como 

representações de forças da natureza, o que implica que elas podem incorporar múltiplos 

aspectos e transitar entre papéis masculinos e femininos, ou mesmo transcender essas 

categorias. 

Essa flexibilidade é refletida também no modo como as práticas religiosas lidam 

com os devotos LGBTQIA+. Embora as influências coloniais cristãs tenham imposto uma 

cisheteronormatividade em muitos aspectos das tradições afro-brasileiras, a cosmologia 

original africana, com sua abertura para a fluidez, continua a ser uma fonte de resistência 

e transformação dentro dessas comunidades. 

Assim, o projeto não apenas contribui para o campo dos estudos de gênero e 

sexualidade, mas também para a compreensão mais ampla das práticas tradicionais afro-

brasileiras em suas intersecções com questões sociais e culturais contemporâneas. Por 

meio de uma análise sociocultural focada nas performatividades de gênero, este estudo 

busca iluminar as complexidades das CTTro em Guarulhos, revelando as resistências e 

negociações que se dão no confronto com as normas cisheteronormativas. 

 

Desenvolvimento  

 

Judith Butler, em Problemas de Gênero (2003) e Corpos que importam (2019), 

propõe a ideia da performatividade de gênero, argumentando que as identidades de gênero 

são construídas socialmente por meio de atos repetidos que reforçam normas 

cisheteronormativas. Essa perspectiva é essencial para analisar como as práticas e normas 

de gênero se reproduzem e se subvertem nos terreiros, onde a cisheteronormatividade 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

31 

 

pode coexistir e entrar em tensão com a fluidez de gênero. No entanto, em The Power of 

Religion in the Public Sphere (2019), Butler discute o papel da religião na esfera pública, 

abrindo caminho para investigar como as comunidades de terreiro lidam com as 

performatividades de gênero e sexualidade dentro de um contexto espiritual que pode 

tanto reproduzir quanto resistir a essas normas sociais. 

Michel Foucault, em sua série História da Sexualidade (2020), oferece uma 

análise detalhada da construção do discurso sobre sexualidade e poder. Foucault explora 

como as instituições sociais, incluindo a religião, moldam os corpos e as subjetividades 

através de dispositivos de controle e disciplina. Nos terreiros, espaços historicamente 

marginalizados, esse controle pode se manifestar de forma singular, influenciado tanto 

por resistências afro-brasileiras quanto por influências coloniais cisheteronormativas. 

Suas reflexões sobre o cuidado de si e o uso dos prazeres (volumes II e III) ajudam a 

entender como as práticas religiosas podem constituir espaços de resignificação dos 

corpos e das sexualidades. 

Berenice Bento, em A reinvenção do corpo (2006), oferece uma análise das 

experiências transexuais que desafiam as construções hegemônicas de gênero. A leitura 

de Bento é particularmente relevante no contexto dos terreiros, uma vez que permite uma 

compreensão mais ampla das diversas vivências de gênero e sexualidade que habitam 

esses espaços. Bento coloca em evidência as formas pelas quais corpos não conformes 

desafiam as normatividades e criam subjetividades, que podem entrar em diálogo ou 

tensão com a cisheteronormatividade nos terreiros. 

Por fim, Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí com A Invenção das Mulheres: Construindo um 

sentido africano para os discursos ocidentais de gênero (2021) traz uma crítica 

contundente às categorias de gênero ocidentais, que por vezes são universalizadas em 

contextos culturais não ocidentais. A autora sugere que as epistemologias africanas e afro-

brasileiras, presentes nas comunidades de terreiro, oferecem uma abordagem alternativa 

às construções eurocêntricas de gênero. Essa perspectiva é crucial para o projeto, pois 

permite uma análise que não apenas desafia a cisheteronormatividade, mas também 

resiste a impor categorias externas às comunidades de terreiro, valorizando suas 

cosmologias próprias e suas maneiras de conceber gênero e sexualidade. 

Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2021) apresenta uma crítica incisiva sobre a maneira como 

a sociedade ocidental constrói suas percepções de identidade e diferença a partir da noção 

de "corpos". Ela argumenta que a sociedade não apenas reconhece a existência de 

diferentes corpos (masculinos, femininos, ricos, pobres etc.), mas também atribui 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

32 

 

significados e hierarquias a esses corpos, transformando-os em locais de inscrição social 

e cultural.  

Assim, conforme Oyěwùmí (2021) a fisicalidade do corpo adquire uma 

importância desproporcional e passa a ser usada como uma metonímia para a biologia e 

como ponto de partida para estabelecer diferenças sociais e culturais, refletindo um 

determinismo biológico que é central na cultura ocidental. Um conceito central em sua 

obra é o de bio-lógica.  

A bio-lógica, refere-se à apropriação dos corpos e populações, onde o corpo é 

integrado a um sistema de gestão da vida, sendo controlado e moldado por meio de uma 

série de dispositivos políticos e sociais fundamentados na biologia que regulam a 

existência e o comportamento desses corpos. Ao adotar o corpo como referência, a 

sociedade infere identidades, crenças e posições sociais, como se o valor de uma pessoa 

fosse definido exclusivamente por sua aparência física.  

Esse processo sustenta e justifica a desigualdade e a exclusão, perpetuando 

opressões baseadas em gênero, raça e classe. Oyěwùmí (2021) desafia, portanto, a 

naturalização dessas diferenças e ressalta a necessidade de reconhecer que o "corpo" é 

uma construção social complexa, que vai além de sua fisicalidade e das associações com 

categorias fixas de identidade. 

Judith Butler (2019) também oferece uma análise crítica sobre a forma como os 

corpos são concebidos, mas destaca especialmente o caráter performativo e discursivo 

dessas construções. Em oposição a uma visão essencialista, Butler argumenta que os 

corpos são moldados e produzidos por práticas discursivas que determinam quais corpos 

"importam" dentro de normas sociais e culturais que os valorizam ou marginalizam.  

Para Butler (2019), a materialização dos corpos não é natural ou neutra, mas um 

processo performativo que ocorre por meio de práticas repetitivas que atribuem 

significado aos corpos dentro de um contexto social. Ela sugere que a ideia de "sexo" é 

um efeito dessas práticas discursivas, que impõem categorias como "masculino" e 

"feminino" de forma aparentemente fixa. Butler, portanto, desafia a noção de que o corpo 

tem uma essência inerente, destacando que o que é considerado um "corpo que importa" 

é resultado de construções normativas que determinam quais corpos são legitimados e 

quais são excluídos. 

Em diálogo com essas teorias, Berenice Bento (2006) oferece uma perspectiva 

crítica e específica sobre a construção e vivência dos corpos, com foco nas experiências 

brasileiras e latino-americanas. Para Bento, o corpo é um território de poder e disputa, 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

33 

 

onde normas sociais, culturais e políticas determinam o que é considerado legítimo ou 

inteligível. Em seus estudos, ela problematiza as experiências das pessoas trans, 

evidenciando como seus corpos desafiam as categorias normativas de gênero.  

Bento (2006) argumenta que as identidades trans desestabilizam a ideia de que o 

corpo é algo biologicamente fixo, demonstrando que o gênero é um processo em 

constante transformação. Ela enfatiza que os “corpos que importam” são marcados por 

múltiplas opressões e que as experiências das pessoas trans, especialmente as negras e 

pobres, expõem as limitações das categorias binárias que estruturam os discursos sobre 

corpo e gênero.  

Já Michel Foucault (2020) aborda a dinâmica entre sexualidade e poder, 

questionando a ideia de que o poder apenas reprime a expressão da sexualidade. Para 

Foucault (2020), a sexualidade é constantemente produzida e regulada pelo poder, 

tornando-se um dos principais meios de exercício e manifestação desse poder na 

sociedade.  

Foucault (2020) propõe que o poder não é apenas uma força repressiva, mas uma 

rede complexa que circula por instituições, discursos e práticas sociais, normatizando a 

sexualidade. Um conceito central em sua obra é o de biopoder, que se refere às práticas 

que visam a gestão da vida, do corpo e da população, tornando a sexualidade um objeto 

de controle e regulação. Foucault mostra que as identidades sexuais e de gênero não são 

naturais, mas construídas e regulamentadas por práticas discursivas que definem o que é 

"normal" ou "anormal". Ele, assim, desloca o foco da repressão para a produção, 

demonstrando como o poder cria formas de conhecimento e verdade sobre a sexualidade, 

influenciando profundamente como vivemos e experimentamos nossos corpos e desejos. 

Deste modo, Oyěwùmí, Butler, Bento e Foucault oferecem abordagens críticas sobre 

como os corpos são construídos, regulados e investidos de significado através de práticas 

discursivas e relações de poder, revelando que as concepções de corpo, gênero e 

sexualidade são complexas construções sociais que sustentam e perpetuam estruturas de 

desigualdade e opressão. 

 

Resultados 

 

Os dados analisados foram coletados por meio de um formulário Google Forms, 

disponibilizado em grupos de lideranças de terreiros. O objetivo foi entender a percepção 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

34 

 

e as práticas relacionadas à inclusão de pessoas transgêneras nas comunidades religiosas 

de matriz africana. Ao todo, 13 lideranças participaram da pesquisa, representando uma 

diversidade de identidades de gênero e orientações sexuais, incluindo homens e mulheres 

cisgêneros, além de uma mulher trans. Entre os participantes, há heterossexuais e 

homossexuais, com vínculos religiosos ao Candomblé nas tradições Ketu e Kongo-

Angola, bem como à Umbanda, sem participantes de outras tradições. Os terreiros das 

lideranças que participaram estão localizados nas cidades de São Paulo, Guarulhos, Santo 

André, São Caetano, São Bernardo do Campo, Diadema e Ribeirão Pires, no estado de 

São Paulo. 

A análise dos dados coletados de destaca a diversidade de opiniões e práticas em 

relação à inclusão de pessoas transgêneras nos terreiros e barracões de religiões de matriz 

africana, como umbanda e candomblé. Os participantes expressam uma atitude 

predominantemente positiva em relação à aceitação de pessoas trans em suas 

comunidades religiosas, refletindo a crença de que a espiritualidade deve ser acessível a 

todos, independentemente de gênero ou orientação sexual. Todavia, alguns padrões foram 

observados: 

 

• Recepção e inclusão de pessoas trans: a maioria dos participantes 

responde positivamente sobre a recepção de pessoas transgêneras, reforçando a 

ideia de que a espiritualidade transcende questões de identidade de gênero. As 

práticas de acolhimento variam de um terreiro para outro, com alguns líderes 

mencionando a importância de seguir as orientações dos Orixás para iniciações e 

práticas. 

• Acolhimento universal: muitos entrevistados destacam que o Candomblé 

e a Umbanda acolhem todas as pessoas, independentemente de suas identidades, 

e que a fé e o respeito são fundamentais. 

• Políticas e orientações específicas: alguns terreiros adotam políticas 

explícitas de respeito às identidades de gênero, enquanto outros não possuem 

políticas formais, mas mantêm uma abordagem de respeito e acolhimento. Em 

alguns casos, o respeito ao indivíduo é enfatizado como uma prática central, sem 

distinção de gênero. 

• Desafios e dificuldades: o preconceito social é identificado como um dos 

principais desafios enfrentados por pessoas transgêneras, tanto no terreiro quanto 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

35 

 

fora dele. Alguns líderes mencionam que os desafios são externos à religião, 

vinculados à sociedade em geral. 

• Transfobia e desinformação: a transfobia enraizada na sociedade e a falta 

de orientação sobre diversidade de gênero são apontadas como barreiras que 

precisam ser superadas com diálogo e educação. 

• Iniciação de pessoas transgêneras: as respostas variam quanto à iniciação 

de pessoas trans. Alguns terreiros já iniciaram pessoas transgêneras, enquanto 

outros afirmam que seguem as orientações dos Orixás em cada caso. Em geral, 

segundo os participantes o foco é na fé e no comprometimento da pessoa com a 

espiritualidade, e não na sua identidade de gênero. 

• Orientações religiosas: em algumas tradições, como o candomblé, há 

discussões sobre o equilíbrio entre energia masculina e feminina e como essas 

questões são tratadas dentro dos rituais ficou em aberto com base nas respostas 

obtidas pelos participantes.  

• Benefícios da inclusão: a inclusão de pessoas transgêneras é vista como 

uma forma de fortalecer a diversidade e a inclusão nas comunidades religiosas, 

com muitos líderes religiosos acreditando que essa diversidade enriquece a 

comunidade e diminui a transfobia. 

• Respeito e acolhimento: vários entrevistados mencionam que a inclusão de 

pessoas trans é importante para ensinar respeito e acolhimento, além de reafirmar 

que o candomblé e a umbanda são espaços de cura e evolução espiritual para 

todos. 

• Formação e educação: muitos entrevistados expressaram interesse em 

receber mais informações ou participar de formações sobre inclusão de pessoas 

transgêneras em contextos religiosos. Isso indica uma abertura para o diálogo e a 

educação contínua sobre o tema. 

 

Os dados indicam que as religiões de matriz africana têm um potencial inclusivo 

e acolhedor em relação à diversidade de gênero, embora ainda existam desafios ligados 

ao preconceito social. A maioria dos líderes religiosos entrevistados vê a inclusão de 

pessoas transgêneras como benéfica e essencial para o fortalecimento da comunidade, 

apontando a importância do diálogo, respeito e compreensão para superar barreiras e 

preconceitos. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

36 

 

Uma crítica relevante à ausência do argumento sobre a sexualidade não-binária de 

orixás nas discussões sobre a presença de pessoas trans nas CTTro pode se apoiar na 

importância do simbolismo religioso na legitimação social de questões identitárias. A 

omissão desse aspecto subestima uma das bases mais ricas e poderosas da cosmologia 

afro-brasileira, onde muitos orixás, como Oxumarê e Logunedé, transcendem os padrões 

binários de gênero e sexualidade impostos pela sociedade ocidental. 

A tradição religiosa de matriz africana, notadamente nos cultos de orixás, já 

apresenta figuras divinas que operam fora das normas cisheteronormativas. Os orixás são 

símbolos de fluidez, equilíbrio entre os princípios masculino e feminino, e suas 

manifestações são frequentemente associadas a energias que transitam entre gêneros e 

orientações sexuais. Ao ignorar essa realidade espiritual, perde-se uma oportunidade 

crucial de afirmar e legitimar a presença e a dignidade de pessoas trans dentro dos 

terreiros, em total harmonia com a teologia e a mitologia desses cultos. 

A ausência desse argumento revela, de certo modo, a internalização da hegemonia 

cisheteronormativa, que ainda pauta muitas discussões mesmo em espaços que têm, por 

essência, uma visão mais plural e inclusiva. Considerar as figuras dos orixás como 

exemplos de pluralidade de gênero e sexualidade poderia não só reforçar a positividade 

da presença trans, mas também reafirmar a importância dos terreiros como espaços de 

resistência à normatividade imposta pela colonização ocidental. 

Ao não utilizar esses exemplos, a discussão acaba limitando a riqueza simbólica 

da tradição religiosa, deixando de reconhecer a dimensão espiritual como um poderoso 

argumento a favor da inclusão trans nas CTTro. Portanto, é fundamental que esse aspecto 

seja resgatado e colocado no centro do debate, não apenas como um argumento teológico, 

mas também como uma forma de fortalecer as lutas identitárias no campo das religiões 

afro-brasileiras. 

Outro ponto muito curioso, foi que, embora as lideranças que participaram da 

pesquisa tenham se declarado favoráveis à presença de pessoas trans nos terreiros, 

utilizando argumentos como "somos todos humanos e merecemos respeito", nenhuma 

delas mencionou as divindades que desafiam o binarismo de gênero ocidental nos 

contextos tradicionais africanos.  

 

 

 

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

37 

 

Considerações finais 

  

Considerando as análises teóricas e os dados obtidos, conclui-se que as religiões 

de matriz africana, em particular o candomblé e a umbanda, possuem um grande potencial 

inclusivo em relação à diversidade de gênero. A maioria das lideranças religiosas 

entrevistadas demonstra uma postura acolhedora em relação às pessoas transgêneras, 

reforçando a ideia de que a espiritualidade deve transcender questões identitárias e que 

todos, independentemente de gênero ou orientação sexual, devem ter acesso ao espaço 

sagrado. No entanto, ainda existem desafios a serem superados, principalmente 

relacionados ao preconceito social, à transfobia e à falta de orientação e formação 

adequadas sobre diversidade de gênero. 

Um ponto crucial que emergiu deste estudo é a necessidade de maior valorização 

do simbolismo religioso presente nas cosmologias afro-brasileiras, que já oferecem 

figuras divinas, como Oxumarê e Logunedé, que transcendem as normas 

cisheteronormativas. A ausência de uma discussão mais aprofundada sobre a sexualidade 

e a fluidez de gênero dos orixás limita a riqueza e a potência desses símbolos no debate 

sobre inclusão e respeito às identidades trans dentro dos terreiros. Incorporar essas figuras 

como parte fundamental do discurso religioso pode não apenas legitimar, mas também 

fortalecer a presença de pessoas transgêneras nesses espaços, reafirmando a cosmologia 

afro-brasileira como um campo de resistência à normatividade imposta pela colonização 

ocidental. 

Assim, as lideranças religiosas que participaram da pesquisa evidenciam que a 

inclusão de pessoas trans não só enriquece a comunidade espiritual, mas também pode 

ser vista como uma forma de resistência à cisheteronormatividade e às opressões sociais 

mais amplas. A espiritualidade e a fé se destacam como forças centrais nesse processo, 

capazes de transcender as barreiras impostas pelas construções sociais de gênero. 

Contudo, é essencial que essas lideranças e suas comunidades estejam abertas ao diálogo 

contínuo, à educação e à reflexão crítica sobre gênero e sexualidade, para que possam 

ampliar ainda mais o acolhimento e combater as formas de opressão ainda presentes. 

Finalmente, é necessário reconhecer que os terreiros, como espaços de resistência 

e ressignificação, têm o potencial de promover uma inclusão efetiva e de desafiar as 

normativas cisheteronormativas. Para que isso ocorra de forma plena, é importante 

resgatar o papel simbólico dos orixás na legitimação das questões de gênero e sexualidade 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

38 

 

e continuar fortalecendo o diálogo entre as lideranças religiosas e suas comunidades. 

Dessa forma, os terreiros poderão consolidar-se como espaços de acolhimento, cura e 

transformação para todas as pessoas, independentemente de suas identidades de gênero e 

sexualidade. 

 

Referências 
 

ALEXANDRE, Claudia. Exu-mulher e o Matriarcado Nagô: sobre masculinização, 

demonização e tensões de gênero na formação dos candomblés. São Paulo: Fundamentos 

de Axé, 2023. 

BENTO, Berenice. A Reinvenção do Corpo: sexualidade e gênero na experiência 

transexual. Rio de Janeiro: Garamond, 2006. 

BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 

de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

BUTLER, Judith, et al. The Power of Religion in the Public Sphere.  New York: Columbia 

University Press, 2019. 

BUTLER, Judith. Corpos que Importam: os limites discursivos do “sexo”. São Paulo: 

edições n-1, 2019. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: a vontade de saber. Editado por Frédéric 

Gros; tradução Heliana de Barros Conde Rodrigues, Vera Portocarrero. Rio de Janeiro, 

Paz & Terra, 2020. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade II: o uso dos prazeres. Editado por 

Frédéric Gros; tradução Heliana de Barros Conde Rodrigues, Vera Portocarrero.  Rio de 

Janeiro, Paz & Terra, 2020. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade III: o cuidado de si. Editado por Frédéric 

Gros; tradução Heliana de Barros Conde Rodrigues, Vera Portocarrero. Rio de Janeiro, 

Paz & Terra, 2020. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade IV: as confissões da carne. Editado por 

Frédéric Gros; tradução Heliana de Barros Conde Rodrigues, Vera Portocarrero.   Rio de 

Janeiro, Paz & Terra, 2020. 

LOPES, Nei. Logunedé: santo menino que velho respeita.  Rio de Janeiro: Pallas, 2006. 

OYĔWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. “Epistemologias de gênero em África. Tradução de Marília 

Moschkovich”. São Paulo: Bazar do Tempo, 2022. 

OYĔWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A Invenção das Mulheres: Construindo um sentido africano para 

os discursos ocidentais de gênero. Tradução de Marília Moschkovich. São Paulo: Bazar 

do Tempo, 2021. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. “Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos dos 

conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas”. Tradução para uso 

didático de: OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceptualizing Gender: The Eurocentric 

Foundations of Feminist Concepts and the challenge of African Epistemologies. African 

Gender Scholarship: Concepts, Methodologies and Paradigms. CODESRIA Gender 

Series. Volume 1, Dakar, CODESRIA, 2004, p. 1-8 por Juliana Araújo Lopes. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

PRECIADO, Paul B. Eu Sou o Monstro que Vos Fala: relatório para uma academia de 

psicanalistas. Trad. Por Karla Rodrigues. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2022. 

 

Recebido em: 19/10/2024 

Aceito em: 03/01/2025 


