Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Género e sexualidade nas comunidades tradicionais de

terreiro: tensoes e resisténcias a cisheteronormatividade

Antonio Pedro Lima Janior!

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55864

Resumo: O artigo investiga as intersegdes entre género, sexualidade e religiosidade nas
Comunidades Tradicionais de Terreiro (CTTro) da Grande Sdao Paulo. A partir de uma
analise tedrica fundamentada em autores como Judith Butler, Michel Foucault, Berenice
Bento e Oyeéronke Oyéwumi, o estudo explora como as praticas e representacdes de
género sdo naturalizadas ou desafiadas nos terreiros. Divindades africanas como Exu,
Oxumaré e Logunedé¢ sdo destacadas como exemplos de fluidez de género que contestam
as concepgoes bindarias ocidentais. A pesquisa, realizada com liderangas de terreiros na
Grande Sao Paulo, aponta uma postura geralmente positiva em relagdo a inclusdo de
pessoas transgéneras, embora desafios como a transfobia e a falta de informacao ainda
persistam. O artigo conclui que, embora as CTTro preservem praticas ancestrais, elas
também enfrentam tensdes com normas cisheteronormativas, oferecendo um espaco fértil
para a resisténcia e a ressignificacdo de identidades de género e sexualidade.

Palavras-chave: Cisheteronormatividade. Terreiros. Fluidez De Género. Inclusio
LGBTQIAPN+. Resisténcia Cultural.

Resumen: Este articulo investiga las intersecciones entre género, sexualidad y
religiosidad en las Comunidades Tradicionales de la Tierra (CTTro) del Gran Sao Paulo.
Utilizando un analisis tedrico basado en autores como Judith Butler, Michel Foucault,
Berenice Bento y Oyéronk¢ Oyéwumi, el estudio explora cémo las practicas y
representaciones de género son naturalizadas o desafiadas en los terreiros. Deidades
africanas como Exu, Oxumaré y Logunedé se destacan como ejemplos de fluidez de
género que desafian las concepciones binarias occidentales. La investigacion, realizada
con lideres de terreiros del Gran Sdo Paulo, apunta a una actitud generalmente positiva
hacia la inclusion de las personas transexuales, aunque persisten retos como la transfobia
y la falta de informacion. El articulo concluye que, aunque el CTTro preserve practicas
ancestrales, también se enfrenta a tensiones con las normas cisheteronormativas,
ofreciendo un espacio fértil para la resistencia y la resignificacion de las identidades de
género y sexuales.

Palabras clave: Cisheteronormatividad. Terreiros. Fluidez de Género. Inclusion

LGBTQIAPN+. Resistencia Cultural.

! Pontificia Universidade Catdlica de Sdo Paulo. E-mail: limajunior.ap@gmail.com.

25


https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55864
mailto:limajunior.ap@gmail.com

Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Introducio

As Comunidades Tradicionais de Terreiro (CTTro) sdo espagos que carregam
consigo uma longa histéria de resisténcia cultural e religiosa no Brasil, tendo um papel
fundamental na preservacao e transmissao de saberes afro-brasileiros. Mais do que locais
de pratica religiosa, essas comunidades funcionam como polos de formagao identitéria,
nos quais os aspectos culturais e sociais das populagdes negras e marginalizadas sao
ressignificados e fortalecidos. No entanto, as dindmicas de género e sexualidade que
permeiam esses espagos continuam a ser sub-examinadas, especialmente no que se refere
as representacoes e performatividades cisheteronormativas.

Este artigo se propde a investigar as formas pelas quais as CTTro Grande Sao
Paulo-SP, regido metropolitana que abriga uma densa e diversa populacido que lida com
as questoes de género e sexualidade em seu cotidiano religioso. Ao mesmo tempo em que
essas comunidades preservam e celebram saberes ancestrais, elas também sao
atravessadas por tensdes que emergem do confronto entre as normas cisheteronormativas
dominantes e as identidades sexuais e de género que se manifestam nesses espagos, tendo
sido elas mesmas criminalizadas outrora e agora adotaria elas um binarismo cristao de

“macho” e “fémea”, “homem” ¢ “mulher”.

A criminalizacdo da homossexualidade gerou um substrato legal de
interpelagdo da populagdo LGBTQIA+ enquanto aberragdes, cujos
membros passaram a ser vistos como agentes perigosos a civilidade em
todos os lugares colonizados por nagdes cristds. Isso levou a
perseguicdo, prisdo, tortura e execucdo de pessoas LGBTQIA+,
fomentando um clima de medo e sigilo em sociedades onde, muitas
vezes, sequer a concepgao binaria de género (masculino ou feminino, e
nada além disso) era a norma. Nesse cenario de terror ¢ medo, a
imposi¢do religiosa era facilitada, e as liderangas cristds adquiriam
poder quase absoluto, similar ao que tinham durante a Idade Média. Os
cristdos instrumentalizaram a LGBTQIA+fobia como ferramenta de
desumanizagdo e controle dos povos colonizados, inclusive dos
heterossexuais. Os invasores cristdos argumentavam \que a aceitacao
dos LGBTQIA+ nas comunidades era uma prova da inferioridade de
suas religides e culturas, taxando-as como selvagens e primitivas. Logo,
eles deveriam ser convertidos ao cristianismo, mesmo se debaixo de
coercdo, para que se “civilizassem”. (Stern, 2023. p. 156)

O comentario de Stern (2023) sobre a LGBTQIA+fobia nas sociedades
colonizadas também pode ser aplicado a analise de como as tradigdes afro-brasileiras

foram afetadas pelo processo de colonizagdo e, em alguns casos, acabaram por reproduzir

26



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

parcialmente estere6tipos impostos pelo cristianismo. Durante a coloniza¢do do Brasil,
as religides de matriz africana, como o candomblé e a umbanda, foram alvo de
perseguicao e demonizacao, o que as forgou a se adaptar a uma sociedade marcada pelos
valores e moralidade crista.

As comunidades afro-brasileiras, apesar de suas origens em cosmologias africanas
com concepcdes mais fluidas de género e sexualidade?, tiveram que operar dentro de um
contexto em que a homofobia e a cisheteronormatividade se tornaram normas sociais
dominantes. A imposi¢cdo do cristianismo, com sua moralidade binéria e repressora,
impactou profundamente essas tradigdes. Esse processo de colonizagdo cultural levou
muitas vezes a uma internalizagdo, consciente ou inconsciente, de alguns dos valores
patriarcais e heteronormativos da cultura crista colonizadora.

Em algumas tradi¢des afro-brasileiras, isso se reflete em esteredtipos sobre o papel
de género ou no tratamento das pessoas LGBTQIA+ dentro de certas comunidades. A
presenga de liderangas masculinas (como o babalorixd) e a divisdo de fungdes entre
homens e mulheres em alguns terreiros de candomblé, por exemplo, pode estar
parcialmente influenciada por essa moralidade binaria imposta durante a colonizagao.
Embora muitas dessas tradicdes reconhecam a diversidade de género e sexualidade,
algumas reproducdes da cisheteronormatividade, como a marginalizagao sutil ou explicita
de membros LGBTQIA+, podem ser vistas como vestigios da colonizagao crista.

Assim como Stern (2023) observa que a homofobia foi usada como ferramenta de
controle e desumanizagdo, podemos pensar que, em parte, as tradigdes afro-brasileiras
foram compelidas a absorver certas normas sociais cisheteronormativas como forma de
sobreviver a uma sociedade majoritariamente cristd e racista. Esse processo pode ter
levado, em alguns contextos, a reprodugdo de discursos e praticas que ndo refletem
inteiramente a ancestralidade africana original, mas sdo influenciados por séculos de
repressao e a necessidade de adaptacgdo. A contradicao entre a ancestralidade que valoriza
a diversidade e a influéncia cristd colonizadora ¢ um tema que merece mais investigagao
para entender como as tradi¢des afro-brasileiras navegam essas tensdes.

Para compreender essas dindmicas, o presente estudo se apoiou em um referencial

tedrico que entrelaga as no¢des de performatividade de género e sexualidade Butler, 2003;

2 Esses sdo algumas das divindades da cosmologia ioruba que desafiam o conceito ocidental bindrio de
género Exu (Esu) — Transgressor, Fluido,Oxumaré (Osumaré) — Androgino, Bissexual, Logunedé (Logtin-
Edé) — Andrégino, Nio Bindrio, Obatala (Orisa-nla) — Androgino, Agénero, Nand Buruku (Nana Buku) —
Divindade Ancestral com Fluidez de Género, Erinlé (Inl¢) — Possivel representagdo LGBTQIA+.

27



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Bento, 2006) com a analise foucaultiana sobre a construcao discursiva da sexualidade e
o poder (Foucault, 2020). A partir dessas abordagens, busca-se explorar como as
representacoes cisheteronormativas sao naturalizadas, reproduzidas ou resistidas dentro
das praticas e crengas das CTTro. Para isso, partiremos da critica a universalizacao das
categorias ocidentais de género proposta por Oyéronke Oyéwumi (2021) que oferece uma
perspectiva essencial para examinar as especificidades dessas comunidades de matriz
africana, onde as epistemologias afrocentradas podem questionar as normas eurocéntricas
impostas pela sociedade mais ampla.

No pantedo africano, existem varias divindades que escapam as categorias rigidas
de género e sexualidade, sendo vistas como andréginas, ndo binarias, ou associadas a
identidades LGBTQIA+. Embora o conceito de género e sexualidade nas tradi¢des
africanas seja algo ocidental, imposto por seus colonizadores como um meio de poder e
controle (Oyéwumi, 2021). Na contemporaneidade esse conceito permanece bastante
diverso e fluido, muitas dessas divindades manifestam uma pluralidade de expressdes que
desafiariam as normas ocidentais de género e sexualidade. Aqui estdo alguns exemplos

dessas divindades:

Exu (ésu) — transgressor, fluido

Exu ¢ uma divindade complexa, associada a comunicacao, as encruzilhadas e as
forcas de transformacdo. Ele transgride as normas e, em alguns mitos, ¢ descrito como
uma entidade que pode manifestar tanto caracteristicas masculinas quanto femininas.
Embora Exu ndo seja diretamente descrito como uma divindade LGBTQIA+, sua
natureza fluida, ambigua e transgressora o torna uma figura que quebra barreiras de
género e sexualidade (Alexandre,2023). Sua ligacdo com a mudanga e a transformagao

faz dele um simbolo de liberdade e fluidez.

Oxumaré (osumare) — androgino, bissexual

Oxumaré, uma das divindades mais frequentemente associadas a fluidez de género
no candomblé e na umbanda, ¢ visto como uma entidade que transita entre os polos
masculinos e femininos. Durante parte do ano, Oxumaré¢ ¢ considerado masculino, € em

outra parte do ano, feminino. Ele é representado pela cobra arco-iris, simbolo de

28



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

renovagdo e ciclo, o que reflete a dualidade e a complementaridade de género. Essa
divindade também ¢ associada a fertilidade e a riqueza, além de ser vista como uma figura

que conecta a terra ao céu (Prandi, 2001).

Logunedé (Logun- Edé) — Androgino, nao binario

Logunedé, filho de Ox06ssi e Oxum, ¢ uma divindade que expressa uma dualidade
de género. Ele ¢ descrito como vivendo metade do ano como homem (ligado ao pai,
Ox0ssi, orixa da caga) e metade como mulher (ligado a mae, Oxum, orixa das aguas doces
e da beleza). Logunedé¢ ¢ um orixé jovem e belo, muitas vezes visto como um guerreiro
habilidoso e cacador, a0 mesmo tempo que possui uma natureza encantadora e graciosa
(Lopes, 2006). Sua representagao de fluidez de género ¢ uma das mais claras no pantedo

afro-brasileiro.

Obatala (orisa-nla) — androgino, agénero

Obatala, o grande criador de corpos humanos, ¢ frequentemente descrito como
uma divindade androgina ou sem género, simbolizando a pureza, a paz e a justi¢a. Na
cosmologia iorubd, Obatala transcende as distingdes binarias de género e representa uma
energia universal de criacdo, associada a brancura e a clareza. Ele ¢ responsavel pela
criacdo fisica do ser humano, imbuindo-os com espirito e vida, o que o coloca em uma

posi¢do além das categorias humanas de género e sexualidade.

Nana Buruku (Nana Bukuu) — Divindade Ancestral com fluidez de

género

Nana Buruku, uma das orixas mais antigas, ¢ frequentemente associada ao poder
feminino e a ancestralidade. Embora normalmente seja representada como uma figura
feminina, algumas tradicdes veem Nana como possuidora de uma sabedoria que
transcende o género. Sua energia esta associada a cria¢do da vida e a morte, ocupando um
espaco que ¢ tanto feminino quanto universal, representando as forcas ciclicas da

natureza.

29



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Erinlé (Inlé) — Possivel representacio LGBTQIA+

Erinlé (ou Inlé¢) ¢ uma divindade associada a caga e a pesca, e em algumas
tradi¢des € descrito como um orixd que mantinha relagdes amorosas com Logunedé
(Lopes, 2006), outra divindade fluida de género. Essa relacao ¢ interpretada por alguns
praticantes como uma expressao de um amor que transcende o conceito de orientagao
sexual tradicional, associando Erinlé a um arquétipo de amor entre homens.

Nas religides de matriz africana, as no¢des de género e sexualidade sao muito mais
flexiveis do que nas culturas ocidentais. Orixds, voduns e nkisis ndo sdo rigidamente
definidos em termos binarios, o que permite uma maior diversidade de expressdo tanto
para as divindades quanto para seus devotos. As divindades sdo muitas vezes vistas como
representacdes de forg¢as da natureza, o que implica que elas podem incorporar multiplos
aspectos ¢ transitar entre papéis masculinos e femininos, ou mesmo transcender essas
categorias.

Essa flexibilidade ¢ refletida também no modo como as praticas religiosas lidam
com os devotos LGBTQIA+. Embora as influéncias coloniais cristds tenham imposto uma
cisheteronormatividade em muitos aspectos das tradi¢des afro-brasileiras, a cosmologia
original africana, com sua abertura para a fluidez, continua a ser uma fonte de resisténcia
e transformacao dentro dessas comunidades.

Assim, o projeto ndo apenas contribui para o campo dos estudos de género e
sexualidade, mas também para a compreensao mais ampla das praticas tradicionais afro-
brasileiras em suas intersec¢des com questdes sociais e culturais contemporaneas. Por
meio de uma andlise sociocultural focada nas performatividades de género, este estudo
busca iluminar as complexidades das CTTro em Guarulhos, revelando as resisténcias e

negociacdes que se ddo no confronto com as normas cisheteronormativas.

Desenvolvimento

Judith Butler, em Problemas de Género (2003) e Corpos que importam (2019),
propde a ideia da performatividade de género, argumentando que as identidades de género
sao construidas socialmente por meio de atos repetidos que reforgam normas
cisheteronormativas. Essa perspectiva ¢ essencial para analisar como as praticas € normas

de género se reproduzem e se subvertem nos terreiros, onde a cisheteronormatividade

30



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

pode coexistir e entrar em tensdo com a fluidez de género. No entanto, em The Power of
Religion in the Public Sphere (2019), Butler discute o papel da religido na esfera publica,
abrindo caminho para investigar como as comunidades de terreiro lidam com as
performatividades de género e sexualidade dentro de um contexto espiritual que pode
tanto reproduzir quanto resistir a essas normas sociais.

Michel Foucault, em sua séric Historia da Sexualidade (2020), oferece uma
analise detalhada da construcao do discurso sobre sexualidade e poder. Foucault explora
como as institui¢des sociais, incluindo a religido, moldam os corpos e as subjetividades
através de dispositivos de controle e disciplina. Nos terreiros, espagos historicamente
marginalizados, esse controle pode se manifestar de forma singular, influenciado tanto
por resisténcias afro-brasileiras quanto por influéncias coloniais cisheteronormativas.
Suas reflexdes sobre o cuidado de si e o uso dos prazeres (volumes II e III) ajudam a
entender como as praticas religiosas podem constituir espacos de resignificacdo dos
corpos e das sexualidades.

Berenice Bento, em A reinven¢do do corpo (2006), oferece uma analise das
experiéncias transexuais que desafiam as constru¢des hegemonicas de género. A leitura
de Bento ¢ particularmente relevante no contexto dos terreiros, uma vez que permite uma
compreensdo mais ampla das diversas vivéncias de género e sexualidade que habitam
esses espagos. Bento coloca em evidéncia as formas pelas quais corpos ndo conformes
desafiam as normatividades e criam subjetividades, que podem entrar em didlogo ou
tensdo com a cisheteronormatividade nos terreiros.

Por fim, Oyerénke Oyéwumi com A Inven¢do das Mulheres: Construindo um
sentido africano para os discursos ocidentais de género (2021) traz uma critica
contundente as categorias de género ocidentais, que por vezes sdo universalizadas em
contextos culturais ndo ocidentais. A autora sugere que as epistemologias africanas e afro-
brasileiras, presentes nas comunidades de terreiro, oferecem uma abordagem alternativa
as construcdes eurocéntricas de género. Essa perspectiva € crucial para o projeto, pois
permite uma analise que ndo apenas desafia a cisheteronormatividade, mas também
resiste a impor categorias externas as comunidades de terreiro, valorizando suas
cosmologias proprias e suas maneiras de conceber género e sexualidade.

Oyeéronke Oyéwumi (2021) apresenta uma critica incisiva sobre a maneira como
a sociedade ocidental constréi suas percepcdes de identidade e diferenga a partir da nogao
de "corpos". Ela argumenta que a sociedade ndo apenas reconhece a existéncia de

diferentes corpos (masculinos, femininos, ricos, pobres etc.), mas também atribui

31



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

significados e hierarquias a esses corpos, transformando-os em locais de inscri¢do social
e cultural.

Assim, conforme Oyéwumi (2021) a fisicalidade do corpo adquire uma
importancia desproporcional e passa a ser usada como uma metonimia para a biologia e
como ponto de partida para estabelecer diferencas sociais e culturais, refletindo um
determinismo bioldgico que ¢ central na cultura ocidental. Um conceito central em sua
obra ¢ o de bio-logica.

A bio-logica, refere-se a apropriacao dos corpos € populacdes, onde o corpo €
integrado a um sistema de gestdo da vida, sendo controlado e moldado por meio de uma
série de dispositivos politicos e sociais fundamentados na biologia que regulam a
existéncia e o comportamento desses corpos. Ao adotar o corpo como referéncia, a
sociedade infere identidades, crencas e posi¢des sociais, como se o valor de uma pessoa
fosse definido exclusivamente por sua aparéncia fisica.

Esse processo sustenta e justifica a desigualdade e a exclusdo, perpetuando
opressoes baseadas em género, raga e classe. Oyéwumi (2021) desafia, portanto, a
naturalizacao dessas diferencas e ressalta a necessidade de reconhecer que o "corpo" ¢
uma construcao social complexa, que vai além de sua fisicalidade e das associagdes com
categorias fixas de identidade.

Judith Butler (2019) também oferece uma andlise critica sobre a forma como os
corpos sdo concebidos, mas destaca especialmente o carater performativo e discursivo
dessas construcdes. Em oposicdo a uma visdo essencialista, Butler argumenta que os
corpos sao moldados e produzidos por praticas discursivas que determinam quais corpos
"importam" dentro de normas sociais e culturais que os valorizam ou marginalizam.

Para Butler (2019), a materializacdo dos corpos ndo ¢ natural ou neutra, mas um
processo performativo que ocorre por meio de praticas repetitivas que atribuem
significado aos corpos dentro de um contexto social. Ela sugere que a ideia de "sexo" ¢
um efeito dessas praticas discursivas, que impdem categorias como "masculino" e
"feminino" de forma aparentemente fixa. Butler, portanto, desafia a nog¢ao de que o corpo
tem uma esséncia inerente, destacando que o que ¢ considerado um "corpo que importa"
¢ resultado de construgdes normativas que determinam quais corpos sao legitimados e
quais sdo excluidos.

Em didlogo com essas teorias, Berenice Bento (2006) oferece uma perspectiva
critica e especifica sobre a constru¢do e vivéncia dos corpos, com foco nas experiéncias

brasileiras e latino-americanas. Para Bento, o corpo ¢ um territorio de poder e disputa,

32



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

onde normas sociais, culturais e politicas determinam o que ¢ considerado legitimo ou
inteligivel. Em seus estudos, ela problematiza as experiéncias das pessoas trans,
evidenciando como seus corpos desafiam as categorias normativas de género.

Bento (2006) argumenta que as identidades trans desestabilizam a ideia de que o
corpo ¢ algo biologicamente fixo, demonstrando que o género € um processo em
constante transformacao. Ela enfatiza que os “corpos que importam” sdo marcados por
multiplas opressdes € que as experiéncias das pessoas trans, especialmente as negras e
pobres, expdem as limitagdes das categorias bindrias que estruturam os discursos sobre
corpo e género.

Ja Michel Foucault (2020) aborda a dinamica entre sexualidade e poder,
questionando a ideia de que o poder apenas reprime a expressdo da sexualidade. Para
Foucault (2020), a sexualidade ¢ constantemente produzida e regulada pelo poder,
tornando-se um dos principais meios de exercicio e manifestagio desse poder na
sociedade.

Foucault (2020) propde que o poder nao ¢ apenas uma forga repressiva, mas uma
rede complexa que circula por institui¢des, discursos e praticas sociais, normatizando a
sexualidade. Um conceito central em sua obra ¢ o de biopoder, que se refere as praticas
que visam a gestao da vida, do corpo e da populagdo, tornando a sexualidade um objeto
de controle e regulacdo. Foucault mostra que as identidades sexuais e de género ndo sao
naturais, mas construidas e regulamentadas por praticas discursivas que definem o que ¢
"normal" ou "anormal". Ele, assim, desloca o foco da repressio para a produgao,
demonstrando como o poder cria formas de conhecimento e verdade sobre a sexualidade,
influenciando profundamente como vivemos e experimentamos nossos corpos e desejos.
Deste modo, Oyéwumi, Butler, Bento e Foucault oferecem abordagens criticas sobre
como os corpos sao construidos, regulados e investidos de significado através de praticas
discursivas e relagdes de poder, revelando que as concepcdes de corpo, género e
sexualidade sdo complexas construgdes sociais que sustentam e perpetuam estruturas de

desigualdade e opressao.

Resultados

Os dados analisados foram coletados por meio de um formulario Google Forms,

disponibilizado em grupos de liderancas de terreiros. O objetivo foi entender a percepgao

33



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

e as préticas relacionadas a inclusdo de pessoas transgéneras nas comunidades religiosas
de matriz africana. Ao todo, 13 liderangas participaram da pesquisa, representando uma
diversidade de identidades de género e orientagdes sexuais, incluindo homens e mulheres
cisgéneros, além de uma mulher trans. Entre os participantes, hd heterossexuais e
homossexuais, com vinculos religiosos ao Candomblé nas tradigdes Ketu e Kongo-
Angola, bem como a Umbanda, sem participantes de outras tradi¢des. Os terreiros das
liderangas que participaram estao localizados nas cidades de Sao Paulo, Guarulhos, Santo
André, Sao Caetano, Sao Bernardo do Campo, Diadema e Ribeirdo Pires, no estado de
Sao Paulo.

A andlise dos dados coletados de destaca a diversidade de opinides e praticas em
relacdo a inclusdo de pessoas transgéneras nos terreiros e barracdes de religides de matriz
africana, como umbanda e candomblé. Os participantes expressam uma atitude
predominantemente positiva em relacdo a aceitacdo de pessoas trans em suas
comunidades religiosas, refletindo a crenga de que a espiritualidade deve ser acessivel a
todos, independentemente de género ou orientagdo sexual. Todavia, alguns padrdes foram

observados:

. Recepgdo e inclusdo de pessoas trans: a maioria dos participantes
responde positivamente sobre a recepcao de pessoas transgéneras, reforcando a
ideia de que a espiritualidade transcende questdes de identidade de género. As
praticas de acolhimento variam de um terreiro para outro, com alguns lideres
mencionando a importancia de seguir as orientagdes dos Orixas para iniciagdes e
praticas.

. Acolhimento universal: muitos entrevistados destacam que o Candomblé
e a Umbanda acolhem todas as pessoas, independentemente de suas identidades,
e que a fé e o respeito sao fundamentais.

o Politicas e orientagoes especificas: alguns terreiros adotam politicas
explicitas de respeito as identidades de género, enquanto outros ndo possuem
politicas formais, mas mantém uma abordagem de respeito e acolhimento. Em
alguns casos, o respeito ao individuo ¢ enfatizado como uma pratica central, sem
distingdo de género.

. Desafios e dificuldades. o preconceito social ¢ identificado como um dos

principais desafios enfrentados por pessoas transgéneras, tanto no terreiro quanto

34



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

fora dele. Alguns lideres mencionam que os desafios sdo externos a religido,
vinculados a sociedade em geral.

. Transfobia e desinformagdo. a transfobia enraizada na sociedade e a falta
de orientagcdo sobre diversidade de género sdo apontadas como barreiras que
precisam ser superadas com dialogo e educacgao.

. Iniciagdo de pessoas transgéneras: as respostas variam quanto a iniciagao
de pessoas trans. Alguns terreiros ja iniciaram pessoas transgéneras, enquanto
outros afirmam que seguem as orientagdes dos Orixds em cada caso. Em geral,
segundo os participantes o foco € na fé e no comprometimento da pessoa com a
espiritualidade, e ndo na sua identidade de género.

o Orientagoes religiosas: em algumas tradigdes, como o candomblé, ha
discussdes sobre o equilibrio entre energia masculina e feminina e como essas
questdes sdo tratadas dentro dos rituais ficou em aberto com base nas respostas
obtidas pelos participantes.

o Beneficios da inclusdo: a inclusdo de pessoas transgéneras ¢ vista como
uma forma de fortalecer a diversidade e a inclusdo nas comunidades religiosas,
com muitos lideres religiosos acreditando que essa diversidade enriquece a
comunidade e diminui a transfobia.

o Respeito e acolhimento: vérios entrevistados mencionam que a inclusdo de
pessoas trans € importante para ensinar respeito e acolhimento, além de reafirmar
que o candomblé e a umbanda sdo espacos de cura e evolugdo espiritual para
todos.

° Formacgdo e educag¢do: muitos entrevistados expressaram interesse em
receber mais informagdes ou participar de formagdes sobre inclusao de pessoas
transgéneras em contextos religiosos. Isso indica uma abertura para o didlogo e a

educacao continua sobre o tema.

Os dados indicam que as religides de matriz africana t€ém um potencial inclusivo
e acolhedor em relagdo a diversidade de género, embora ainda existam desafios ligados
ao preconceito social. A maioria dos lideres religiosos entrevistados vé a inclusdo de
pessoas transgéneras como benéfica e essencial para o fortalecimento da comunidade,
apontando a importancia do didlogo, respeito e compreensdo para superar barreiras e

preconceitos.

35



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Uma critica relevante a auséncia do argumento sobre a sexualidade ndo-binaria de
orixds nas discussdes sobre a presencga de pessoas trans nas CTTro pode se apoiar na
importancia do simbolismo religioso na legitimagao social de questdes identitarias. A
omissao desse aspecto subestima uma das bases mais ricas € poderosas da cosmologia
afro-brasileira, onde muitos orixas, como Oxumaré e Logunedé, transcendem os padroes
binarios de género e sexualidade impostos pela sociedade ocidental.

A tradi¢do religiosa de matriz africana, notadamente nos cultos de orixés, ja
apresenta figuras divinas que operam fora das normas cisheteronormativas. Os orixas sao
simbolos de fluidez, equilibrio entre os principios masculino e feminino, e suas
manifestagdes sdo frequentemente associadas a energias que transitam entre géneros e
orientacdes sexuais. Ao ignorar essa realidade espiritual, perde-se uma oportunidade
crucial de afirmar e legitimar a presenga e a dignidade de pessoas trans dentro dos
terreiros, em total harmonia com a teologia e a mitologia desses cultos.

A auséncia desse argumento revela, de certo modo, a internalizagdo da hegemonia
cisheteronormativa, que ainda pauta muitas discussdes mesmo em espagos que t€m, por
esséncia, uma visdo mais plural e inclusiva. Considerar as figuras dos orixds como
exemplos de pluralidade de género e sexualidade poderia nao so6 reforgar a positividade
da presenca trans, mas também reafirmar a importancia dos terreiros como espagos de
resisténcia a normatividade imposta pela colonizagdo ocidental.

Ao nao utilizar esses exemplos, a discussdo acaba limitando a riqueza simbolica
da tradicao religiosa, deixando de reconhecer a dimensao espiritual como um poderoso
argumento a favor da inclusdo trans nas CTTro. Portanto, ¢ fundamental que esse aspecto
seja resgatado e colocado no centro do debate, ndo apenas como um argumento teologico,
mas também como uma forma de fortalecer as lutas identitarias no campo das religides
afro-brasileiras.

Outro ponto muito curioso, foi que, embora as liderangas que participaram da
pesquisa tenham se declarado favoraveis a presenga de pessoas trans nos terreiros,
utilizando argumentos como "somos todos humanos e merecemos respeito”, nenhuma
delas mencionou as divindades que desafiam o binarismo de género ocidental nos

contextos tradicionais africanos.

36



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Consideracgoes finais

Considerando as analises tedricas e os dados obtidos, conclui-se que as religides
de matriz africana, em particular o candomblé e a umbanda, possuem um grande potencial
inclusivo em relagdo a diversidade de género. A maioria das liderangas religiosas
entrevistadas demonstra uma postura acolhedora em relagcdo as pessoas transgéneras,
reforgando a ideia de que a espiritualidade deve transcender questdes identitarias e que
todos, independentemente de género ou orientagdo sexual, devem ter acesso ao espago
sagrado. No entanto, ainda existem desafios a serem superados, principalmente
relacionados ao preconceito social, a transfobia e a falta de orientacdo e formagao
adequadas sobre diversidade de género.

Um ponto crucial que emergiu deste estudo ¢ a necessidade de maior valorizacao
do simbolismo religioso presente nas cosmologias afro-brasileiras, que ja& oferecem
figuras divinas, como Oxumaré e Logunedé, que transcendem as normas
cisheteronormativas. A auséncia de uma discussdao mais aprofundada sobre a sexualidade
e a fluidez de género dos orixas limita a riqueza e a poténcia desses simbolos no debate
sobre inclusdo e respeito as identidades trans dentro dos terreiros. Incorporar essas figuras
como parte fundamental do discurso religioso pode ndo apenas legitimar, mas também
fortalecer a presenca de pessoas transgéneras nesses espagos, reafirmando a cosmologia
afro-brasileira como um campo de resisténcia a normatividade imposta pela colonizagdo
ocidental.

Assim, as liderancas religiosas que participaram da pesquisa evidenciam que a
inclusdo de pessoas trans ndo so enriquece a comunidade espiritual, mas também pode
ser vista como uma forma de resisténcia a cisheteronormatividade e as opressoes sociais
mais amplas. A espiritualidade e a fé se destacam como forcas centrais nesse processo,
capazes de transcender as barreiras impostas pelas construgdes sociais de género.
Contudo, ¢ essencial que essas liderangas e suas comunidades estejam abertas ao didlogo
continuo, a educacdo e a reflexdo critica sobre género e sexualidade, para que possam
ampliar ainda mais o acolhimento e combater as formas de opressao ainda presentes.

Finalmente, ¢ necessario reconhecer que os terreiros, como espagos de resisténcia
e ressignificagdo, tém o potencial de promover uma inclusdo efetiva e de desafiar as
normativas cisheteronormativas. Para que isso ocorra de forma plena, ¢ importante

resgatar o papel simbolico dos orixas na legitimacao das questdes de género e sexualidade

37



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

e continuar fortalecendo o didlogo entre as liderangas religiosas e suas comunidades.
Dessa forma, os terreiros poderdo consolidar-se como espacos de acolhimento, cura e
transformagao para todas as pessoas, independentemente de suas identidades de género e

sexualidade.

Referéncias

ALEXANDRE, Claudia. Exu-mulher e o Matriarcado Nagé: sobre masculinizagdo,
demonizagdo e tensoes de género na formagado dos candomblés. Sao Paulo: Fundamentos
de Axé, 2023.

BENTO, Berenice. A Reinvengdo do Corpo: sexualidade e género na experiéncia
transexual. Rio de Janeiro: Garamond, 2006.

BUTLER, Judith. Problemas de Género: feminismo e subversao da identidade. Tradu¢ao
de Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 2003.

BUTLER, Judith, et al. The Power of Religion in the Public Sphere. New York: Columbia
University Press, 2019.

BUTLER, Judith. Corpos que Importam: os limites discursivos do “sexo”. Sao Paulo:
edigoes n-1, 2019.

FOUCAULT, Michel. Historia da Sexualidade I: a vontade de saber. Editado por Frédéric
Gros; traducdo Heliana de Barros Conde Rodrigues, Vera Portocarrero. Rio de Janeiro,
Paz & Terra, 2020.

FOUCAULT, Michel. Historia da Sexualidade II: o uso dos prazeres. Editado por
Frédéric Gros; tradu¢ao Heliana de Barros Conde Rodrigues, Vera Portocarrero. Rio de
Janeiro, Paz & Terra, 2020.

FOUCAULT, Michel. Historia da Sexualidade III: o cuidado de si. Editado por Frédéric
Gros; traducdo Heliana de Barros Conde Rodrigues, Vera Portocarrero. Rio de Janeiro,
Paz & Terra, 2020.

FOUCAULT, Michel. Historia da Sexualidade 1V: as confissoes da carne. Editado por
Frédéric Gros; tradugdo Heliana de Barros Conde Rodrigues, Vera Portocarrero. Rio de
Janeiro, Paz & Terra, 2020.

LOPES, Nei. Logunedé. santo menino que velho respeita. Rio de Janeiro: Pallas, 2006.
OYEWUMI, Oyéronké. “Epistemologias de género em Africa. Tradugdo de Marilia
Moschkovich”. Sao Paulo: Bazar do Tempo, 2022.

OYEWUMI, Oyeéronké. 4 Invengdo das Mulheres: Construindo um sentido africano para
os discursos ocidentais de género. Traducao de Marilia Moschkovich. Sao Paulo: Bazar
do Tempo, 2021.

OYEWUMI, Oyéronké. “Conceituando o género: os fundamentos eurocéntricos dos
conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas”. Tradugdo para uso
didatico de: OYEWUMI, Oyeéronké. Conceptualizing Gender: The Eurocentric
Foundations of Feminist Concepts and the challenge of African Epistemologies. African
Gender Scholarship: Concepts, Methodologies and Paradigms. CODESRIA Gender
Series. Volume 1, Dakar, CODESRIA, 2004, p. 1-8 por Juliana Aratijo Lopes.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixds. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2001.
PRECIADO, Paul B. Eu Sou o Monstro que Vos Fala: relatorio para uma academia de
psicanalistas. Trad. Por Karla Rodrigues. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2022.

Recebido em: 19/10/2024
Aceito em: 03/01/2025

38



