
Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

75 
 

A história de vida do não lugar: reflexões sobre a 

transgeneridade não-binária no Candomblé 

 

Mar Borges Afonso1 

Melina Sousa da Rocha2 

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55844 

 

Resumo: Esse estudo busca refletir sobre a experiência de uma pessoa transgênera não-

binária, como iniciada no Candomblé. Considerando que as dinâmicas de gênero, 

pautadas na lógica binária, foram construídas pela colonialidade, buscamos refletir sobre 

como essas concepções também estão presentes nas religiões afro-brasileiras e excluem 

corpas que não se identificam pela dicotomia homem e mulher. Para realizar essa 

reflexão, utilizou-se o método história de vida para entrevistar uma pessoa trans* não-

binária, iniciada em um Candomblé de Nação Ketu. Com isso, o estudo realizou uma 

revisão de literatura com vistas a contextualizar a percepção presente nessa tradição sobre 

as identidades de gênero, para dialogar com a experiência vivida. Observou-se a 

necessidade de acionar a filosofia da encruzilhada como forma de criticar as percepções 

de gênero tradicionais, reproduzidas nos Candomblés brasileiros, uma vez que a divisão 

social do gênero está diretamente relacionada às ideologias coloniais e não às 

cosmopercepções africanas.  

 

Palavras-chave: Candomblé. Transgeneridade. Não binareidade.  

 

Resumen: Este estudio busca reflexionar sobre la experiencia de una persona transgénero 

no binaria, iniciada en el Candomblé. Considerando que las dinámicas de género, basadas 

en la lógica binaria, fueron construidas por la colonialidad, buscamos reflexionar sobre 

cómo estas concepciones también están presentes en las religiones afrobrasileñas y 

excluyen cuerpos que no se identifican a través de la dicotomía hombre y mujer. Para 

realizar esta reflexión, se utilizó el método de la historia de vida para entrevistar a una 

persona trans* no binaria, iniciada en un Candomblé en Nação Ketu. Con esto, el estudio 

realizó una revisión de la literatura con miras a contextualizar la percepción presente en 

esta tradición sobre las identidades de género, para dialogar con la experiencia vivida. Se 

observó la necesidad de activar la filosofía de la encrucijada como una forma de criticar 

las percepciones tradicionales de género, reproducidas en el candomblés brasileño, ya que 

la división social de género está directamente relacionada con las ideologías coloniales y 

no con las cosmopercepciones africanas. 

 

Palabras clave: Candomblé. Transgenderidad. No binareidad. 

 

 

 
1 Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: marborgesafonso@gmail.com  
2 Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: rochamelina@hotmail.com  

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55844
mailto:marborgesafonso@gmail.com
mailto:rochamelina@hotmail.com


Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

76 
 

Padê de abertura 

 

Este estudo apresenta uma reflexão sobre a experiência de pessoas não-binárias 

em uma das expressões da religiosidade afro-brasileira, o Candomblé. Nele, buscamos 

compreender como as identidades dissidentes são percebidas nesses espaços tradicionais, 

organizados a partir de uma lógica binária, em que os papéis sociais são atribuídos 

conforme o sexo biológico. Para isso, apresentamos a história de vida de uma pessoa não-

binária, iniciada em uma tradição de Candomblé de nação Ketu, em interlocução com 

leituras sobre Candomblé e identidades dissidentes, para compreender como uma 

religiosidade que tem sido marginalizada, estereotipada e perseguida possui lapsos no que 

condiz o acolhimento de pessoas trans*3. Ao fim, sugerimos uma crítica às religiosidades 

afro-brasileiras, pensadas como lugar da diferença, mas que tem se aproximado às lógicas 

excludentes de controle colonial.  

Para Chauí (1995), a religiosidade pode ser compreendida como a expressão do 

sagrado, uma presença sobrenatural que se revela através de símbolos e forças além do 

natural. O sagrado, por sua vez, envolve os seres humanos, criando laços com o eterno e 

perfeito. Essa visão está presente em todas as culturas, como formas de expressar o 

sobrenatural. O sagrado, enquanto expressão de poder e força, está presente para auxiliar 

na superação de desafios ou para servir como guia, apontando os caminhos possíveis para 

uma vida melhor. As expressões religiosas podem se manifestar tanto nas interações 

individuais quanto nas coletivas e são influenciadas pela cultura, ao mesmo passo que 

possuem o caráter de influenciar a cultura daqueles que vivem em seu entorno. 

(BERNARDI e CASTILHO, 2016. p.751). 

Nesse sentido, o Candomblé é um exemplo de religiosidade que se manifesta de 

forma coletiva e que foi criado pela comunidade negra na diáspora. Os terreiros, roças, 

ilês, egbés e casas de axé4 no Brasil desenvolvem essa cultura comunitária e se 

caracterizam como espaços de resistência negra, em que se preservam e recriam valores 

civilizatórios através de práticas sociais, orientadas por cosmopercepções africanas, 

afrobrasileiras e afro-ameríndias. Esses espaços se assumem como lugares de preservação 

 
3 Para Nascimento (2021): “É importante demarcar que o termo “trans*”, com asterisco, sinaliza a ideia de 

abarcar uma série de identidades não cisgêneras.** De modo particular, as seguintes identidades estão 

contempladas no termo “trans*”: transexuais, mulheres transgêneras, homens não-binários, 

transmasculines e pessoas não-binárias." (p. 16-17). 
4 Esses são alguns dos diversos nomes atribuídos aos espaços de culto afro-religioso. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

77 
 

da ancestralidade africana e afro diaspórica, atuando como formadores de uma identidade 

positiva aos descendentes de africanos no Brasil. 

 Assim como o Candomblé, outras práticas de cura e cuidado se desenvolveram 

em meio a condição cativa, resultante da escravização e sequestro de africanos para 

trabalho escravo no Brasil. À vista disso, as casas de axé se tornaram espaços para 

minimizar o sofrimento mental e físico dos escravizados, bem como espaços de 

celebração de uma ancestralidade rompida pelo processo desumano do tráfico atlântico. 

A escravização não produzia apenas sofrimento físico, mas também uma aflição espiritual 

e emocional que só poderia ser solucionada no reencontro com a ancestralidade africana. 

O Calundu Colonial, portanto, foi compreendido como uma proto-religião, anterior ao 

Candomblé, que buscava medicar e tratar os males do afastamento do território de origem, 

dos modos de ser oriundos de África, e da exploração escravocrata. Segundo Silva (1994),  

 

os calundus poderiam ser entendidos como: cultos que englobavam uma 

grande variedade de cerimônias, misturando elementos 

[majoritariamente] africanos (atabaques, transe por possessão, 

adivinhação por meio do búzio, trajes rituais, sacrifício de animais, 

banhos de ervas, ídolos de pedra, etc.) aos elementos católicos 

(crucifixos, anjos católicos, sacramentos como o casamento) e ao 

espiritismo e superstições populares de origem europeia (adivinhação 

por meio de espelhos, almas que falam através de objetos ou 

incorporadas nos vivos etc.). (p. 45-50) 

 

Essa proto-religião provocou o surgimento de tantas outras, como o Candomblé, 

formado majoritariamente por negros livres. Ele se organiza no século XIX (PARÉS, 

2007), inspirado nos saberes e culturas trazidos de África no corpo e na memória dos 

povos africanos, durante o período escravista, e é adaptado para o novo contexto de vida 

de africanos e negros encontrado em terras brasileiras.  

Thornton (2004) propõe uma análise que defende que, ao mapear os portos de 

embarque em África e nas Américas, é possível encontrar uma gramática cultural comum, 

que permite com que os grupos culturais africanos que possuíam uma certa 

homogeneidade em África, e que ao virem para o Brasil, esses sujeitos foram responsáveis 

por dar continuidade as práticas culturais africanas. Parés (2007), por sua vez, acredita 

que as culturas afro-brasileiras se desenvolveram a partir de uma dinâmica constante de 

trocas, proporcionadas pelo fluxo atlântico. Constatando uma certa mobilidade entre 

africanos que transitavam entre os portos, no que ele nomeia de fluxo, o autor destaca o 

protagonismo e agência dos negros no desenvolvimento de suas culturas e histórias na 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

78 
 

diáspora, sobretudo na constituição de comunidades culturais, nomeadas pelas pessoas de 

Candomblé como Nação. 

Nos alinhamos a Parés (2007), compreendendo que a dinâmica de trocas, ocorrida 

durante o período colonial, é o que determinou a maneira com a qual as culturas negras 

foram se estabelecendo. Segundo ROCHA (2019) “a nação é a forma com a qual africanos 

e criolos, livres ou cativos, reconfiguravam suas origens”, ou seja, é uma organização que 

se inspira na memória e na necessidade de recriação dos modos de vida na diáspora. A 

"nação de Candomblé" é, portanto, uma criação comunitária dos negros na diáspora, que 

permite reconstruir, por meio da memória, as cosmopercepções africanas nas américas.  

Dentre as nações, o Candomblé Ketu ou Nagô, que reivindica sua identidade 

linguística e cultural junto aos povos de origem Iorubá, na África Ocidental. Essa é a 

nação mais popular do país e se inicia na Bahia, conforme a oralidade conta, a partir das 

princesas de origem iorubana: Ya Nassô, Ya Deta e Ya Kala. Ela é reconhecida pelo culto 

aos Orixás e de devoção a um Deus Supremo, Olodumaré. Na distribuição das funções, 

ou seja, papéis sociais referentes ao culto, a separação entre homens e mulheres é presente 

e determinada pelo sexo biológico, uma criação da ciência darwinista e que fundamentou 

a divisão sexual do trabalho, sustentando a lógica do patriarcado. Essa ideologia tornou-

se tradição também nas instituições religiosas afro-brasileiras, o que restringem e limitam 

diretamente a participação de pessoas trans* nesses espaços. 

Diante disso, parece-nos interessante refletir como pessoas de gênero dissidente, 

sobretudo negras, percebem esses territórios. Se adotarmos a cosmopolítica afro-

brasileira (ANJOS, 2006), utilizada para compreender as pluralidades presentes no 

Batuque, religiosidade do Rio Grande do Sul, como uma filosofia da diferença, é possível 

questionar a lógica binária presentes em espaços como os Candomblés, lidos como 

tradicionais. Lançamos, portanto, a categoria das encruzilhadas utilizada por Anjos 

(2006) para refletir sobre o paradoxo da pluralidade cultural, comum às filosofias afro-

brasileiras; e da afirmação sobre a tradição pura, defendida e operada nos Candomblés de 

Ketu, compreendendo, 

 

A encruzilhada como categoria por meio da qual essa formação 

religiosa pensa as diferenças e propõe um jogo com a alteridade deve 

ser elevada à sua condição de uma das maiores expressões de filosofias 

das diferenças…a lógica rizomática da religiosidade afro-brasileira, ao 

invés de dissolver as diferenças, conecta o diferente ao diferente 

deixando as diferenças se subsistirem como tais. (Anjos, 2006, p. 22) 

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

79 
 

Dessa forma, buscamos refletir sobre a lógica dicotômica e binária que transforma 

o Candomblé em um espaço de cultura e resistência para algumas pessoas negras, mas 

que celebra, reafirma e reproduz divisões coloniais relativas ao gênero, a partir da lógica 

do sexo biológico. Como a discriminação de gênero afeta a presença e a forma de 

existência de pessoas trans* iniciadas nos terreiros?  

É importante destacar o lócus enunciativo des5 autores como parte de um 

conhecimento que também perpassa pela vivência e experiência des mesmes. Nesse 

sentido, ê6 autore 1 é uma pessoa trans, não-binária, negra, iniciada como Yawo para 

Oxossi em um Candomblé de Nação Ketu e que se encontra afastade da casa onde se 

iniciou por motivo de transfobia; Enquanto a autora 2 é uma mulher cis, negra, Mam'etu7 

iniciada há sete anos em um Candomblé de Nação Angola, raiz Goméia, e que se 

posiciona criticamente contra a lógica binária presente nos Candomblés. A coleta dos 

dados foi realizada por autore 1, para um projeto desenvolvido em seu curso de 

graduação, por isso, é evidente a presença de identificação delu com ê entrevistade.  

 Posicionar a autoria nesse trabalho é uma forma de reafirmar uma produção 

acadêmica localizada e determinada pela vivência afro-religiosa de ambes. Nesse sentido, 

esse texto também imprime percepções e sentimentos vivenciados durante o processo de 

iniciação de autore 1, que passou por situações de opressão e humilhação em uma casa 

de axé, provocadas tanto pelo Babalorixá quanto por outros irmãos de santo, decorrentes 

de sua identidade de gênero.   

O objetivo geral da pesquisa é refletir como pessoas não-binárias vivenciam suas 

experiências no Candomblé, uma religião historicamente perseguida e que se constitui 

discursivamente pela socialização comunitária e pelo acolhimento de pessoas 

marginalizadas pela sociedade. Os objetivos específicos consistem em contextualizar a 

condição de pessoas trans* nos Candomblés; Analisar as percepções e sentidos 

construídos por uma pessoa não-binária, iniciada no Candomblé Ketu; Identificar normas 

e estereótipos construídos sobre pessoas trans* e reproduzidos nas casas de Candomblé; 

 
5 Esse estudo adota a linguagem neutra, a partir do sistema Elu, que pode ser encontrado no Manual para o 

uso da linguagem neutra em língua portuguesa, elaborado pela Frente Trans Unileira, coletivo organizado 

na UNILA (Universidade da Integração Latino-Americana). Conforme o manual: "A linguagem neutra visa 

se comunicar de maneira a não demarcar gênero no discurso linguístico, a fim de incluir todos os indivíduos. 

Aplica-se a pessoas não-binárias, bebês intersexo, ao nos referirmos a um grupo de pessoas com mais de 

um gênero ou quando não sabemos quais pronomes usar com determinada(s) pessoa(s)."  
6 ê é um artigo neutro, grafado com circunflexo para evitar interpretações confusas e promover uma leitura 

mais fluída. 
7 Atribuído às mães de santo no Candomblé Angola-Congo. Para Nei Lopes (2003), "Mameto de Inquice. 

Do quimbundo mama etu, mam' etu, nossa mãe". p. 136. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

80 
 

Refletir sobre os mecanismos de controle social e disciplinarização, utilizados por líderes 

religiosos, para regular comportamentos e identidades de gênero no Candomblé; 

Tensionar sobre os fatores que determinam a permanência, ou não, de pessoas trans* nas 

casas de axé; Contextualizar como o Candomblé tem se constituído como um espaço de 

segregação de identidades dissidentes da binariedade; e sugerir uma forma de percepção 

sobre as identidades, a partir da dinâmica da encruzilhada.   

A seguir, o estudo se organiza em quatro partes. Na metodologia, apresentamos 

os caminhos adotados para elaborar a reflexão sobre pessoas trans* no Candomblé; na 

fundamentação teórica, apresentamos um panorama pautado nos estudos do Candomblé, 

estudos sobre gênero, e estudos que tem como foco refletir sobre a presença de pessoas 

trans* na religião. Ao quarto capítulo, apresentamos a história de vida de Odekemi, 

buscando refletir sobre sua trajetória no Candomblé. No quinto capítulo, apresentamos 

uma reflexão sobre a exclusão de pessoas trans* nos Candomblés, sinalizando uma 

urgência em se criticar normas cisheteronormativas presente nos Candomblés, bem como 

os caminhos possíveis para que esse espaço descolonize o gênero e reconheça pessoas 

dissidentes com respeito.   

 

Encruzilhadas metodológicas 

 

Nesse estudo qualitativo, adotou-se uma revisão dos estudos sobre vivências 

trans*, iniciadas no Candomblé nos bancos de dados do IBCT, CAPES e do google 

acadêmico, inicialmente buscando pesquisas que priorizassem pessoas não-binárias 

iniciadas em Candomblés. Devido à ausência de estudos sobre o tema, buscou-se realizar 

a leitura de resumos que indicassem a reflexão sobre pessoas trans*, sem especificamente 

tratar de pessoas não-binárias. Com isso, foi adotado o método história de vida para 

refletir sobre a experiência vivida por uma pessoa trans* não-binária, iniciada no 

Candomblé de tradição Ketu. 

 A intenção é refletir sobre como corpos que subvertem lógicas coloniais de 

gênero encontram dificuldades em estar nos terreiros, uma vez que os papéis sociais 

atribuídos nesses espaços religiosos são fundamentados pelo genitalismo. Por isso, uma 

pessoa trans* não-binária foi convidada para a realização de uma entrevista em 

profundidade, em que ela reflete sobre sua experiência como iniciada na casa. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

81 
 

 A escolha do participante se deu pela familiaridade de autore 1 com elu, 

estabelecida através da rede social Instagram. A partir dessa aproximação, foram 

realizadas conversas espontâneas sobre temas relacionados ao Candomblé e à identidade 

de gênero, que também contribuíram para a escolha, permitindo uma conexão inicial de 

autore 1 com ê entrevistade, o que facilitou a exploração de aspectos mais pessoais e 

complexos de sua história de vida. A pedido de entrevistade e com vistas a resguardar o 

anonimato da pessoa, foi adotado o uso do nome fictício Odekemi, garantindo privacidade 

e proteção de sua identidade. Para garantir a integridade ética do estudo, o participante 

informou consentimento antes do início da entrevista, concordando com a gravação da 

conversa para posterior análise e elaboração do texto. 

 

Ê entrevistade: Odekemi 

 

A entrevista foi realizada remotamente, utilizando a plataforma Google Meet, e 

teve duração de aproximadamente 40 minutos. Odekemi é uma pessoa negra e atende 

pelos pronomes neutro e masculino. Elu é residente em Brasília e possui quatro anos de 

iniciação em uma casa de Candomblé de raiz Ketu, onde foi iniciade para a função de 

Ekedi, um cargo tradicionalmente atribuído à mulheres cis, que não incorporam, e que 

perpassa pelo cuidado com os Orixás.   

O método história de vida permitiu ao participante narrar sua trajetória de forma 

aberta e detalhada, abrangendo desde suas experiências iniciais no Candomblé até sua 

vivência atual, abordando também a relação entre sua identidade de gênero e seu papel 

religioso. A entrevista foi conduzida a partir da elaboração de um roteiro semiestruturado, 

com perguntas que orientaram a conversa, sem restringir a espontaneidade da narrativa. 

A gravação da entrevista foi transcrita integralmente, para análise detalhada, em 

diálogo com a literatura, buscando dar foco na identificação de temas emergentes, que 

afetam diretamente a vivência de pessoas trans* negras e que contribuem para a 

compreensão das interações entre identidade de gênero e vivências religiosas no 

Candomblé. 

 

 

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

82 
 

O contexto religioso e as tensões de gênero 

 

O Candomblé é uma religião de caráter iniciático, ou seja, seus adeptos passam 

por um período de iniciação que dura sete anos. Nesse período, as pessoas aprendem os 

ritos, rezas, cantigas, comidas, danças, conhecimentos secretos e comportamentos, por 

meio da educação de axé. No momento inicial, essas pessoas são submetidas a 

determinados cargos, funções sociais presentes na hierarquia dentro do terreiro.   

Existe uma figura de liderança que ocupa o maior posto nesta hierarquia, o 

Babalorixá ou a Iyalorixá, enquanto os demais participantes se caracterizam como Yawós, 

Ekedis e Ogãs, quando iniciados, e Abiyan, quando ainda não iniciados. Para além de 

seus postos e funções na hierarquia, estes últimos são tratados como "irmãos e irmãs de 

santo", sendo filhos daquelas lideranças. Juntas, essas pessoas cultuam as divindades do 

Candomblé, em que se tratando da nação Ketu, são os Orixás.  

O Candomblé é uma religião afro-brasileira tradicional, recriada na diáspora por 

africanos e negros, e que sobrevive através da oralidade, ou seja, não possui livros escritos 

que orientem dogmas, regras e ensinamentos. Ao invés disso, os saberes dessa religião 

são compartilhados através da troca de saberes entre os fiéis durante diversas gerações. 

Nesse sentido, os mais velhos, aqueles que estão a mais tempo no culto, são lidos como 

referências na tradição dos saberes. Porém, esse caráter tradicional reproduz valores e 

formas de ver o mundo que são atualizadas conforme o contexto da sociedade. Em uma 

sociedade colonial, como o Brasil, essa religião também incorpora valores sociais 

determinados pela colonização. Nesse sentido, a adaptação desses cultos ao contexto 

colonial, ameaça e põe em xeque a existência de pessoas transexuais.  

Como uma religião organizada a partir do binarismo biológico, ou seja, atribuindo 

as identidades de gênero às questões de genitália, portanto, as pessoas que possuem pênis 

são definidas como homem, e as que possuem vagina como mulher. É por meio dessa 

base ideológica, através de marcadores de gênero, que são definidas vestimentas, 

indumentárias, cargos, posições e as funções que deverão ser desempenhadas por pessoas 

dentro da religião. Assim, os rituais são definidos a partir de uma divisão sexual das 

atividades. 

 

Apesar de espaço de acolhimento para sujeitos dissidentes de gênero ou 

sexualidade, fica claro que a presença e “aceitação” no terreiro de 

Candomblé, muitas vezes, esteve para estas pessoas condicionada à 

uma adequação dos padrões heteronormativos. É possível notar um 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

83 
 

padrão de organização que além de dividir os indivíduos em 

homens/mulheres com base seu aparato biológico também subscreve as 

divindades nesta lógica, sendo divididas entre oborós (Orixás 

masculinos) e ìyábás (Orixás femininos). (RIOS, 2011 apud SANTOS, 

2003, p. 95) 

 

No Candomblé tudo é carregado de significados, e as indumentárias servem como 

um marcador de gênero, que define os lugares dentro da organização do terreiro. É através 

da atribuição das roupas que são identificadas: posições na hierarquia, idade de iniciação, 

cargos e funções dentro da casa. A situação de uma determinada prática ou ritual está 

inscrita nas roupas (FLOR DO NASCIMENTO, 2019, p.134). Seguindo o fundamento 

do binarismo biológico: homens usam calça e mulheres usam saia, pano da costa e ojá. 

Essa lógica é construída cotidianamente dentro de cada comunidade de terreiro, como um 

manual de vestimenta.  

Segundo Guacira Lopes Louro (2008), doutora em educação e pesquisadora de 

gênero e sexualidade,  

 

…não é o momento do nascimento e da nomeação de um corpo como 

macho ou como fêmea que faz deste um sujeito masculino ou feminino. 

A construção do gênero e da sexualidade dá-se ao longo de toda a vida, 

continuamente, infindavelmente. (p. 18) 

 

 Nesse sentido, a religião impõe uma lógica binária de gênero e não permite, ou 

aceita, a construção de gênero de seus adeptos. Com isso, essas pessoas não recebem o 

acolhimento e são consideradas abjetas, uma vez que as normas e condutas presentes no 

Candomblé fabricam o que é tido enquanto “normal” e o que foge dessa “normalidade” 

pode ser considerado inválido e inexistente. 

 

No terreno dos gêneros e da sexualidade, o grande desafio, hoje, parece 

não ser apenas aceitar que as posições se tenham multiplicado, então, 

que é impossível lidar com elas a partir de esquemas binários 

(masculino/feminino, heterossexual/homossexual). O desafio maior 

talvez seja admitir que as fronteiras sexuais e de gênero vêm sendo 

constantemente atravessadas e o que é ainda mais complicado admitir 

que o lugar social no qual alguns sujeitos vivem é exatamente a 

fronteira. (LOURO, 2008, p. 21) 

 

O sujeito desobediente de gênero (MOMBAÇA, 2017, p.11), ao afirmar sua 

identidade, corre riscos de sofrer exclusão em relação ao convívio com familiares, 

amigos, colegas, bem como exclusões institucionais. Assim, no trabalho, nas instituições 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

84 
 

legais, no acesso à saúde e na educação, essas pessoas não possuem aceitação. Elas sofrem 

imposições de regras de normalização coletiva que impedem que elas acessem direitos 

básicos. (COURA e ODARA, 2021. p. 191-192.).  

Nesse sentido, as pessoas transexuais estão sujeitas a passar as mais diversas 

formas de violência, sejam elas simbólicas ou materiais. Ao serem induzidas a se portar 

de acordo com a heteronormatividade no espaço social, conforme os critérios e padrões 

dos discursos dominantes, estão vulneráveis a passarem por violências físicas, verbais, 

institucionais e psicológicas. A pessoa que vive nesse contexto de ódio e desrespeito está, 

frequentemente, reservada à solidão e ao adoecimento mental, sendo o suicídio algo que 

atinge de forma considerável essa parcela da população. Além da possibilidade de ser 

vítima de um assassinato, uma vez que o Brasil lidera o ranking de violência contra 

pessoas transexuais.  

 

É possível inferir sobre a necessidade de mostrar e validar existências 

não cisgênero, não hetero, não brancas, não-binárias, PCDs, não 

magras, periféricas, entre outras características pouco vistas e 

consideradas abjetas, pois os moldes criados a partir de uma 

colonialidade que perdura desde a colonização dos povos indígenas, 

alterando suas normas e condutas sociais, podem promover a solidão 

não só do outro, mas também a de si, uma vez que tais processos 

atingem a subjetividade, gerando pessoas insatisfeitas com suas 

vivências, configurando um novo espaço de violência.” (Coura e Odara, 

2021, p. 204) 

 

Para Louro (2008, p.23), “as possibilidades de viver os gêneros e as sexualidades 

ampliaram-se, as certezas acabaram”, nesse sentido, a não-binariedade, como categoria 

de gênero nomeada, é algo recente na sociedade e informa sobre a necessidade de uma 

educação que ensine sobre essas subjetividades, bem como de legislações que garantam 

o direito dessas pessoas. Isso não exclui que essa, e outras identidades dissidentes da 

lógica binária, possam ter existido antes disso e/ou com outros nomes e expressões, 

inclusive dentro do contexto das cosmovisões afro-ameríndias, como é o caso de Xica 

Manicongo8 e Tibira9, identidades dissidentes presentes no Brasil desde o período 

colonial.   

 
8 Leia mais em: CASA 1, 2022. 
9 Leia mais em: ELOY, 2023.  



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

85 
 

Esse estudo considera a não-binariedade como uma identidade trans*, que desafia 

a dicotomia tradicional de gênero e reconhece a pluralidade de identidades para além do 

binário feminino e masculino, como citado por Helen Taner de Lima: 

 

Existem as pessoas trans que não se conformam a norma binária: 

os/as/es não-binários/as/es. Não-binariedade, como explicado acima, é 

a não conformidade com o binário homem ou mulher, podendo ser os 

dois ou nenhum ou outros gêneros ou ainda fluir entre alguns deles. Não 

tendo também relação com orientação sexual, podendo ser variada entre 

cada indivíduo independente de sua identificação. Podendo a pessoa 

querer fazer uma transição medicamentosa e intervenções cirúrgicas ou 

não. Ainda, se faz necessário compreender que nem toda pessoa não-

binária é ou pretende ser andrógena.” (Lima, 2020, p. 172) 

 

Embora muitos Candomblés hoje evoquem a aceitação da diversidade sexual e de 

gênero em seus espaços, percebe-se que as transgressões de expressão de gênero não são 

bem recebidas. Historicamente, a existência de homossexuais, com seus trejeitos e 

comportamentos que fogem ao “masculino”, fora vista como uma ameaça às normas 

estabelecidas pela religião. Estudos, como o da antropóloga Ruth Landes, que refletiu 

sobre o protagonismo das mulheres nos Candomblés de Salvador, afirmam o desprezo 

contra indivíduos homossexuais que lideram os chamados cultos de caboclos, que, para a 

autora, era classificado como passivos, pervertidos e delinquentes: 

 

Dentro do Candomblé insistem na sua feminilidade e a ritualizar no 

transe sacerdotal; sacando sobre o prestígio de mães e filhas nagô, dão-

se-ão os títulos comparáveis de pais e filhos. As fantasias homossexuais 

passivas são realizáveis sob a proteção do culto, pois o homem dança 

com as mulheres no papel de mulher, usando saias e agindo como 

médium. Um dos atributos mais importantes dos pais eminentes é o seu 

estilo de dançar durante o ritual. Este se estereotipa no estilo feminino, 

em especial por ser vagaroso e sensual (dengoso), e difere muito das 

formas atléticas cultivadas pelos homens nas danças profanas (Landes, 

1967[2002], pág. 327).   

 

Os terreiros começaram a internalizar a patologização da homossexualidade 

promovida pela academia e pela ciência, combinando-a com fundamentos cristãos sobre 

o corpo sexuado (BIRMAN, 2005). As casas que acolhiam esses indivíduos passaram a 

ser rotuladas como antros de perversão, degeneração, prostituição e charlatanismo. Até 

mesmo os terreiros fora do circuito das grandes casas tradicionais começaram a ver as 

práticas homoeróticas como desvios (SANTOS, 2023). Assim, foi estabelecida uma 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

86 
 

tradição ortodoxa que preconizava uma estrutura heteronormativa de funcionamento, 

excluindo ou estereotipando todos que não se encaixavam nessa norma.  

Nos tempos atuais, existe um despreparo por parte das autoridades religiosas em 

lidar com existências trans*. A prevalência de pessoas cisgêneros como lideranças de 

terreiro, mesmo aquelas que não obedecem a norma da heterossexualidade, pode 

perpetuar lógicas cisheteronormativas que se alinham com as normas sociais dominantes 

da sociedade. A aceitação e acolhimento de sujeitos trans* passa primeiro pelo próprio 

entendimento de pessoas cisgêneras sobre o que é ser uma pessoa trans*. Dessa forma, a 

manutenção do poder dentro dos terreiros é profundamente influenciada por normas e 

expectativas sociais que frequentemente marginalizam e excluem identidades de gênero 

dissidentes, criando barreiras para a ascensão de pessoas trans*, dificultando para aqueles 

que não se encaixam nas normas cisgênero de poderem alcançar posições de liderança 

dentro da religião. 

A autoridade e a influência dos Babalorixás e Iyalorixás, homens e mulheres 

cisgêneros, dentro das comunidades de terreiro, podem funcionar como mecanismos de 

controle social, regulando comportamentos e identidades de acordo com padrões que 

muitas vezes refletem e reforçam a ideologia dominante. Essa dinâmica pode ser 

analisada através da teoria dos aparelhos ideológicos do Estado (AIE) proposta por Louis 

Althusser (1985). Segundo Althusser, os AIEs são instituições que perpetuam a ideologia 

dominante e mantêm a ordem social estabelecida. 

 No contexto do Candomblé, essa perpetuação pode se manifestar através de 

discursos e práticas que promovem a conformidade com valores cisheteronormativos, a 

exemplo das indumentárias, sancionando e selecionando praticantes com base em sua 

adesão a essas normas. Assim, o terreiro pode ser visto como um espaço onde se opera a 

doutrinação ideológica, contribuindo para a reprodução das condições materiais, políticas 

e ideológicas da classe dominante. A perpetuação de lógicas cisheteronormativas no 

Candomblé pode ser vista como uma forma de reprodução da ideologia do Estado. Nesse 

sentido, a religião, ao invés de ser um espaço de resistência e transformação social, pode 

acabar reforçando as mesmas estruturas de poder que operam na sociedade em geral.  

Conforme Souza (2006) aponta, "a classe dominante cria, para manter-se 

dominante, mecanismos de perpetuação e reprodução do status quo, envolvendo a 

reprodução de suas condições materiais, políticas e ideológicas (p. 51)". As lideranças de 

terreiro, ao exercerem seu poder, podem, involuntariamente ou deliberadamente, alinhar-

se com a ideologia estatal, promovendo a ordem social vigente e marginalizando aqueles 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

87 
 

que desafiam essas normas. Dessa forma, o terreiro pode se tornar um espaço de 

vigilância e controle, onde a conformidade é recompensada e a dissidência é punida. 

Essa lógica cisheteronormativa compulsória muitas vezes é justificada como parte 

da tradição, evocando uma noção de pureza construída sobre os cultos iorubás. Nesse 

sentido, o nagôcentrismo, além de deslegitimar outras tradições de Candomblé, impõe 

uma lógica perversa sobre o gênero. Porém, a resistência ao reconhecimento e aceitação 

de pessoas trans* nos terreiros não se origina das tradições iorubanas, mas sim das 

imposições e atribuições coloniais, legitimadas muitas vezes por pesquisadores do 

Candomblé.  

As categorias de gênero e sexo, conforme entendidas e aplicadas hoje, são 

invenções coloniais que substituíram, por exemplo, outras formas de organização social 

pré-coloniais presentes em sociedades africanas. Segundo Lugones,  

 

A colonialidade de gênero refere-se à imposição de uma estrutura de 

poder que desumaniza aqueles que não se conformam às normas de 

gênero europeias, essencialmente negando a complexidade e 

diversidade das identidades de gênero pré-coloniais" (LUGONES, 

2010, p. 743). 

 

Essa imposição colonial redefiniu as relações de gênero nas sociedades 

colonizadas, impondo normas europeias que não existiam previamente. Para Lugones, a 

colonialidade de gênero é uma ferramenta de dominação que visa desumanizar e controlar 

os corpos colonizados. Segundo Oyěwùmí (2021), antes da colonização, as categorias de 

gênero e sexo presentes na cultura autóctone iorubá, povo fonte de onde se originou o 

Candomblé de nação Ketu, eram fixadas pela senioridade e não pelos corpos masculino 

e feminino. A colonização impôs uma reconfiguração dessas categorias, a partir do 

determinismo biólogo, estabelecendo as distinções de gênero baseadas nos corpos. 

Oyěwùmí aponta que a introdução de noções coloniais de gênero transformou 

profundamente as estruturas sociais iorubanas, e afirma que a idade cronológica, ou seja, 

“a senioridade, e não o gênero, era a base para a organização social e as relações de poder 

entre os iorubanos pré-coloniais" (OYÈWÙMÍ, 2021, p. 19).  

O gênero nas sociedades ocidentais é visto como um lugar de hierarquização 

baseado em uma categoria biologicamente concebida e que organiza o mundo social, 

porém, nas sociedades iorubanas pré-coloniais, a partir da lógica de senioridade, 

àamedida que o tempo passa é possível aos sujeitos mudarem de lugar na hierarquia social 

de poder estabelecida. Dessa forma, o argumento de não aceitação e inclusão de pessoas 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

88 
 

trans* dentro dos terreiros, que muitas vezes é sustentado sob a justificativa de que “em 

África era assim” pode ser refutada, pois a própria noção de gênero como uma categoria 

social não existia.  

Levando em consideração o caráter de readaptação e ressignificação que a religião 

possui no contexto brasileiro, Roger Bastide destaca que "as religiões afro-brasileiras 

foram obrigadas a procurar nas estruturas sociais que lhes eram impostas ‘nichos’, por 

assim dizer, onde pudessem se integrar e se desenvolver. Deviam se adaptar ao novo meio 

humano, e esta adaptação não iria se processar sem profundas transformações da própria 

vida religiosa" (BASTIDE, 1971, p. 85). Isso implica em um caráter transformador da 

religião, que assim como o Candomblé se adaptou ao contexto escravocrata e colonial ele 

pode também adaptar-se a novas questões que surgem a partir da modernidade, 

preservando as tradições enquanto dialoga com novas formas de vivenciar as diferentes 

identidades de gênero. Como afirma Rufino (2019, p. 121), o terreiro é “um assentamento 

da afrodiáspora como um empreendimento inventivo, intercultural, que se codifica em 

um processo contínuo e inacabado”. 

Nesse sentido, é preciso que questionemos essas lógicas coloniais incorporadas 

nas cosmopercepções afro-brasileiras, com vistas a questionar normas binárias que fazem 

parte do sistema mundo eurocêntrico. Nos inspiramos na dinâmica afrorizomática, 

presente nas cosmovisões ameríndias, para pensar a encruzilhada como um ponto de 

subjetivação, presente na filosofia afro-religiosa e que possibilita abertura de novos 

caminhos, que visam perceber as diferenças, aceitando-as como tal.  

É necessário abrir os caminhos do debate para a aceitação das identidades de 

gênero no Candomblé, evocando Exu como o início, aquele que agencia os territórios, 

que transforma, muta e cria, pois: "As linhas da vida devem ser mantidas livres de 

obstrução espiritual. Muito além de uma simples metáfora entre a vida e os caminhos, 

temos, creio eu, um pensamento que faz da vida um território." (Anjos, 2006, p. 19). O 

relato a seguir demonstra como a humanidade de pessoas trans* se encontra em ameaça 

nos Candomblés e como essa discriminação está alinhada às filosofias ocidentais e não 

as formas de ver e perceber o mundo africanas, afro-brasileiras e originárias.   

 

 

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

89 
 

Territorialização e não lugar: história de Odekemi 

 

O entrevistado, Odekemi, nascido na periferia do Distrito Federal, foi criado em 

uma família de tradição evangélica, por influência de sua mãe. Era envolvido, desde a 

infância, com as atividades religiosas, participando do grupo de louvor, e a partir de sua 

adolescência, se distanciou da igreja por discordar dos dogmas da instituição, ao mesmo 

passo que entendia sua sexualidade e externava para a família. Odekemi relata: 

 

"Me assumi para a minha mãe, foi bem traumático, porque eu tinha me 

assumido enquanto uma mulher lésbica na época. E aí foi bem 

traumático, porque minha mãe puxou a Bíblia para mim e me colocou 

em vários lugares, assim, de me chamar de aberração mesmo. Meu pai 

também, mesmo ele não sendo da igreja, nessa época fui muito 

reprimido e saí de casa com 19 anos, justamente por conta dessa 

repressão." (Odekemi, 2024). 

 

Odekemi saiu da casa de seus pais e se casou com sua companheira, a qual o 

apresentou ao Candomblé. A princípio, elu tinha medo da religião por influência da visão 

evangélica, que demonizava essas práticas. Sua primeira experiência foi em um 

Candomblé de nação Ketu, na ocasião de uma festa para Tranca-Ruas, uma entidade da 

umbanda na linha de exus catiços, ele é o guardião dos caminhos e responsável por limpá-

los. É interessante perceber que apesar do terreiro se afirmar sobre a identidade da nação 

Ketu, também cultuava entidades da umbanda, o que demonstra a presença de cultos 

cruzados, que não se sobrepõem, dinâmica comum nas filosofias afro-brasileiras.  

 Sobre sua primeira experiência no Candomblé, Odekemi ressalta: 

 

“E naquele dia, o que mais me encantou foi o fato das pessoas servirem 

comida de graça, bebida de graça, e não precisavam pagar. Tinha uns 

atabaques tocando ali, e já tocava meu coração também, sabe? Então, 

nessa primeira festa que eu fui, eu não tive medo, depois que eu 

coloquei os dois pés pra dentro do terreiro.  E ali eu sabia que era o meu 

lugar, não necessariamente aquele terreiro, mas eu sabia que aquela 

religião era diferente de tudo o que eu conhecia, porque as pessoas 

comiam de graça, porque as pessoas podiam, sabe, ser recebidas com a 

roupa que elas estavam, do jeito que elas estavam, não eram julgadas 

ali” (Odekemi, 2024). 

 

Aos 22 anos, Odekemi, a partir de um jogo de búzios feito pelo pai de santo, tomou 

a decisão de entrar para uma casa de Candomblé Ketu, onde ficou por três anos no período 

de abiyanato, que é o momento em que o recém-chegado experiencia o dia a dia do 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

90 
 

terreiro e decide se irá iniciar ou não. Após esse período enquanto abiyan, Odekemi foi 

confirmado no cargo de Ekedi, dentro de sua comunidade de axé, posto tradicionalmente 

atribuído exclusivamente como de responsabilidade feminina. Sua trajetória no 

Candomblé é atravessada por sua experiência de identificação de gênero, na medida que 

se entende enquanto uma pessoa não-binária após dois anos de sua iniciação. Esse 

processo de identificação se inicia em sua infância, mas só passa a ser nomeado depois, 

em sua experiência adulta. Sobre o processo de identificação Odekemi relata:   

 

“Pra mim sempre foi uma questão. Mas era uma questão que eu deixava 

muito pra trás, assim, porque pensava, ah, talvez eu seja só diferente 

mesmo. Minha mãe falava isso, né, quando eu era criança: "Ah, você é 

diferente, você é diferente”. Aí eu ficava com aquilo na cabeça - ah, 

talvez eu seja só diferente, tá. Eu não performo a feminilidade, eu sei 

que eu não consigo lidar com as imposições que são colocadas sobre 

um corpo feminino, de não ter pêlos, de se maquiar, de ter um certo 

comprimento de cabelo, ou um tipo de comportamento. Então eu sabia 

que eu não conseguia lidar com isso. Mesmo tendo tentado durante uma 

época, acho que nessa época da adolescência também, era a época que 

eu mais tentava me enquadrar. Mas, de toda forma, a gente sabe. A 

gente sabe, né? [...] até chegar nesse lugar da não-binariedade, foi um 

processo bem longo. E eu cheguei nesse pensamento, e entender, e 

buscar, e procurar, eu já estava iniciado, já estava com uns dois anos de 

iniciado. E aí foi um processo, porque eu estava tentando definir a 

minha identidade pra além de ser uma mulher sapatão, e aí isso foi bem 

custoso na época, porque eu comuniquei, né? Assim que eu descobri 

para mim, eu contei para os outros, e aí eu fui comunicar. Comuniquei 

à minha companheira na época, e com ela foi muito difícil, porque ela 

era uma pessoa transfóbica. Então, ela já tinha passado por uma outra 

relação com um homem trans, que se descobriu trans no momento em 

que estava se relacionando com ela, e aí ela não soube lidar com isso. 

E aí chegou eu, né, que já estava ali na vida dela já há uns cinco anos, 

e estava descobrindo a não-binariedade como forma de expressão de 

gênero.” (Odekemi, 2024). 

 

Na época, Odekemi não tinha uma rede de apoio, além de sua comunidade de 

terreiro, e sua, até então, companheira. Ambos expressaram uma certa falta de 

compreensão acerca de sua identidade de gênero:  

 

“[...] eu também tinha as pessoas do terreiro, que era a minha rede de 

apoio principal. E nesse lugar eu também não encontrei muito apoio. 

Encontrei muito deboche por parte das pessoas, muita confusão. “Ah, 

mas como assim? Mas como assim?” Eu tentando explicar, mas... E me 

sentia muito feliz, porque mesmo sendo tirado, eu estava descobrindo 

como me expressar. Então, eu estava muito feliz, sabe, por finalmente 

ter entendido o que era o meu gênero, e como eu expressava o meu 

gênero. E as pessoas ali, tipo, “ãn, mas como assim?” E eu, véi, é isso. 

E pronto, sabe.” (Odekemi, 2024). 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

91 
 

 

Por um lado, o entrevistado relata que estava satisfeito em finalmente entender 

sua identidade de gênero, enquanto, por outro, sentia a dificuldade de acolhimento vindo 

de sua comunidade de terreiro, espaço ao qual passava a maior parte dedicando seu tempo. 

Odekemi menciona a complexidade da sua relação com seu Babalorixá, e as tensões 

experienciadas com ele relacionadas ao uso das indumentárias rituais: 

 

“Comuniquei o babá do terreiro, já que a minha rede de apoio estava 

toda ali. Falei com ele e tal, expliquei como que funcionava, perguntei 

pra ele como que eu ia fazer a partir daquele momento, porque eu não 

queria mais usar saia, eu queria usar outras roupas de Egbomi10, eu 

queria usar qualquer outra roupa que não fosse saia, mas o que ele tinha 

me dito na época, foi que ia ser muito difícil pra minha comunidade me 

aceitar, porque eu já tinha iniciado enquanto uma pessoa, enquanto 

Ekedi, que usava saia, que usava aquelas roupas de Ekedi, e que, tipo 

assim, ia ser difícil. Não seria fácil. Porém, é muito complexo falar 

disso justamente nessa questão, porque o meu pai de santo, ele tem 

outros filhos que são trans, e eles recebem as pessoas trans, então, muito 

bem assim. Pelo menos ele deixa elas usarem as roupas que lhe cabem 

e que são de sua preferência. Então, quando eu fui falar disso, e ele me 

trouxe esse discurso de que ia ser muito difícil da minha comunidade 

me aceitar, e que seria complexo pra ele, me pegou também, sabe? 

Porque eu falei, poxa, então não entendo, já que as pessoas trans aqui 

do terreiro podem ser, sabe? Por que eu não posso? Me expressar da 

forma que… “ah, não pode, por conta dos fundamentos da roupa”. Mas 

que fundamentos são esses, né, nessas roupas, onde esses fundamentos 

só cabem pra determinados gêneros?” (Odekemi, 2024). 

 

Mesmo que seu Babalorixá acolha e inclua outras pessoas transexuais binárias 

dentro de sua casa de Candomblé, permitindo com que elas se vistam conforme suas 

identificações de gênero, Odekemi não pode se vestir conforme sua identidade, pois a 

liderança não autorizou. Essa dificuldade de acolher a demanda de Odekemi ilustra como 

a ignorância e a contradição se apresenta nesses espaços, onde normas 

cisheteronormativas binárias podem ser percebidas e reproduzidas dentro da comunidade, 

o que leva a experiência de Odekemi ao espaço da abjeção. Para o entrevistado, existe 

uma certa dificuldade das pessoas entenderem a não-binariedade como identidade de 

gênero:  

 

“Aí se fala assim, “ah, mas tá tudo bem te tratar no feminino?” Às vezes 

tá. Não sempre. Aí a pessoa, “ué, mas como assim?”. É isso, às vezes 

tá de boa, às vezes até eu me trato no feminino, mas não é sempre. E 

 
10 Egbomi é um título atribuído conforme função social ou senioridade. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

92 
 

tipo, por quê? Porque isso me traz um gênero que não me representa, 

sabe? E aí eu acho que entra nesse lugar mesmo, porque as pessoas 

entendem tudo como ou sim ou não, ou preto ou branco. [...] Essa 

binariedade mesmo, ela tá na mente das pessoas.”  (Odekemi, 2024). 

  

Em consequência dos conflitos sofridos no processo de sua identificação de 

gênero e da falta de apoio, Odekemi passou por um período de adoecimento mental, 

seguido de uma internação psiquiátrica, e posteriormente foi levado a abandonar sua 

comunidade de axé, que estava sendo um lugar adoecedor. O entrevistado revela o 

sentimento de culpa que o permeava ao tomar a decisão de sair de sua casa de Candomblé, 

e o quanto esse processo de desvinculação tem sido doloroso:  

 

“Então, eu não faço mais parte desse terreiro. Eu saí por muitas 

questões, inclusive essa, sabe? E hoje eu tô meio órfão de terreiro, tô 

até tendo que lidar com isso de uma forma. Tô tentando lidar de uma 

forma leve, mas tem sido doloroso. Principalmente mês de agosto que 

é tão bom, a sensação de... Olubajé, eu gosto muito. E não é a mesma 

coisa você ir pra uma festa e você tá ali na função, não é a mesma coisa 

pra mim. Eu sempre preferi muito a função. E aí, é isso, assim. Tem 

sido doloroso, mas eu não pretendo voltar pro lugar que me feriu. 

Mesmo sentindo saudade dos meus irmãos de santo, mesmo sentindo 

falta, não pretendo voltar, porque foi um processo muito difícil também 

desvincular. Porque dentro do fundamento que a gente aprende, você 

deve ter fidelidade ao seu Orixá, ao seu Orixá que te confirmou, você 

deve cuidar desse Orixá, você prometeu, você fez um voto que você 

cuidaria desse Orixá, que você... No caso, eu sou ekedi de Oxaguiã, e 

aí eu ficava muito nessa, eu ficava, nossa! Meu pai Oxaguiã vai ficar 

tal, poxa, eu não posso abandonar, eu prometi realmente, eu chorei nos 

pés dele, eu prometi que cuidaria. E tô aqui me vendo, longe, distante, 

sabe? [...] depois que essa guerra acabou, eu entendi que eu precisava 

me cuidar primeiro, sabe? Que o Orixá não espera que eu me anule pra 

que eu possa cumprir algum combinado com ele. O Orixá espera que 

eu me cuide, porque, se ele habita meu orí, então, espera que eu me 

cuide, que eu fique bem. Hoje eu entendo, mas foi bem complicado pra 

eu entender.” (Odekemi, 2024). 

 

Para Anjos (2006), a linha cruzada e a encruzilhada não eliminam existências, 

mas permitem que elas coexistam. Então, se em um terreiro de Ketu, pode haver um culto 

a catiço, por entender que esses territórios se atravessam, por que sua liderança não 

consegue reconhecer as existências de identidade de forma plural em seu território? O 

fato de Odekemi ter sido apresentado como ekedi, mas não se entender como tal, elimina 

sua capacidade de atuação coletiva naquela comunidade? Odekemi se identifica com a 

função, ou seja, o trabalho de preparação e alimentação de sua casa, por que sua 

identidade iria interferir nisso? 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

93 
 

A culpa de Odekemi está relacionada à filosofia ocidental e não à afro-brasileira. 

A culpa é uma estratégia cristã e colonial por vezes incorporada a esses espaços. A lógica 

do Orixá punitivo, que irá "bater" no desobediente é um mecanismo de controle de corpos, 

que precisam permanecer seguindo as regras, esse corpo controlado adoece, não cria, com 

isso ele passa a ser anulado. Por sua vez, a abertura de caminhos acontece quando 

Odekemi reconhece que o desejo do Orixá é que elu se cuide, que fique bem, ou seja, elu 

reconhece que o Orixá, que também habita sua cabeça, também é elu. Ora, se o Orixá 

pode habitar as nossas corpas, também podemos abrigar nossas diversas existências.    

Odekemi ressalta as tensões que vivenciava no terreiro, resultantes da forma como 

a liderança da casa lidava com as relações de gênero presentes no espaço, perpetuando 

normas patriarcais e sexistas:  

 

“Essencialmente eu conseguia ver a expressão mor do patriarcado ali 

dentro, sabe? Daquele terreiro, onde o sacerdote era o homem branco, 

é triste falar isso, mas sim, ele era o homem branco. E aí eu via que ele 

amenizava muito o lado dos ogã da casa, dos filhos de santo homem da 

casa, sabe? Amenizava demais, assim, os ogãs ficavam de boa enquanto 

que as mulheres eram essencialmente oprimidas naquele ambiente, 

mesmo que ele batesse e falasse aos quatro cantos que o Candomblé era 

matriarcal, que quem mandava eram as mulheres e, por isso, elas eram 

as mais importantes. Ele sabia disso só que ele não praticava isso. E aí 

nesse processo eu entrei muitas vezes em debate com ele para dizer - 

olha pai está errado, está errado a forma como você trata os homens e 

destrata as mulheres, isso não é justo, isso não é certo - Nesse processo 

de brigar tanto por isso acho que acabou me afetando muito, sabe?” 

(Odekemi, 2024). 

 

O entrevistado denuncia graves violações em seu terreiro, como aquelas 

provocadas pelos homens cis e que possuíam o título de ogãs, o que reflete na forma em 

que o papel social desses sujeitos foi historicamente atribuído para funções sociais 

masculinas. Além disso, o fato do pai de santo ser branco, em uma religião originalmente 

negra, faz o entrevistado compreender e visualizar a estrutura de domínio naquele espaço, 

afirmado por alguns como matriarcal.   

Odekemi relata que, ao ser imposto o uso das indumentárias femininas para elu, 

seu sacerdote não soube explicá-lo o porquê, o que fundamentava aquela percepção. Ou 

seja, Odekemi era obrigado a vestir roupas femininas sem ao menos entender qual era o 

sentido daquilo na cosmopercepção a qual estava vinculado. Ainda que o Candomblé seja 

uma religião dos segredos, muitas ideologias que afetam a percepção das pessoas que 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

94 
 

vivenciam aqueles espaços não podem ser justificadas pelo secreto. Elas são expressão 

do desconhecimento e ignorância da sociedade brasileira sobre as identidades dissidentes.  

Para Odekemi, existe uma preferência de tratamento aos homens cis, que nunca 

são questionados em relação as suas indumentárias e atitudes. Dessa forma, elu também 

relata como é possível identificar uma diferença de tratamento entre os gêneros dentro da 

religião e questiona como os homens cisgêneros conseguiram tanto protagonismo nos 

terreiros: 

 

“[...] A gente vê isso acontecendo, os homens usando pano da costa. E 

aí você fica vei, e aí? Por que esse fundamento só é errado pra um tipo 

de gênero? O que eu observo hoje nos Candomblés é isso, os homens 

podem fazer o que eles quiserem, eles podem tocar atabaque, eles 

podem usar pano da costa, eles podem usar adjá, eles podem fazer o que 

quiserem, e as mulheres, que são as donas do Candomblé não podem? 

O que é isso? O que está acontecendo? Se homem nem podia nem entrar 

no Candomblé, agora eles podem fazer tudo? Sabe? “Ah, porque a 

mulher não pode tocar atabaque”. Véi? Tipo? A mulher não pode tocar 

atabaque, mas ogã com o cu cheio de cachaça pode tocar, sabe? Essas 

coisas que eu fico vendo que vão realmente moldando o nosso 

pensamento mais pra questionar, sabe? Eu sei que tem coisas que já 

estavam aí quando eu cheguei, mas entendo isso, respeito muito, eu 

aprendi a respeitar os meus mais velhos, mas também aprendi que todo 

fundamento tem sua explicação, então cadê a explicação desses 

fundamentos que estão dizendo aí? Sabe, cadê?” (Odekemi, 2024). 

 

 Desde que saiu de sua casa raiz, Odekemi procura se cuidar espiritualmente de 

forma autônoma, seguindo o que lhe foi ensinado, e acredita que a espiritualidade se fez 

mais presente em sua vida a partir do momento em que saiu do terreiro que estavam o 

ferindo. Apesar dos conflitos e transfobias vividas dentro da religião, Odekemi ainda 

enxerga o Candomblé como um lugar possível para pessoas trans* por acreditar que 

haverá uma mudança:  

 

“Eu acho que é possível, porque eu quero que seja possível, sabe? Eu 

vejo que é possível pelos meus mais velhos, que são novos e que estão 

fazendo acontecer, como o meu amigo que é um Babá e que é uma 

pessoa não-binária, como minha amiga que consegue trazer esse debate 

com fundamentos explicados, então eu vejo que é possível por conta 

desses lugares. Eu acho que a grande questão pras pessoas trans e não-

binárias dentro de terreiro são as outras pessoas, porque no fim das 

contas Orixá não se importa com isso. Não se importa, sabe? Se orixá 

não faz distinção de cor porque faria de gênero? Não faz sentido, sabe? 

Então por isso que eu acho que é possível sim. Eu quero estar.” 

(Odekemi, 2024) 

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

95 
 

Conclusão 

 

O estudo investigou a complexa relação entre identidade de gênero, religião e 

colonialidade no contexto do Candomblé Ketu sob a perspectiva de uma pessoa trans* 

não-binária. Ao retomarmos o referencial adotado, podemos constatar que o Candomblé, 

ainda que tenha utilizado a memória de África como inspiração para sua construção, foi 

atravessado de percepções e ideologias eurocêntricas e coloniais, atuando no controle e 

normatização dos corpos.  

 Refletimos como essa religião afro-brasileira, percebida muitas vezes como 

inclusiva, é um espaço excludente para pessoas trans*, especialmente quando essas 

confrontam as normas cisheteronormativas herdadas de uma sociedade colonizada e 

reproduzidas nos terreiros. A história de vida de Odekemi, uma pessoa trans* não-binária 

e ekedi de um terreiro de nação Ketu, exemplifica as tensões e negociações que essas 

identidades precisam enfrentar diariamente para serem reconhecidas dentro do 

Candomblé. Odekemi vive a complexa realidade de ser acolhido em um espaço religioso, 

enquanto ainda precisa constantemente negociar sua identidade dentro de uma estrutura 

que, por vezes, reproduz exclusões de gênero. 

 A resiliência de pessoas como Odekemi desafia as normas estabelecidas e é um 

"abre caminho" para um Candomblé mais inclusivo, que valoriza a diversidade de gênero 

como parte integral de sua prática religiosa. Para isso, é essencial que retomemos os 

estudos sobre a religião, buscando compreender como as normativas e dogmas presentes 

estão associadas as percepções coloniais sobre a identidade e a dinâmica social de 

controle de corpos.  

A aceitação e acolhimento de pessoas trans* no Candomblé precisa representar 

uma continuidade da história de resistência da religião, garantindo que todes, 

independentemente de sua identidade de gênero, possam encontrar um espaço seguro e 

acolhedor para expressar sua espiritualidade e tratar as diversas feridas que a 

colonialidade e o cisheteropatriarcado provocam. É fundamental reconhecer que a 

adaptação do Candomblé às novas realidades e expressões de gênero não significa uma 

ruptura com as tradições, mas sim uma continuidade da capacidade histórica da religião 

de se ressignificar e sobreviver em contextos adversos, bem como da habilidade de povos 

originários e africanos de recriarem suas histórias, ainda que em um contexto desafiador.  



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

96 
 

 A perpetuação de lógicas cisheteronormativas nos terreiros pode ser vista como 

uma forma de reprodução das estruturas de poder dominantes em nossa sociedade, 

capitalista, individualista e apegada a um passado nostálgico que de fato jamais existiu. 

É preciso fazer das encruzilhadas pontos de início, de fim e de encontros, pois se a cultura 

afro-brasileira resiste na diáspora é porque as nossas linhas da vida têm sido 

constantemente desbloqueadas e nesse ebó de sobrevivência, não pode ficar ninguém.   

 A inclusão e aceitação de pessoas trans* no Candomblé não apenas desafia as 

normas e regras dos terreiros, mas aponta para a necessidade de um retorno radical, ou 

seja, nas raízes das formas de ver e pensar dos povos africanos e negros. Não se trata só 

de um espaço de acolhimento, mas sim de um espaço que organize novos pensamentos, 

enraizados no bem-estar espiritual e emocional de corpas tão massacradas e negadas na 

sociedade. A recriação dos terreiros como espaços verdadeiramente para todes é um passo 

crucial para a continuidade do Candomblé, agenciado por pessoas pensantes e que visam 

desobstruir caminhos que impedem o reconhecimento das pluralidades existentes.  

 

Referências 
 

ALMEIDA, Gione Caê. Manuel de Linguagem Neutra em Língua Portuguesa. 2020. 

ALTHUSSER, Louis. Aparelhos Ideológicos De Estado. Trad. Walter José Evangelista, 

Maria Laura Viveiros de Castro. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1985. 

BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil: contribuição a uma sociologia das 

interpenetrações de civilizações. São Paulo: Livraria Pioneira, 1971. 

BERNARDI, Clacir José; CASTILHO, Maria Augusta de. “A religiosidade como 

elemento do desenvolvimento humano.” INTERAÇÕES: Revista Internacional de 

Desenvolvimento Local, Campo Grande, MS, v. 17, n. 4, p. 745-756, dez. 2016.  

BIRMAN, Patrícia. “Transas e transes: sexo e gênero nos cultos afro-brasileiros, um 

sobrevôo”. Revista estudos feministas, v. 13, n. 2, pp. 403-414, 2005. 

CASA 1. QUEM FOI XICA MANICONGO, CONSIDERADA PRIMEIRA TRAVESTI 

BRASILEIRA. 9 de junho de 2022. Disponível em: <https://www.casaum.org/quem-foi-

xica-manicongo-considerada-primeira-travesti-brasileira/>. Acesso em: 16 de outubro de 

2024. 

CHAUÍ, Marilena. Convite à Filosofia. 3. ed. São Paulo: Ática, 1995. 

COURA, T. V.; ODARA, T. “(Trans) Solidões: a solidão do outro e de si”. In: Morgan 

Morgado (Org.). A Primavera Não-Binárie: protagonismo trans não-binárie no fazer 

científico. 1 ed. Florianópolis, SC: Selo Nyota, 2021. 

ELOY, Thais. TIBIRA DO MARANHÃO, PRIMEIRA VÍTIMA DE LGBTFOBIA 

REGISTRADA NO TERRITÓRIO BRASILEIRO, PODE VIRAR HERÓI DA PÁTRIA. 19 

de abril de 2023. Disponível em: <https://www.casaum.org/tibira-do-maranhao-primeira-

vitima-de-lgbtfobia-registrada-no-territorio-brasileiro-pode-virar-heroi-da-patria/> 

Acesso em: 16 de outubro de 2024. 

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. “Transgeneridade e Candomblés: notas para um 

debate”. Revista Calundu, 2019. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024  

97 
 

JONES, S. H., ADAMS T.E., ELLIS. Handbook Of Autoethnography. Walnut Creek: 

Left Coast Press; 2013.  

LIMA, Helen Taner de. “Não-binariedade: uma saída da colonialidade de poder-saber-

ser e de gênero.” Revista Seara Filosófica, 2020. 

LOURO, Guacira Lopes. “Gênero e Sexualidade: Pedagogias Contemporâneas”. Pro-

Posições, v. 19, n. 2 (56) - maio/ago. 2008.  

LUGONES, Maria. "Colonialidade e Gênero". In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de [et 

al.]. Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do 

Tempo, 2020. 

MOMBAÇA, Jota. Rumo À Uma Redistribuição Desobediente De Gênero E Anticolonial 

Da Violência. São Paulo: Fundação Bienal; OIP, 2016. 

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de. “Candomblé Ketu”. Revista Geledès. 2009.  

OYEWÙMÍ, Oyèrónké. A Invenção Das Mulheres: construindo um sentido africano para 

os discursos ocidentais de gênero. 1. ed. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

PARÉS, Luis Nicolau. A Formação Do Candomblé: história e ritual da nação jeje na 

Bahia. Editora Unicamp, 2007. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia Das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 

RIOS, Luis Felipe. "“LOCE LOCE METÁ RÊ-LÊ!”: posições de gênero-erotismo entre 

homens com práticas homossexuais adeptos do Candomblé do Recife". In: Revista Pólis 

e Psique, vol. 1, 2011. 

ROCHA, Melina Sousa da. Catar Folhas e Contar o Tempo: antirracismo e racismo 

religioso nos discursos de mestres de axé. 2019. Dissertação. (Mestrado em Educação). 

Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte: 2019. 

THORNTON, John Kelly. “Grupos culturais africanos”. A África e os africanos na 

formação do mundo atlântico, 1400-1800. Rio de Janeiro: Elsevier: 2004. 

SANTOS, Matheus Felipe Bispo dos. Sagrado corpo interditado: (des) construção de 

gênero nos terreiros a partir da transexualidade. 2023. Dissertação. (Mestrado em 

Antropologia). Universidade Federal de Sergipe, São Cristóvão, 2023. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Candomblé e Umbanda: caminhos da devoção brasileira. 

São Paulo: Selo Negro, 2005.  

SOUZA, S.  A.  F.  de. Conhecendo a Análise de Discurso: linguagem, sociedade e 

ideologia. Manaus: Valer, 2006. 

 

 

Recebido em: 16/10/2024 

Aceito em: 03/01/2025 


