Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

A historia de vida do nao lugar: reflexdes sobre a

transgeneridade nédo-binaria no Candomble

Mar Borges Afonso?
Melina Sousa da Rocha?
DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55844

Resumo: Esse estudo busca refletir sobre a experiéncia de uma pessoa transgénera nao-
binaria, como iniciada no Candomblé. Considerando que as dinamicas de género,
pautadas na l6gica binaria, foram construidas pela colonialidade, buscamos refletir sobre
como essas concepcdes também estdo presentes nas religides afro-brasileiras e excluem
corpas que ndo se identificam pela dicotomia homem e mulher. Para realizar essa
reflexdo, utilizou-se o método histdria de vida para entrevistar uma pessoa trans* néo-
binaria, iniciada em um Candomblé de Nacdo Ketu. Com isso, o estudo realizou uma
revisao de literatura com vistas a contextualizar a percepcdo presente nessa tradicdo sobre
as identidades de género, para dialogar com a experiéncia vivida. Observou-se a
necessidade de acionar a filosofia da encruzilhada como forma de criticar as percep¢oes
de género tradicionais, reproduzidas nos Candomblés brasileiros, uma vez que a divisdo
social do género esta diretamente relacionada as ideologias coloniais e ndo as
cosmopercepcoes africanas.

Palavras-chave: Candomblé. Transgeneridade. Nao binareidade.

Resumen: Este estudio busca reflexionar sobre la experiencia de una persona transgénero
no binaria, iniciada en el Candomblé. Considerando que las dindmicas de género, basadas
en la légica binaria, fueron construidas por la colonialidad, buscamos reflexionar sobre
como estas concepciones también estan presentes en las religiones afrobrasilefias y
excluyen cuerpos que no se identifican a través de la dicotomia hombre y mujer. Para
realizar esta reflexion, se utilizd el método de la historia de vida para entrevistar a una
persona trans* no binaria, iniciada en un Candomblé en Nagdo Ketu. Con esto, el estudio
realizd una revision de la literatura con miras a contextualizar la percepcion presente en
esta tradicion sobre las identidades de género, para dialogar con la experiencia vivida. Se
observo la necesidad de activar la filosofia de la encrucijada como una forma de criticar
las percepciones tradicionales de género, reproducidas en el candomblés brasilefio, ya que
la division social de género esta directamente relacionada con las ideologias coloniales y
no con las cosmopercepciones africanas.

Palabras clave: Candomblé. Transgenderidad. No binareidad.

1 Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: marborgesafonso@gmail.com
2 Universidade Federal de Minas Gerais. E-mail: rochamelina@hotmail.com

75


https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55844
mailto:marborgesafonso@gmail.com
mailto:rochamelina@hotmail.com

Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Padé de abertura

Este estudo apresenta uma reflexdo sobre a experiéncia de pessoas ndo-binarias
em uma das expressdes da religiosidade afro-brasileira, o0 Candomblé. Nele, buscamos
compreender como as identidades dissidentes séo percebidas nesses espacos tradicionais,
organizados a partir de uma logica binaria, em que 0s papéis sociais sao atribuidos
conforme o sexo biologico. Para isso, apresentamos a historia de vida de uma pessoa nao-
binéria, iniciada em uma tradicdo de Candomblé de nagdo Ketu, em interlocugdo com
leituras sobre Candomblé e identidades dissidentes, para compreender como uma
religiosidade que tem sido marginalizada, estereotipada e perseguida possui lapsos no que
condiz o acolhimento de pessoas trans*3. Ao fim, sugerimos uma critica as religiosidades
afro-brasileiras, pensadas como lugar da diferenca, mas que tem se aproximado as l6gicas
excludentes de controle colonial.

Para Chaui (1995), a religiosidade pode ser compreendida como a expressao do
sagrado, uma presenca sobrenatural que se revela através de simbolos e forcas além do
natural. O sagrado, por sua vez, envolve os seres humanos, criando lagos com o eterno e
perfeito. Essa visdo estd presente em todas as culturas, como formas de expressar o
sobrenatural. O sagrado, enquanto expressao de poder e forca, esta presente para auxiliar
na superacao de desafios ou para servir como guia, apontando os caminhos possiveis para
uma vida melhor. As expressdes religiosas podem se manifestar tanto nas interagoes
individuais quanto nas coletivas e sdo influenciadas pela cultura, a0 mesmo passo que
possuem o carater de influenciar a cultura daqueles que vivem em seu entorno.
(BERNARDI e CASTILHO, 2016. p.751).

Nesse sentido, o0 Candomblé é um exemplo de religiosidade que se manifesta de
forma coletiva e que foi criado pela comunidade negra na diaspora. Os terreiros, rocas,
ilés, eghés e casas de axé* no Brasil desenvolvem essa cultura comunitaria e se
caracterizam como espagos de resisténcia negra, em que se preservam e recriam valores
civilizatorios através de praticas sociais, orientadas por cosmopercepcOes africanas,

afrobrasileiras e afro-amerindias. Esses espagos se assumem como lugares de preservacéo

3 Para Nascimento (2021): “E importante demarcar que o termo “trans*”, com asterisco, sinaliza a ideia de
abarcar uma série de identidades ndo cisgéneras.** De modo particular, as seguintes identidades estdo
contempladas no termo “trans*”: transexuais, mulheres transgéneras, homens n&o-hinarios,
transmasculines e pessoas ndo-binarias." (p. 16-17).

4 Esses sdo alguns dos diversos nomes atribuidos aos espacos de culto afro-religioso.

76



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

da ancestralidade africana e afro diasporica, atuando como formadores de uma identidade
positiva aos descendentes de africanos no Brasil.

Assim como o Candomblé, outras préaticas de cura e cuidado se desenvolveram
em meio a condicdo cativa, resultante da escravizacdo e sequestro de africanos para
trabalho escravo no Brasil. A vista disso, as casas de axé se tornaram espagos para
minimizar o sofrimento mental e fisico dos escravizados, bem como espagos de
celebracdo de uma ancestralidade rompida pelo processo desumano do trafico atlantico.
A escravizacao ndo produzia apenas sofrimento fisico, mas também uma aflicao espiritual
e emocional que sé poderia ser solucionada no reencontro com a ancestralidade africana.
O Calundu Colonial, portanto, foi compreendido como uma proto-religido, anterior ao
Candomblé, que buscava medicar e tratar os males do afastamento do territério de origem,

dos modos de ser oriundos de Africa, e da exploracio escravocrata. Segundo Silva (1994),

os calundus poderiam ser entendidos como: cultos que englobavam uma
grande  variedade de cerimbnias, misturando  elementos
[majoritariamente] africanos (atabaques, transe por possessao,
adivinhacdo por meio do buzio, trajes rituais, sacrificio de animais,
banhos de ervas, idolos de pedra, etc.) aos elementos catolicos
(crucifixos, anjos catolicos, sacramentos como 0 casamento) e ao
espiritismo e supersti¢es populares de origem europeia (adivinhagdo
por meio de espelhos, almas que falam através de objetos ou
incorporadas nos vivos etc.). (p. 45-50)

Essa proto-religido provocou o surgimento de tantas outras, como o Candomblé,
formado majoritariamente por negros livres. Ele se organiza no século X1X (PARES,
2007), inspirado nos saberes e culturas trazidos de Africa no corpo e na memoria dos
povos africanos, durante o periodo escravista, e € adaptado para o novo contexto de vida
de africanos e negros encontrado em terras brasileiras.

Thornton (2004) propGe uma analise que defende que, a0 mapear os portos de
embarque em Africa e nas Américas, é possivel encontrar uma gramatica cultural comum,
que permite com que o0s grupos culturais africanos que possuiam uma certa
homogeneidade em Africa, e que ao virem para o Brasil, esses sujeitos foram responsaveis
por dar continuidade as praticas culturais africanas. Parés (2007), por sua vez, acredita
que as culturas afro-brasileiras se desenvolveram a partir de uma dinamica constante de
trocas, proporcionadas pelo fluxo atlantico. Constatando uma certa mobilidade entre
africanos que transitavam entre os portos, no que ele nomeia de fluxo, o autor destaca o

protagonismo e agéncia dos negros no desenvolvimento de suas culturas e historias na

77



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

didspora, sobretudo na constituicdo de comunidades culturais, nomeadas pelas pessoas de
Candomblé como Nagdo.

Nos alinhamos a Parés (2007), compreendendo que a dindmica de trocas, ocorrida
durante o periodo colonial, é o que determinou a maneira com a qual as culturas negras
foram se estabelecendo. Segundo ROCHA (2019) “a nagao ¢ a forma com a qual africanos
e criolos, livres ou cativos, reconfiguravam suas origens”, ou seja, € uma organizacao que
se inspira na memoria e na necessidade de recriacdo dos modos de vida na didspora. A
"nacdo de Candomblé" é, portanto, uma criacdo comunitaria dos negros na diaspora, que
permite reconstruir, por meio da memoria, as cosmopercepg¢des africanas nas américas.

Dentre as nagdes, o Candomblé Ketu ou Nag0, que reivindica sua identidade
linguistica e cultural junto aos povos de origem loruba, na Africa Ocidental. Essa é a
nacao mais popular do pais e se inicia na Bahia, conforme a oralidade conta, a partir das
princesas de origem iorubana: Ya Nasso, Ya Deta e Ya Kala. Ela é reconhecida pelo culto
aos Orixas e de devocdo a um Deus Supremo, Olodumaré. Na distribuicdo das funcdes,
ou seja, papéis sociais referentes ao culto, a separacdo entre homens e mulheres é presente
e determinada pelo sexo bioldgico, uma criacdo da ciéncia darwinista e que fundamentou
a divisdo sexual do trabalho, sustentando a I6gica do patriarcado. Essa ideologia tornou-
se tradicdo também nas instituicdes religiosas afro-brasileiras, o que restringem e limitam
diretamente a participacao de pessoas trans* nesses espacos.

Diante disso, parece-nos interessante refletir como pessoas de género dissidente,
sobretudo negras, percebem esses territdrios. Se adotarmos a cosmopolitica afro-
brasileira (ANJOS, 2006), utilizada para compreender as pluralidades presentes no
Batuque, religiosidade do Rio Grande do Sul, como uma filosofia da diferenca, é possivel
questionar a logica binaria presentes em espacos como os Candomblés, lidos como
tradicionais. Langamos, portanto, a categoria das encruzilhadas utilizada por Anjos
(2006) para refletir sobre o paradoxo da pluralidade cultural, comum as filosofias afro-
brasileiras; e da afirmacéo sobre a tradicdo pura, defendida e operada nos Candomblés de

Ketu, compreendendo,

A encruzilhada como categoria por meio da qual essa formacdo
religiosa pensa as diferencas e propde um jogo com a alteridade deve
ser elevada a sua condicao de uma das maiores expressoes de filosofias
das diferencas...a logica rizomaética da religiosidade afro-brasileira, ao
invés de dissolver as diferengas, conecta o diferente ao diferente
deixando as diferencas se subsistirem como tais. (Anjos, 2006, p. 22)

78



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Dessa forma, buscamos refletir sobre a l6gica dicotdmica e binaria que transforma
0 Candomblé em um espaco de cultura e resisténcia para algumas pessoas negras, mas
que celebra, reafirma e reproduz divis6es coloniais relativas ao género, a partir da logica
do sexo biolégico. Como a discriminacdo de género afeta a presenca e a forma de
existéncia de pessoas trans* iniciadas nos terreiros?

E importante destacar o locus enunciativo des® autores como parte de um
conhecimento que também perpassa pela vivéncia e experiéncia des mesmes. Nesse
sentido, &° autore 1 é uma pessoa trans, ndo-binaria, negra, iniciada como Yawo para
Oxossi em um Candomblé de Nacdo Ketu e que se encontra afastade da casa onde se
iniciou por motivo de transfobia; Enquanto a autora 2 ¢ uma mulher cis, negra, Mam'etu’
iniciada ha sete anos em um Candomblé de Nacdo Angola, raiz Goméia, e que se
posiciona criticamente contra a l6gica binaria presente nos Candomblés. A coleta dos
dados foi realizada por autore 1, para um projeto desenvolvido em seu curso de
graduacdo, por isso, é evidente a presenca de identificacdo delu com & entrevistade.

Posicionar a autoria nesse trabalho ¢ uma forma de reafirmar uma producao
académica localizada e determinada pela vivéncia afro-religiosa de ambes. Nesse sentido,
esse texto também imprime percepgdes e sentimentos vivenciados durante o processo de
iniciacdo de autore 1, que passou por situagdes de opressdo e humilhacdo em uma casa
de axé, provocadas tanto pelo Babalorixa quanto por outros irméos de santo, decorrentes
de sua identidade de género.

O objetivo geral da pesquisa é refletir como pessoas nao-binarias vivenciam suas
experiéncias no Candomblé, uma religido historicamente perseguida e que se constitui
discursivamente pela socializacdo comunitaria e pelo acolhimento de pessoas
marginalizadas pela sociedade. Os objetivos especificos consistem em contextualizar a
condicdo de pessoas trans* nos Candomblés; Analisar as percepcdes e sentidos
construidos por uma pessoa nao-binaria, iniciada no Candomblé Ketu; Identificar normas

e estereotipos construidos sobre pessoas trans* e reproduzidos nas casas de Candomblé;

S Esse estudo adota a linguagem neutra, a partir do sistema Elu, que pode ser encontrado no Manual para o
uso da linguagem neutra em lingua portuguesa, elaborado pela Frente Trans Unileira, coletivo organizado
na UNILA (Universidade da Integracéo Latino-Americana). Conforme o manual: "A linguagem neutra visa
se comunicar de maneira a ndo demarcar género no discurso linguistico, a fim de incluir todos os individuos.
Aplica-se a pessoas ndo-binarias, bebés intersexo, ao nos referirmos a um grupo de pessoas com mais de
um género ou quando ndo sabemos quais pronomes usar com determinada(s) pessoa(s)."

6 & ¢ um artigo neutro, grafado com circunflexo para evitar interpretagdes confusas e promover uma leitura
mais fluida.

7 Atribuido as mées de santo no Candomblé Angola-Congo. Para Nei Lopes (2003), "Mameto de Inquice.
Do quimbundo mama etu, mam' etu, nossa mae". p. 136.

79



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Refletir sobre os mecanismos de controle social e disciplinarizacéo, utilizados por lideres
religiosos, para regular comportamentos e identidades de género no Candomblé;
Tensionar sobre os fatores que determinam a permanéncia, ou ndo, de pessoas trans* nas
casas de axé; Contextualizar como o Candomblé tem se constituido como um espaco de
segregacéo de identidades dissidentes da binariedade; e sugerir uma forma de percepgéo
sobre as identidades, a partir da dindAmica da encruzilhada.

A seguir, o estudo se organiza em quatro partes. Na metodologia, apresentamos
os caminhos adotados para elaborar a reflexdo sobre pessoas trans* no Candomblé; na
fundamentacéo tedrica, apresentamos um panorama pautado nos estudos do Candomblé,
estudos sobre género, e estudos que tem como foco refletir sobre a presenca de pessoas
trans* na religido. Ao quarto capitulo, apresentamos a historia de vida de Odekemi,
buscando refletir sobre sua trajetéria no Candomblé. No quinto capitulo, apresentamos
uma reflexdo sobre a exclusdo de pessoas trans* nos Candomblés, sinalizando uma
urgéncia em se criticar normas cisheteronormativas presente nos Candomblés, bem como
0s caminhos possiveis para que esse espaco descolonize o género e reconheca pessoas

dissidentes com respeito.

Encruzilhadas metodologicas

Nesse estudo qualitativo, adotou-se uma revisdo dos estudos sobre vivéncias
trans*, iniciadas no Candomblé nos bancos de dados do IBCT, CAPES e do google
académico, inicialmente buscando pesquisas que priorizassem pessoas ndo-binarias
iniciadas em Candomblés. Devido & auséncia de estudos sobre o tema, buscou-se realizar
a leitura de resumos que indicassem a reflexdo sobre pessoas trans*, sem especificamente
tratar de pessoas ndo-binarias. Com isso, foi adotado o método historia de vida para
refletir sobre a experiéncia vivida por uma pessoa trans* ndo-binéria, iniciada no
Candomblé de tradicdo Ketu.

A intencdo é refletir sobre como corpos que subvertem ldgicas coloniais de
género encontram dificuldades em estar nos terreiros, uma vez que 0S papéis sociais
atribuidos nesses espacos religiosos sdo fundamentados pelo genitalismo. Por isso, uma
pessoa trans* ndo-binaria foi convidada para a realizacdo de uma entrevista em

profundidade, em que ela reflete sobre sua experiéncia como iniciada na casa.

80



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

A escolha do participante se deu pela familiaridade de autore 1 com elu,
estabelecida através da rede social Instagram. A partir dessa aproximagdo, foram
realizadas conversas espontaneas sobre temas relacionados ao Candomblé e a identidade
de género, que também contribuiram para a escolha, permitindo uma conexéo inicial de
autore 1 com & entrevistade, o que facilitou a exploragdo de aspectos mais pessoais e
complexos de sua historia de vida. A pedido de entrevistade e com vistas a resguardar o
anonimato da pessoa, foi adotado o uso do nome ficticio Odekemi, garantindo privacidade
e protecdo de sua identidade. Para garantir a integridade ética do estudo, o participante
informou consentimento antes do inicio da entrevista, concordando com a gravagdo da

conversa para posterior analise e elaboracdo do texto.

E entrevistade: Odekemi

A entrevista foi realizada remotamente, utilizando a plataforma Google Meet, e
teve duracdo de aproximadamente 40 minutos. Odekemi é uma pessoa negra e atende
pelos pronomes neutro e masculino. Elu é residente em Brasilia e possui quatro anos de
iniciacdo em uma casa de Candomblé de raiz Ketu, onde foi iniciade para a funcdo de
Ekedi, um cargo tradicionalmente atribuido a mulheres cis, que ndo incorporam, e que
perpassa pelo cuidado com os Orixas.

O método historia de vida permitiu ao participante narrar sua trajetoria de forma
aberta e detalhada, abrangendo desde suas experiéncias iniciais no Candomblé até sua
vivéncia atual, abordando também a relacdo entre sua identidade de género e seu papel
religioso. A entrevista foi conduzida a partir da elaboracédo de um roteiro semiestruturado,
com perguntas que orientaram a conversa, sem restringir a espontaneidade da narrativa.

A gravacéo da entrevista foi transcrita integralmente, para anélise detalhada, em
didlogo com a literatura, buscando dar foco na identificacdo de temas emergentes, que
afetam diretamente a vivéncia de pessoas trans* negras e que contribuem para a
compreensdo das interacGes entre identidade de género e vivéncias religiosas no

Candomblé.

81



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

O contexto religioso e as tensdes de género

O Candomblé é uma religido de caréter iniciatico, ou seja, seus adeptos passam
por um periodo de iniciacdo que dura sete anos. Nesse periodo, as pessoas aprendem 0s
ritos, rezas, cantigas, comidas, dangas, conhecimentos secretos e comportamentos, por
meio da educacdo de axé. No momento inicial, essas pessoas sdo submetidas a
determinados cargos, funcdes sociais presentes na hierarquia dentro do terreiro.

Existe uma figura de lideranga que ocupa o0 maior posto nesta hierarquia, 0
Babalorixa ou a lyalorixa, enquanto os demais participantes se caracterizam como Yawos,
Ekedis e Ogas, quando iniciados, e Abiyan, quando ainda nao iniciados. Para além de
seus postos e funcgdes na hierarquia, estes ultimos séo tratados como "irméos e irmas de
santo"”, sendo filhos daquelas liderancgas. Juntas, essas pessoas cultuam as divindades do
Candomblé, em que se tratando da nacéo Ketu, sdo 0s Orixas.

O Candomblé é uma religido afro-brasileira tradicional, recriada na diaspora por
africanos e negros, e que sobrevive através da oralidade, ou seja, ndo possui livros escritos
que orientem dogmas, regras e ensinamentos. Ao invés disso, 0s saberes dessa religido
sdo compartilhados através da troca de saberes entre os fiéis durante diversas geracoes.
Nesse sentido, os mais velhos, aqueles que estdo a mais tempo no culto, séo lidos como
referéncias na tradicdo dos saberes. Porém, esse carater tradicional reproduz valores e
formas de ver o mundo que sdo atualizadas conforme o contexto da sociedade. Em uma
sociedade colonial, como o Brasil, essa religido também incorpora valores sociais
determinados pela colonizacdo. Nesse sentido, a adaptacdo desses cultos ao contexto
colonial, ameaca e pde em xeque a existéncia de pessoas transexuais.

Como uma religido organizada a partir do binarismo biologico, ou seja, atribuindo
as identidades de género as questdes de genitalia, portanto, as pessoas que possuem pénis
s&o definidas como homem, e as que possuem vagina como mulher. E por meio dessa
base ideoldgica, através de marcadores de género, que sdo definidas vestimentas,
indumentarias, cargos, posicdes e as funcdes que deverdo ser desempenhadas por pessoas
dentro da religido. Assim, os rituais sdo definidos a partir de uma divisdo sexual das

atividades.

Apesar de espaco de acolhimento para sujeitos dissidentes de género ou
sexualidade, fica claro que a presenga e “aceitagdo” no terreiro de
Candomblé, muitas vezes, esteve para estas pessoas condicionada a
uma adequacio dos padrdes heteronormativos. E possivel notar um

82



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

padrdo de organizagdo que além de dividir os individuos em
homens/mulheres com base seu aparato bioldgico também subscreve as
divindades nesta logica, sendo divididas entre oboros (Orixas
masculinos) e iyabas (Orixas femininos). (RIOS, 2011 apud SANTOS,
2003, p. 95)

No Candomblé tudo € carregado de significados, e as indumentarias servem como
um marcador de género, que define os lugares dentro da organizagio do terreiro. E através
da atribuic&o das roupas que séo identificadas: posi¢Oes na hierarquia, idade de iniciacéo,
cargos e fungdes dentro da casa. A situacdo de uma determinada pratica ou ritual esta
inscrita nas roupas (FLOR DO NASCIMENTO, 2019, p.134). Seguindo o fundamento
do binarismo bioldgico: homens usam calga e mulheres usam saia, pano da costa e o0ja.
Essa ldgica é construida cotidianamente dentro de cada comunidade de terreiro, como um
manual de vestimenta.

Segundo Guacira Lopes Louro (2008), doutora em educacdo e pesquisadora de

género e sexualidade,

...n3o ¢ o momento do nascimento ¢ da nomeagao de um corpo como
macho ou como fémea que faz deste um sujeito masculino ou feminino.
A construcdo do género e da sexualidade da-se ao longo de toda a vida,
continuamente, infindavelmente. (p. 18)

Nesse sentido, a religido impde uma ldgica binaria de género e ndo permite, ou
aceita, a construcdo de género de seus adeptos. Com isso, essas pessoas ndo recebem o
acolhimento e sdo consideradas abjetas, uma vez que as normas e condutas presentes no
Candomblé fabricam o que ¢ tido enquanto “normal” e o que foge dessa “normalidade”

pode ser considerado invalido e inexistente.

No terreno dos géneros e da sexualidade, o grande desafio, hoje, parece
ndo ser apenas aceitar que as posic¢des se tenham multiplicado, entéo,
que é impossivel lidar com elas a partir de esquemas binarios
(masculino/feminino, heterossexual/homossexual). O desafio maior
talvez seja admitir que as fronteiras sexuais e de género vém sendo
constantemente atravessadas e 0 que € ainda mais complicado admitir
que o lugar social no qual alguns sujeitos vivem é exatamente a
fronteira. (LOURO, 2008, p. 21)

O sujeito desobediente de género (MOMBACGCA, 2017, p.11), ao afirmar sua
identidade, corre riscos de sofrer exclusdo em relacdo ao convivio com familiares,

amigos, colegas, bem como exclusdes institucionais. Assim, no trabalho, nas instituicdes

83



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

legais, no acesso a saude e na educacao, essas pessoas nao possuem aceitacao. Elas sofrem
imposicdes de regras de normalizagdo coletiva que impedem que elas acessem direitos
basicos. (COURA e ODARA, 2021. p. 191-192.).

Nesse sentido, as pessoas transexuais estdo sujeitas a passar as mais diversas
formas de violéncia, sejam elas simbdlicas ou materiais. Ao serem induzidas a se portar
de acordo com a heteronormatividade no espacgo social, conforme os critérios e padroes
dos discursos dominantes, estdo vulneraveis a passarem por violéncias fisicas, verbais,
institucionais e psicologicas. A pessoa que vive nesse contexto de ddio e desrespeito esta,
frequentemente, reservada a solidao e ao adoecimento mental, sendo o suicidio algo que
atinge de forma consideréavel essa parcela da populacdo. Além da possibilidade de ser
vitima de um assassinato, uma vez que o Brasil lidera o ranking de violéncia contra

pessoas transexuais.

E possivel inferir sobre a necessidade de mostrar e validar existéncias
ndo cisgénero, ndo hetero, ndo brancas, ndo-binarias, PCDs, ndo
magras, periféricas, entre outras caracteristicas pouco vistas e
consideradas abjetas, pois os moldes criados a partir de uma
colonialidade que perdura desde a colonizacdo dos povos indigenas,
alterando suas normas e condutas sociais, podem promover a soliddo
ndo s6 do outro, mas também a de si, uma vez que tais processos
atingem a subjetividade, gerando pessoas insatisfeitas com suas

vivéncias, configurando um novo espaco de violéncia.” (Coura e Odara,
2021, p. 204)

Para Louro (2008, p.23), “as possibilidades de viver os géneros ¢ as sexualidades
ampliaram-se, as certezas acabaram”, nesse sentido, a ndo-binariedade, como categoria
de género nomeada, é algo recente na sociedade e informa sobre a necessidade de uma
educacdo que ensine sobre essas subjetividades, bem como de legislacGes que garantam
o direito dessas pessoas. Isso ndo exclui que essa, e outras identidades dissidentes da
I6gica binaria, possam ter existido antes disso e/ou com outros nomes e expressoes,
inclusive dentro do contexto das cosmovisdes afro-amerindias, como é o caso de Xica
Manicongo® e Tibira®, identidades dissidentes presentes no Brasil desde o periodo

colonial.

8 Leia mais em: CASA 1, 2022.
9 Leia mais em: ELOY, 2023.

84



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Esse estudo considera a ndo-binariedade como uma identidade trans*, que desafia
a dicotomia tradicional de género e reconhece a pluralidade de identidades para além do

binario feminino e masculino, como citado por Helen Taner de Lima:

Existem as pessoas trans que ndo se conformam a norma binéria:
os/as/es ndo-binarios/as/es. Nao-binariedade, como explicado acima, é
a ndo conformidade com o binario homem ou mulher, podendo ser 0s
dois ou nenhum ou outros géneros ou ainda fluir entre alguns deles. N&do
tendo também relagcdo com orientacdo sexual, podendo ser variada entre
cada individuo independente de sua identificacdo. Podendo a pessoa
querer fazer uma transicao medicamentosa e intervengdes cirirgicas ou
ndo. Ainda, se faz necessario compreender que nem toda pessoa ndo-
binaria é ou pretende ser androgena.” (Lima, 2020, p. 172)

Embora muitos Candomblés hoje evoquem a aceitacdo da diversidade sexual e de
género em seus espacos, percebe-se gque as transgressoes de expressdo de género ndo sdo
bem recebidas. Historicamente, a existéncia de homossexuais, com seus trejeitos e
comportamentos que fogem ao “masculino”, fora vista como uma ameaga as normas
estabelecidas pela religido. Estudos, como o da antropologa Ruth Landes, que refletiu
sobre o protagonismo das mulheres nos Candomblés de Salvador, afirmam o desprezo
contra individuos homossexuais que lideram os chamados cultos de caboclos, que, para a

autora, era classificado como passivos, pervertidos e delinquentes:

Dentro do Candomblé insistem na sua feminilidade e a ritualizar no
transe sacerdotal; sacando sobre o prestigio de méaes e filhas nagd, déo-
se-ao os titulos comparaveis de pais e filhos. As fantasias homossexuais
passivas sdo realizaveis sob a protecdo do culto, pois 0 homem danca
com as mulheres no papel de mulher, usando saias e agindo como
médium. Um dos atributos mais importantes dos pais eminentes € o seu
estilo de dancar durante o ritual. Este se estereotipa no estilo feminino,
em especial por ser vagaroso e sensual (dengoso), e difere muito das
formas atléticas cultivadas pelos homens nas dancas profanas (Landes,
1967[2002], pag. 327).

Os terreiros comecaram a internalizar a patologizacdo da homossexualidade
promovida pela academia e pela ciéncia, combinando-a com fundamentos cristdos sobre
o corpo sexuado (BIRMAN, 2005). As casas que acolhiam esses individuos passaram a
ser rotuladas como antros de perversdo, degeneracdo, prostituicdo e charlatanismo. Até
mesmo os terreiros fora do circuito das grandes casas tradicionais comegcaram a ver as

praticas homoerdticas como desvios (SANTOS, 2023). Assim, foi estabelecida uma

85



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

tradicdo ortodoxa que preconizava uma estrutura heteronormativa de funcionamento,
excluindo ou estereotipando todos que nédo se encaixavam nessa norma.

Nos tempos atuais, existe um despreparo por parte das autoridades religiosas em
lidar com existéncias trans*. A prevaléncia de pessoas cisgéneros como liderancas de
terreiro, mesmo aquelas que ndo obedecem a norma da heterossexualidade, pode
perpetuar ldgicas cisheteronormativas que se alinham com as normas sociais dominantes
da sociedade. A aceitacdo e acolhimento de sujeitos trans* passa primeiro pelo proprio
entendimento de pessoas cisgéneras sobre 0 que € ser uma pessoa trans*. Dessa forma, a
manutencdo do poder dentro dos terreiros € profundamente influenciada por normas e
expectativas sociais que frequentemente marginalizam e excluem identidades de género
dissidentes, criando barreiras para a ascensdo de pessoas trans*, dificultando para aqueles
gue ndo se encaixam nas normas cisgénero de poderem alcancar posi¢oes de lideranca
dentro da religio.

A autoridade e a influéncia dos Babalorixas e lyalorixas, homens e mulheres
cisgéneros, dentro das comunidades de terreiro, podem funcionar como mecanismos de
controle social, regulando comportamentos e identidades de acordo com padrBes que
muitas vezes refletem e reforcam a ideologia dominante. Essa dindmica pode ser
analisada através da teoria dos aparelhos ideol6gicos do Estado (AIE) proposta por Louis
Althusser (1985). Segundo Althusser, os AIEs sdo instituicdes que perpetuam a ideologia
dominante e mantém a ordem social estabelecida.

No contexto do Candomblé, essa perpetuacdo pode se manifestar através de
discursos e praticas que promovem a conformidade com valores cisheteronormativos, a
exemplo das indumentéarias, sancionando e selecionando praticantes com base em sua
adesdo a essas normas. Assim, o terreiro pode ser visto como um espaco onde se opera a
doutrinacéo ideologica, contribuindo para a reproducdo das condi¢bes materiais, politicas
e ideologicas da classe dominante. A perpetuacdo de ldgicas cisheteronormativas no
Candomblé pode ser vista como uma forma de reproducéo da ideologia do Estado. Nesse
sentido, a religido, ao invés de ser um espaco de resisténcia e transformacéo social, pode
acabar reforgando as mesmas estruturas de poder que operam na sociedade em geral.

Conforme Souza (2006) aponta, "a classe dominante cria, para manter-se
dominante, mecanismos de perpetuacdo e reproducdo do status quo, envolvendo a
reproducdo de suas condi¢fes materiais, politicas e ideoldgicas (p. 51)". As liderancas de
terreiro, ao exercerem seu poder, podem, involuntariamente ou deliberadamente, alinhar-

se com a ideologia estatal, promovendo a ordem social vigente e marginalizando aqueles

86



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

que desafiam essas normas. Dessa forma, o terreiro pode se tornar um espago de
vigilancia e controle, onde a conformidade é recompensada e a dissidéncia € punida.

Essa logica cisheteronormativa compulséria muitas vezes € justificada como parte
da tradicdo, evocando uma nocdo de pureza construida sobre os cultos iorubas. Nesse
sentido, o nagdcentrismo, além de deslegitimar outras tradicdes de Candomblé, impGe
uma ldgica perversa sobre o género. Porém, a resisténcia ao reconhecimento e aceitacéo
de pessoas trans* nos terreiros ndo se origina das tradi¢cdes iorubanas, mas sim das
imposicdes e atribuicdes coloniais, legitimadas muitas vezes por pesquisadores do
Candomble.

As categorias de género e sexo, conforme entendidas e aplicadas hoje, sdo
invencOes coloniais que substituiram, por exemplo, outras formas de organizacgéo social

pré-coloniais presentes em sociedades africanas. Segundo Lugones,

A colonialidade de género refere-se a imposi¢do de uma estrutura de
poder que desumaniza aqueles que ndo se conformam as normas de
género europeias, essencialmente negando a complexidade e
diversidade das identidades de género pré-coloniais" (LUGONES,
2010, p. 743).

Essa imposi¢do colonial redefiniu as relagdes de género nas sociedades
colonizadas, impondo normas europeias que ndo existiam previamente. Para Lugones, a
colonialidade de género é uma ferramenta de dominacao que visa desumanizar e controlar
0s corpos colonizados. Segundo Oyéwumi (2021), antes da colonizagdo, as categorias de
género e sexo presentes na cultura autdctone ioruba, povo fonte de onde se originou o
Candomblé de nacdo Ketu, eram fixadas pela senioridade e ndo pelos corpos masculino
e feminino. A colonizagdo impds uma reconfiguracdo dessas categorias, a partir do
determinismo biologo, estabelecendo as distingdes de género baseadas nos corpos.
Oyéwumi aponta que a introducdo de nocbes coloniais de género transformou
profundamente as estruturas sociais iorubanas, e afirma que a idade cronologica, ou seja,
“a senioridade, e ndo o género, era a base para a organizacao social e as relagdes de poder
entre os jorubanos pré-coloniais" (OYEWUMI, 2021, p. 19).

O género nas sociedades ocidentais é visto como um lugar de hierarquizacao
baseado em uma categoria biologicamente concebida e que organiza 0 mundo social,
porém, nas sociedades iorubanas pré-coloniais, a partir da l6gica de senioridade,
aamedida que o tempo passa € possivel aos sujeitos mudarem de lugar na hierarquia social

de poder estabelecida. Dessa forma, o argumento de ndo aceitacao e inclusdo de pessoas

87



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

trans* dentro dos terreiros, que muitas vezes ¢ sustentado sob a justificativa de que “em
Africa era assim” pode ser refutada, pois a propria nogdo de género como uma categoria
social ndo existia.

Levando em consideracao o carater de readaptacdo e ressignificacao que a religido
possui no contexto brasileiro, Roger Bastide destaca que "as religides afro-brasileiras
foram obrigadas a procurar nas estruturas sociais que lhes eram impostas ‘nichos’, por
assim dizer, onde pudessem se integrar e se desenvolver. Deviam se adaptar ao novo meio
humano, e esta adaptacao ndo iria se processar sem profundas transformacdes da propria
vida religiosa" (BASTIDE, 1971, p. 85). Isso implica em um carater transformador da
religido, que assim como o Candomblé se adaptou ao contexto escravocrata e colonial ele
pode também adaptar-se a novas questbes que surgem a partir da modernidade,
preservando as tradicdes enquanto dialoga com novas formas de vivenciar as diferentes
identidades de género. Como afirma Rufino (2019, p. 121), o terreiro € “um assentamento
da afrodidspora como um empreendimento inventivo, intercultural, que se codifica em
um processo continuo e inacabado”.

Nesse sentido, é preciso que questionemos essas ldgicas coloniais incorporadas
nas cosmopercepcoes afro-brasileiras, com vistas a questionar normas binarias que fazem
parte do sistema mundo eurocéntrico. Nos inspiramos na dindmica afrorizomatica,
presente nas cosmovisdes amerindias, para pensar a encruzilhada como um ponto de
subjetivacdo, presente na filosofia afro-religiosa e que possibilita abertura de novos
caminhos, que visam perceber as diferencas, aceitando-as como tal.

E necessario abrir os caminhos do debate para a aceitagdo das identidades de
género no Candomblé, evocando Exu como o inicio, aquele que agencia o0s territorios,
que transforma, muta e cria, pois: "As linhas da vida devem ser mantidas livres de
obstrucdo espiritual. Muito além de uma simples metafora entre a vida e os caminhos,
temos, creio eu, um pensamento que faz da vida um territorio.” (Anjos, 2006, p. 19). O
relato a seguir demonstra como a humanidade de pessoas trans* se encontra em ameaga
nos Candomblés e como essa discriminacdo esta alinhada as filosofias ocidentais e ndo

as formas de ver e perceber o mundo africanas, afro-brasileiras e originarias.

88



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Territorializacéo e néo lugar: histéria de Odekemi

O entrevistado, Odekemi, nascido na periferia do Distrito Federal, foi criado em
uma familia de tradicdo evangélica, por influéncia de sua mée. Era envolvido, desde a
infancia, com as atividades religiosas, participando do grupo de louvor, e a partir de sua
adolescéncia, se distanciou da igreja por discordar dos dogmas da instituicdo, ao mesmo

passo que entendia sua sexualidade e externava para a familia. Odekemi relata:

"Me assumi para a minha méae, foi bem traumatico, porque eu tinha me
assumido enquanto uma mulher lésbica na época. E ai foi bem
traumatico, porque minha mae puxou a Biblia para mim e me colocou
em varios lugares, assim, de me chamar de aberragdo mesmo. Meu pai
também, mesmo ele ndo sendo da igreja, nessa época fui muito
reprimido e sai de casa com 19 anos, justamente por conta dessa
repressdo." (Odekemi, 2024).

Odekemi saiu da casa de seus pais e se casou com sua companheira, a qual o
apresentou ao Candomblé. A principio, elu tinha medo da religido por influéncia da visdo
evangélica, que demonizava essas praticas. Sua primeira experiéncia foi em um
Candomblé de nacdo Ketu, na ocasido de uma festa para Tranca-Ruas, uma entidade da
umbanda na linha de exus caticos, ele € o guardido dos caminhos e responsavel por limpa-
los. E interessante perceber que apesar do terreiro se afirmar sobre a identidade da nac&o
Ketu, também cultuava entidades da umbanda, o que demonstra a presenca de cultos
cruzados, que néo se sobrepdem, dindmica comum nas filosofias afro-brasileiras.

Sobre sua primeira experiéncia no Candomblé, Odekemi ressalta:

“E naquele dia, o que mais me encantou foi o fato das pessoas servirem
comida de graca, bebida de graga, e ndo precisavam pagar. Tinha uns
atabaques tocando ali, e ja tocava meu coracdo também, sabe? Entéo,
nessa primeira festa que eu fui, eu ndo tive medo, depois que eu
coloquei os dois pés pra dentro do terreiro. E ali eu sabia que era o meu
lugar, ndo necessariamente aquele terreiro, mas eu sabia que aquela
religido era diferente de tudo o que eu conhecia, porgque as pessoas
comiam de graca, porque as pessoas podiam, sabe, ser recebidas com a
roupa que elas estavam, do jeito que elas estavam, ndo eram julgadas
ali” (Odekemi, 2024).

Ao0s 22 anos, Odekemi, a partir de um jogo de buzios feito pelo pai de santo, tomou
a decisdo de entrar para uma casa de Candomblé Ketu, onde ficou por trés anos no periodo
de abiyanato, que é o0 momento em que o recém-chegado experiencia o dia a dia do

89



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

terreiro e decide se ira iniciar ou ndo. Apds esse periodo enquanto abiyan, Odekemi foi
confirmado no cargo de Ekedi, dentro de sua comunidade de axé, posto tradicionalmente
atribuido exclusivamente como de responsabilidade feminina. Sua trajetéria no
Candomblé é atravessada por sua experiéncia de identificacdo de género, na medida que
se entende enquanto uma pessoa nao-binéria apos dois anos de sua iniciacdo. Esse
processo de identificacdo se inicia em sua infancia, mas so passa a ser nomeado depois,

em sua experiéncia adulta. Sobre o processo de identificacdo Odekemi relata:

“Pra mim sempre foi uma questao. Mas era uma questdo que eu deixava
muito pra tras, assim, porgque pensava, ah, talvez eu seja sO diferente
mesmo. Minha mée falava isso, né, quando eu era crianca: "Ah, vocé é
diferente, vocé é diferente”. Ai eu ficava com aquilo na cabega - ah,
talvez eu seja soO diferente, t4. Eu ndo performo a feminilidade, eu sei
que eu ndo consigo lidar com as imposi¢des que séo colocadas sobre
um corpo feminino, de ndo ter pélos, de se maquiar, de ter um certo
comprimento de cabelo, ou um tipo de comportamento. Entdo eu sabia
gue eu ndo conseguia lidar com isso. Mesmo tendo tentado durante uma
época, acho que nessa época da adolescéncia também, era a época que
eu mais tentava me enquadrar. Mas, de toda forma, a gente sabe. A
gente sabe, né? [...] até chegar nesse lugar da ndo-binariedade, foi um
processo bem longo. E eu cheguei nesse pensamento, e entender, e
buscar, e procurar, eu ja estava iniciado, ja estava com uns dois anos de
iniciado. E ai foi um processo, porque eu estava tentando definir a
minha identidade pra além de ser uma mulher sapatdo, e ai isso foi bem
custoso na época, porque eu comuniquei, né? Assim que eu descobri
para mim, eu contei para os outros, e ai eu fui comunicar. Comuniquei
a minha companheira na época, e com ela foi muito dificil, porque ela
era uma pessoa transfébica. Entdo, ela ja tinha passado por uma outra
relacdo com um homem trans, que se descobriu trans no momento em
gue estava se relacionando com ela, e ai ela ndo soube lidar com isso.
E ai chegou eu, né, que ja estava ali na vida dela ja ha uns cinco anos,
e estava descobrindo a ndo-binariedade como forma de expresséo de
género.” (Odekemi, 2024).

Na época, Odekemi ndo tinha uma rede de apoio, além de sua comunidade de
terreiro, e sua, até entdo, companheira. Ambos expressaram uma certa falta de

compreensdo acerca de sua identidade de género:

“[...] eu também tinha as pessoas do terreiro, que era a minha rede de
apoio principal. E nesse lugar eu também ndo encontrei muito apoio.
Encontrei muito deboche por parte das pessoas, muita confusdo. “Ah,
mas como assim? Mas como assim?”” Eu tentando explicar, mas... E me
sentia muito feliz, porque mesmo sendo tirado, eu estava descobrindo
como me expressar. Entdo, eu estava muito feliz, sabe, por finalmente
ter entendido o0 que era 0 meu género, € COMO eu expressava 0 meu
género. E as pessoas ali, tipo, “4n, mas como assim?” E eu, véi, ¢ isso.
E pronto, sabe.” (Odekemi, 2024).

90



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Por um lado, o entrevistado relata que estava satisfeito em finalmente entender
sua identidade de género, enquanto, por outro, sentia a dificuldade de acolhimento vindo
de sua comunidade de terreiro, espaco ao qual passava a maior parte dedicando seu tempo.
Odekemi menciona a complexidade da sua relagdo com seu Babalorixa, e as tensdes

experienciadas com ele relacionadas ao uso das indumentarias rituais:

“Comuniquei o baba do terreiro, ja que a minha rede de apoio estava
toda ali. Falei com ele e tal, expliquei como que funcionava, perguntei
pra ele como que eu ia fazer a partir daquele momento, porque eu ndo
queria mais usar saia, eu queria usar outras roupas de Egbomi, eu
gueria usar qualquer outra roupa gue nao fosse saia, mas o que ele tinha
me dito na época, foi que ia ser muito dificil pra minha comunidade me
aceitar, porque eu ja tinha iniciado enquanto uma pessoa, enquanto
Ekedi, que usava saia, que usava aquelas roupas de Ekedi, e que, tipo
assim, ia ser dificil. N&o seria facil. Porém, é muito complexo falar
disso justamente nessa questdo, porque 0 meu pai de santo, ele tem
outros filhos que sdo trans, e eles recebem as pessoas trans, entdo, muito
bem assim. Pelo menos ele deixa elas usarem as roupas que lhe cabem
e que sdo de sua preferéncia. Entdo, quando eu fui falar disso, e ele me
trouxe esse discurso de que ia ser muito dificil da minha comunidade
me aceitar, e que seria complexo pra ele, me pegou também, sabe?
Porque eu falei, poxa, entdo ndo entendo, ja que as pessoas trans aqui
do terreiro podem ser, sabe? Por que eu ndo posso? Me expressar da
forma que... “ah, ndo pode, por conta dos fundamentos da roupa”. Mas
gue fundamentos sdo esses, né, nessas roupas, onde esses fundamentos
s0 cabem pra determinados géneros?”” (Odekemi, 2024).

Mesmo que seu Babalorixa acolha e inclua outras pessoas transexuais binarias
dentro de sua casa de Candomblé, permitindo com que elas se vistam conforme suas
identificacbes de género, Odekemi ndo pode se vestir conforme sua identidade, pois a
lideranca néo autorizou. Essa dificuldade de acolher a demanda de Odekemi ilustra como
a ignorancia e a contradicdo se apresenta nesses espagos, onde normas
cisheteronormativas binarias podem ser percebidas e reproduzidas dentro da comunidade,
0 que leva a experiéncia de Odekemi ao espaco da abjecdo. Para o entrevistado, existe
uma certa dificuldade das pessoas entenderem a ndo-binariedade como identidade de

género:

“Af se fala assim, “ah, mas ta tudo bem te tratar no feminino?” As vezes
ta. Ndo sempre. Ai a pessoa, “ué, mas como assim?”. E isso, as vezes
ta de boa, as vezes até eu me trato no feminino, mas ndo é sempre. E

10 Egbomi é um titulo atribuido conforme funcéo social ou senioridade.

91



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

tipo, por qué? Porque isso me traz um género que ndo me representa,
sabe? E ai eu acho que entra nesse lugar mesmo, porque as pessoas
entendem tudo como ou sim ou ndo, ou preto ou branco. [...] Essa
binariedade mesmo, ela ta na mente das pessoas.” (Odekemi, 2024).

Em consequéncia dos conflitos sofridos no processo de sua identificacdo de
género e da falta de apoio, Odekemi passou por um periodo de adoecimento mental,
seguido de uma internacdo psiquiatrica, e posteriormente foi levado a abandonar sua
comunidade de axé, que estava sendo um lugar adoecedor. O entrevistado revela o
sentimento de culpa que o permeava ao tomar a decisao de sair de sua casa de Candomblé,
e 0 quanto esse processo de desvinculacdo tem sido doloroso:

“Entdo, eu ndo fago mais parte desse terreiro. Eu sai por muitas
questdes, inclusive essa, sabe? E hoje eu td meio 6rfdo de terreiro, to
até tendo que lidar com isso de uma forma. T6 tentando lidar de uma
forma leve, mas tem sido doloroso. Principalmente més de agosto que
é tdo bom, a sensacéo de... Olubajé, eu gosto muito. E ndo é a mesma
coisa voceé ir pra uma festa e vocé t4 ali na funcéo, ndo é a mesma coisa
pra mim. Eu sempre preferi muito a funcdo. E ai, é isso, assim. Tem
sido doloroso, mas eu ndo pretendo voltar pro lugar que me feriu.
Mesmo sentindo saudade dos meus irmaos de santo, mesmo sentindo
falta, ndo pretendo voltar, porque foi um processo muito dificil também
desvincular. Porque dentro do fundamento que a gente aprende, vocé
deve ter fidelidade ao seu Orixa, ao seu Orixa que te confirmou, vocé
deve cuidar desse Orixa, vocé prometeu, vocé fez um voto que vocé
cuidaria desse Orixa, que vocé... No caso, eu sou ekedi de Oxaguid, e
ai eu ficava muito nessa, eu ficava, nossa! Meu pai Oxaguid vai ficar
tal, poxa, eu ndo posso abandonar, eu prometi realmente, eu chorei nos
pés dele, eu prometi que cuidaria. E t6 aqui me vendo, longe, distante,
sabe? [...] depois que essa guerra acabou, eu entendi que eu precisava
me cuidar primeiro, sabe? Que o Orixa ndo espera que eu me anule pra
que eu possa cumprir algum combinado com ele. O Orixa espera que
eu me cuide, porque, se ele habita meu ori, entdo, espera que eu me
cuide, que eu fique bem. Hoje eu entendo, mas foi bem complicado pra
eu entender.” (Odekemi, 2024).

Para Anjos (2006), a linha cruzada e a encruzilhada ndo eliminam existéncias,
mas permitem que elas coexistam. Entdo, se em um terreiro de Ketu, pode haver um culto
a catico, por entender que esses territorios se atravessam, por que sua lideranca nao
consegue reconhecer as existéncias de identidade de forma plural em seu territério? O
fato de Odekemi ter sido apresentado como ekedi, mas ndo se entender como tal, elimina
sua capacidade de atuagéo coletiva naquela comunidade? Odekemi se identifica com a
funcdo, ou seja, o trabalho de preparacdo e alimentacdo de sua casa, por que sua

identidade iria interferir nisso?

92



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

A culpa de Odekemi esté relacionada a filosofia ocidental e ndo a afro-brasileira.
A culpa é uma estratégia crista e colonial por vezes incorporada a esses espacos. A légica
do Orixa punitivo, que ira "bater" no desobediente € um mecanismo de controle de corpos,
que precisam permanecer seguindo as regras, esse corpo controlado adoece, ndo cria, com
Isso ele passa a ser anulado. Por sua vez, a abertura de caminhos acontece quando
Odekemi reconhece que o desejo do Orixa € que elu se cuide, que fique bem, ou seja, elu
reconhece que o Orixa, que também habita sua cabeca, também ¢é elu. Ora, se o Orixa
pode habitar as nossas corpas, também podemos abrigar nossas diversas existéncias.

Odekemi ressalta as tensdes que vivenciava no terreiro, resultantes da forma como
a lideranca da casa lidava com as relacGes de género presentes no espaco, perpetuando

normas patriarcais e sexistas:

“Essencialmente eu conseguia ver a expressdo mor do patriarcado ali
dentro, sabe? Daquele terreiro, onde o sacerdote era 0 homem branco,
é triste falar isso, mas sim, ele era 0 homem branco. E ai eu via que ele
amenizava muito o lado dos ogé da casa, dos filhos de santo homem da
casa, sabe? Amenizava demais, assim, 0s 0gas ficavam de boa enquanto
gue as mulheres eram essencialmente oprimidas naquele ambiente,
mesmo que ele batesse e falasse aos quatro cantos que o Candomblé era
matriarcal, que quem mandava eram as mulheres e, por isso, elas eram
as mais importantes. Ele sabia disso s6 que ele ndo praticava isso. E ai
nesse processo eu entrei muitas vezes em debate com ele para dizer -
olha pai esta errado, esté errado a forma como vocé trata os homens e
destrata as mulheres, isso ndo € justo, isso ndo é certo - Nesse processo

de brigar tanto por isso acho que acabou me afetando muito, sabe?”
(Odekemi, 2024).

O entrevistado denuncia graves violagdes em seu terreiro, como aquelas
provocadas pelos homens cis e que possuiam o titulo de ogas, o que reflete na forma em
que o papel social desses sujeitos foi historicamente atribuido para fungdes sociais
masculinas. Além disso, o fato do pai de santo ser branco, em uma religido originalmente
negra, faz o entrevistado compreender e visualizar a estrutura de dominio naquele espaco,
afirmado por alguns como matriarcal.

Odekemi relata que, ao ser imposto o uso das indumentarias femininas para elu,
seu sacerdote ndo soube explica-lo o porqué, o que fundamentava aquela percepcao. Ou
seja, Odekemi era obrigado a vestir roupas femininas sem ao menos entender qual era o
sentido daquilo na cosmopercepcao a qual estava vinculado. Ainda que o Candombleé seja

uma religido dos segredos, muitas ideologias que afetam a percepcdo das pessoas que

93



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

vivenciam aqueles espacos ndo podem ser justificadas pelo secreto. Elas sdo expresséo
do desconhecimento e ignorancia da sociedade brasileira sobre as identidades dissidentes.

Para Odekemi, existe uma preferéncia de tratamento aos homens cis, que nunca
sdo questionados em relacdo as suas indumentarias e atitudes. Dessa forma, elu também
relata como é possivel identificar uma diferenca de tratamento entre os géneros dentro da
religido e questiona como 0s homens cisgéneros conseguiram tanto protagonismo nos

terreiros:

“[...] A gente V& isso acontecendo, os homens usando pano da costa. E
ai vocé fica vei, e ai? Por que esse fundamento sé é errado pra um tipo
de género? O que eu observo hoje nos Candomblés é isso, 0s homens
podem fazer o que eles quiserem, eles podem tocar atabaque, eles
podem usar pano da costa, eles podem usar adja, eles podem fazer o que
quiserem, e as mulheres, que sdo as donas do Candomblé ndo podem?
O que é isso? O que estd acontecendo? Se homem nem podia nem entrar
no Candomblé, agora eles podem fazer tudo? Sabe? “Ah, porque a
mulher ndo pode tocar atabaque”. Véi? Tipo? A mulher ndo pode tocar
atabaque, mas 0gd com o cu cheio de cachaca pode tocar, sabe? Essas
coisas que eu fico vendo que véo realmente moldando o nosso
pensamento mais pra questionar, sabe? Eu sei que tem coisas que ja
estavam ai quando eu cheguei, mas entendo isso, respeito muito, eu
aprendi a respeitar os meus mais velhos, mas também aprendi que todo
fundamento tem sua explicacdo, entdo cadé a explicacdo desses
fundamentos que estdo dizendo ai? Sabe, cadé?” (Odekemi, 2024).

Desde que saiu de sua casa raiz, Odekemi procura se cuidar espiritualmente de
forma autbnoma, seguindo o que lhe foi ensinado, e acredita que a espiritualidade se fez
mais presente em sua vida a partir do momento em que saiu do terreiro que estavam o
ferindo. Apesar dos conflitos e transfobias vividas dentro da religido, Odekemi ainda
enxerga o Candomblé como um lugar possivel para pessoas trans* por acreditar que

haver4 uma mudanca:

“Eu acho que é possivel, porque eu quero que seja possivel, sabe? Eu
vejo que € possivel pelos meus mais velhos, que sdo novos e que estéo
fazendo acontecer, como 0 meu amigo que é um Bab4 e que é uma
pessoa hao-binaria, como minha amiga que consegue trazer esse debate
com fundamentos explicados, entdo eu vejo que é possivel por conta
desses lugares. Eu acho que a grande questéo pras pessoas trans e ndo-
binérias dentro de terreiro sdo as outras pessoas, porque no fim das
contas Orixa ndo se importa com isso. Ndo se importa, sabe? Se orixa
ndo faz disting¢do de cor porque faria de género? N&o faz sentido, sabe?
Entdo por isso que eu acho que ¢é possivel sim. Eu quero estar.”
(Odekemi, 2024)

94



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Conclusao

O estudo investigou a complexa relacdo entre identidade de género, religido e
colonialidade no contexto do Candomblé Ketu sob a perspectiva de uma pessoa trans*
ndo-binaria. Ao retomarmos o referencial adotado, podemos constatar que o Candomblé,
ainda que tenha utilizado a memoéria de Africa como inspiracio para sua construcéo, foi
atravessado de percepces e ideologias eurocéntricas e coloniais, atuando no controle e
normatizagéo dos corpos.

Refletimos como essa religido afro-brasileira, percebida muitas vezes como
inclusiva, € um espaco excludente para pessoas trans*, especialmente quando essas
confrontam as normas cisheteronormativas herdadas de uma sociedade colonizada e
reproduzidas nos terreiros. A historia de vida de Odekemi, uma pessoa trans* ndo-binaria
e ekedi de um terreiro de nacdo Ketu, exemplifica as tensdes e negociacdes que essas
identidades precisam enfrentar diariamente para serem reconhecidas dentro do
Candomblé. Odekemi vive a complexa realidade de ser acolhido em um espaco religioso,
enquanto ainda precisa constantemente negociar sua identidade dentro de uma estrutura
que, por vezes, reproduz exclusGes de género.

A resiliéncia de pessoas como Odekemi desafia as normas estabelecidas e é um
"abre caminho" para um Candomblé mais inclusivo, que valoriza a diversidade de género
como parte integral de sua prética religiosa. Para isso, é essencial que retomemos 0s
estudos sobre a religido, buscando compreender como as normativas e dogmas presentes
estdo associadas as percepcdes coloniais sobre a identidade e a dinamica social de
controle de corpos.

A aceitacdo e acolhimento de pessoas trans* no Candomblé precisa representar
uma continuidade da historia de resisténcia da religido, garantindo que todes,
independentemente de sua identidade de género, possam encontrar um espago seguro e
acolhedor para expressar sua espiritualidade e tratar as diversas feridas que a
colonialidade e o cisheteropatriarcado provocam. E fundamental reconhecer que a
adaptacdo do Candomblé as novas realidades e expressdes de género nédo significa uma
ruptura com as tradigdes, mas sim uma continuidade da capacidade histérica da religido
de se ressignificar e sobreviver em contextos adversos, bem como da habilidade de povos

originarios e africanos de recriarem suas historias, ainda que em um contexto desafiador.

95



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

A perpetuacdo de logicas cisheteronormativas nos terreiros pode ser vista como
uma forma de reproducdo das estruturas de poder dominantes em nossa sociedade,
capitalista, individualista e apegada a um passado nostalgico que de fato jamais existiu.
E preciso fazer das encruzilhadas pontos de inicio, de fim e de encontros, pois se a cultura
afro-brasileira resiste na diaspora é porque as nossas linhas da vida tém sido
constantemente desbloqueadas e nesse ebd de sobrevivéncia, ndo pode ficar ninguém.

A inclusdo e aceitacdo de pessoas trans* no Candomblé ndo apenas desafia as
normas e regras dos terreiros, mas aponta para a necessidade de um retorno radical, ou
seja, nas raizes das formas de ver e pensar dos povos africanos e negros. N&o se trata s6
de um espaco de acolhimento, mas sim de um espago que organize novos pensamentos,
enraizados no bem-estar espiritual e emocional de corpas tdo massacradas e negadas na
sociedade. A recriacdo dos terreiros como espacos verdadeiramente para todes é um passo
crucial para a continuidade do Candomblé, agenciado por pessoas pensantes e que visam
desobstruir caminhos que impedem o reconhecimento das pluralidades existentes.

Referéncias

ALMEIDA, Gione Caé. Manuel de Linguagem Neutra em Lingua Portuguesa. 2020.
ALTHUSSER, Louis. Aparelhos Ideoldgicos De Estado. Trad. Walter José Evangelista,
Maria Laura Viveiros de Castro. Rio de Janeiro: Edi¢6es Graal, 1985.

BASTIDE, Roger. As Religides Africanas no Brasil: contribuicdo a uma sociologia das
interpenetracgdes de civilizagbes. Sdo Paulo: Livraria Pioneira, 1971.

BERNARDI, Clacir José; CASTILHO, Maria Augusta de. “A religiosidade como
elemento do desenvolvimento humano.” INTERACOES: Revista Internacional de
Desenvolvimento Local, Campo Grande, MS, v. 17, n. 4, p. 745-756, dez. 2016.
BIRMAN, Patricia. “Transas e transes: sexo e género nos cultos afro-brasileiros, um
sobrev0o”. Revista estudos feministas, v. 13, n. 2, pp. 403-414, 2005.

CASA 1. QUEM FOI XICA MANICONGO, CONSIDERADA PRIMEIRA TRAVESTI
BRASILEIRA. 9 de junho de 2022. Disponivel em: <https://www.casaum.org/quem-foi-
Xica-manicongo-considerada-primeira-travesti-brasileira/>. Acesso em: 16 de outubro de
2024.

CHAUI, Marilena. Convite a Filosofia. 3. ed. S&o Paulo: Atica, 1995.

COURA, T. V.; ODARA, T. “(Trans) Soliddes: a solid&do do outro e de si”. In: Morgan
Morgado (Org.). A Primavera N&o-Binérie: protagonismo trans ndo-binarie no fazer
cientifico. 1 ed. Floriandpolis, SC: Selo Nyota, 2021.

ELOY, Thais. TIBIRA DO MARANHAO, PRIMEIRA VITIMA DE LGBTFOBIA
REGISTRADA NO TERRITORIO BRASILEIRO, PODE VIRAR HEROI DA PATRIA. 19
de abril de 2023. Disponivel em: <https://www.casaum.org/tibira-do-maranhao-primeira-
vitima-de-Igbtfobia-registrada-no-territorio-brasileiro-pode-virar-heroi-da-patria/>
Acesso em: 16 de outubro de 2024,

FLOR DO NASCIMENTO, Wanderson. “Transgeneridade e Candomblés: notas para um
debate”. Revista Calundu, 2019.

96



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

JONES, S. H.,, ADAMS T.E., ELLIS. Handbook Of Autoethnography. Walnut Creek:
Left Coast Press; 2013.

LIMA, Helen Taner de. “Nao-binariedade: uma saida da colonialidade de poder-saber-
ser e de género.” Revista Seara Filosofica, 2020.

LOURO, Guacira Lopes. “Género e Sexualidade: Pedagogias Contemporéaneas”. Pro-
Posicdes, v. 19, n. 2 (56) - maio/ago. 2008.

LUGONES, Maria. "Colonialidade e Género". In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de [et
al.]. Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do
Tempo, 2020.

MOMBACA, Jota. Rumo A Uma Redistribuicio Desobediente De Género E Anticolonial
Da Violéncia. Sao Paulo: Fundagédo Bienal; OIP, 2016.

MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de. “Candomblé Ketu”. Revista Geledés. 20009.
OYEWUMI, Oyeérénké. A Invengdo Das Mulheres: construindo um sentido africano para
os discursos ocidentais de género. 1. ed. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.
PARES, Luis Nicolau. A Formacgdo Do Candomblé: historia e ritual da nacéo jeje na
Bahia. Editora Unicamp, 2007.

RUFINO, Luiz. Pedagogia Das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Moérula Editorial, 2019.
RIOS, Luis Felipe. "“LOCE LOCE META RE-LE!”: posi¢des de género-erotismo entre
homens com praticas homossexuais adeptos do Candomblé do Recife". In: Revista Polis
e Psique, vol. 1, 2011.

ROCHA, Melina Sousa da. Catar Folhas e Contar o Tempo: antirracismo e racismo
religioso nos discursos de mestres de axé. 2019. Dissertacdo. (Mestrado em Educacao).
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte: 2019.

THORNTON, John Kelly. “Grupos culturais africanos”. A Africa e os africanos na
formacgdo do mundo atlantico, 1400-1800. Rio de Janeiro: Elsevier: 2004.

SANTOS, Matheus Felipe Bispo dos. Sagrado corpo interditado: (des) construcdo de
género nos terreiros a partir da transexualidade. 2023. Dissertacdo. (Mestrado em
Antropologia). Universidade Federal de Sergipe, Sao Cristovao, 2023.

SILVA, Vagner Goncalves da. Candomblé e Umbanda: caminhos da devocéo brasileira.
Séo Paulo: Selo Negro, 2005.

SOUZA, S. A. F. de. Conhecendo a Andlise de Discurso: linguagem, sociedade e
ideologia. Manaus: Valer, 2006.

Recebido em: 16/10/2024
Aceito em: 03/01/2025

97



