
Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

39 

 

Àkúnlẹ̀yán e a inclusão transgênero no Candomblé: 

revisitando destino e identidade de gênero nas tradições afro-

brasileiras 

 

Jorge Alan de Souza Baloni1 

DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55405  

 

Resumo: Este artigo examina a relação entre tradição e inclusão no Candomblé, com 

foco na presença e aceitação de pessoas transgêneros nos terreiros. A partir do conceito 

iorubá de Àkúnlẹ̀yán, que se refere à escolha do destino antes do nascimento, o estudo 

explora como as normas tradicionais de gênero e a estrutura hierárquica dos terreiros 

muitas vezes excluem ou marginalizam identidades trans. Ao analisar o conflito entre a 

necessidade de preservar práticas ancestrais e a adaptação às demandas contemporâneas 

por justiça social e inclusão, o artigo discute a possibilidade de integrar plenamente as 

pessoas trans nas práticas e estruturas do Candomblé. Apesar da resistência de setores 

conservadores, movimentos contra-hegemônicos dentro da comunidade têm promovido 

debates sobre a inclusão e a adaptação das tradições, mostrando sinais de mudança e 

conscientização sobre a importância da diversidade de gênero. 

 

Palavras-chave: Candomblé. Àkúnlẹ̀yán. Transgêneros. Inclusão. Tradição. Identidade 

de gênero. 

 

Resumen: Este artículo examina la relación entre tradición e inclusión en el candomblé, 

centrándose en la presencia y aceptación de las personas transexuales en los terreiros. 

Basándose en el concepto yoruba de Àkúnlẹ̀yán, que se refiere a la elección del destino 

antes del nacimiento, el estudio explora cómo las normas tradicionales de género y la 

estructura jerárquica de los terreiros a menudo excluyen o marginan las identidades trans. 

Analizando el conflicto entre la necesidad de preservar las prácticas ancestrales y la 

adaptación a las demandas contemporáneas de justicia social e inclusión, el artículo 

discute la posibilidad de integrar plenamente a las personas trans en las prácticas y 

estructuras del Candomblé. A pesar de la resistencia de los sectores conservadores, los 

movimientos contrahegemónicos dentro de la comunidad han promovido debates sobre 

la inclusión y la adaptación de las tradiciones, mostrando signos de cambio y 

concienciación sobre la importancia de la diversidad de género. 

 

Palabras clave: Candomblé. Àkúnlẹ̀yán. Transgénero. Inclusión. Tradición. Identidad de 

género. 

 

 

 

 
1 Universidade de Brasília. E-mail: seggvg@gmail.com. 

https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.55405
mailto:seggvg@gmail.com


Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

40 

 

Introdução 

 

O Candomblé, como uma das religiões de matriz africana mais praticadas no 

Brasil, carrega em si uma rica tradição de sincretismo cultural e espiritualidade. Fundada 

sobre princípios ancestrais, essa religião tem uma estrutura hierárquica complexa, onde a 

tradição oral e os rituais desempenham papéis centrais na manutenção de sua identidade. 

Contudo, no contexto atual, marcado por intensas transformações sociais e debates sobre 

direitos humanos, a presença de pessoas transgêneros dentro dos terreiros de Candomblé 

levanta questões sobre inclusão, tradição e a adaptação dessas práticas religiosas às 

demandas contemporâneas. Essa presença não é um fenômeno novo, mas o debate sobre 

o papel e o lugar dessas pessoas dentro das estruturas rituais tem se intensificado 

recentemente, especialmente devido ao aumento da visibilidade dessas questões em 

sociedade e à resistência de alguns setores que defendem uma visão mais rígida e binária 

das práticas tradicionais (Nascimento, 2019). 

No entanto, esses esforços são frequentemente limitados pela forte resistência de 

setores mais conservadores dentro das comunidades de terreiros, que veem qualquer 

alteração nas práticas tradicionais como uma ameaça à integridade da religião. Esse 

conflito entre a necessidade de mudança e a preservação da tradição cria um ambiente de 

tensão e incerteza, onde as pessoas trans são frequentemente deixadas em uma posição 

vulnerável e marginalizada. A aceitação plena das identidades trans no Candomblé, 

portanto, depende de um processo contínuo de diálogo e negociação, que reconheça tanto 

a importância da tradição quanto a necessidade de inclusão e justiça social (Butler, 2003). 

Esse debate acalorado tem sua raiz na relação entre tradição e modernidade. 

Historicamente visto como uma religião acolhedora para aqueles que foram 

marginalizados pela sociedade dominante, incluindo negros, pobres e LGBTQIAPN+, 

enfrenta agora o desafio de conciliar suas práticas tradicionais com a aceitação plena das 

identidades trans. A resistência à inclusão dessas pessoas dentro dos terreiros não é 

meramente uma questão de tradição, mas também reflete uma ancoragem em valores 

patriarcais e ciscentradas que ainda permeiam a sociedade brasileira como um todo 

(Santos, 2008). 

A estrutura hierárquica dos terreiros de Candomblé, que organiza funções e papéis 

com base em uma visão tradicional de gênero, muitas vezes exclui ou marginaliza aqueles 

cujas identidades de gênero não se alinham com as normas binárias de masculino e 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

41 

 

feminino. Por exemplo, em muitos terreiros, as funções e responsabilidades são atribuídas 

com base no sexo biológico, e não na identidade de gênero, o que pode resultar na 

exclusão de pessoas trans de certos papéis ou na exigência de que elas desempenhem 

funções que não correspondem à sua identidade de gênero (Lemos, 2019). Essa prática 

não apenas marginaliza essas pessoas, mas também reforça uma visão conservadora que 

associa valor e competência espiritual à conformidade com normas de gênero 

tradicionais. 

Um dos principais pontos de conflito em relação à presença de pessoas trans nos 

terreiros de Candomblé diz respeito às vestimentas rituais. As roupas e acessórios usados 

durante os rituais têm significados profundos e são frequentemente vinculados ao gênero 

da pessoa que os usa. Para uma pessoa trans, ser obrigada a usar vestimentas que não 

correspondem à sua identidade de gênero pode ser uma experiência profundamente 

alienante e dolorosa. Como aponta Nascimento (2019), essa imposição transcende a mera 

escolha de vestuário e reflete um processo de negação da identidade da pessoa dentro de 

um espaço que deveria ser de acolhimento espiritual. 

Bastide (1971) observa que as religiões afro-brasileiras, incluindo o Candomblé, 

foram profundamente influenciadas pelas estruturas sociais impostas pelos colonizadores, 

que trouxeram consigo normas de gênero que muitas vezes estavam em desacordo com 

as práticas tradicionais africanas. Isso levou a uma adaptação das práticas religiosas, que 

incorporaram algumas dessas normas coloniais enquanto mantinham outras tradições 

africanas. O resultado é um sistema religioso que, embora profundamente enraizado nas 

tradições africanas, também reflete as influências externas que moldaram sua prática no 

Brasil. Esta análise de Bastide dialoga diretamente com o pensamento de Oyěwùmí  

(2021), que demonstra como as sociedades africanas, especialmente a Iorubá, não tinham 

o gênero como categoria social organizadora antes da colonização. Assim como Bastide 

(1971) identifica a imposição de normas de gênero coloniais nas religiões afro-brasileiras, 

Oyěwùmí  (2021) evidencia como o processo colonizador introduziu e impôs categorias 

de gênero ocidentais em sociedades que operavam sob outras lógicas de organização 

social, como a senioridade. Ambos os autores, portanto, convergem ao apontar como o 

colonialismo transformou profundamente as estruturas sociais africanas originais, seja no 

contexto religioso brasileiro analisado por Bastide (1971), seja na sociedade Yoruba 

estudada por Oyěwùmí  (2021). 

O problema da exclusão das pessoas trans dos espaços de poder e liderança dentro 

dos terreiros de Candomblé é igualmente preocupante. A tradição do Candomblé, com 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

42 

 

sua ênfase na linhagem espiritual e no papel dos mais velhos, muitas vezes não deixa 

espaço para a liderança trans, limitando essas pessoas a papéis subalternos ou simbólicos. 

Essa exclusão não só impede que as pessoas trans participem plenamente da vida 

religiosa, mas também priva a comunidade mais ampla da riqueza de experiências e 

perspectivas que essas pessoas podem trazer para os rituais e práticas espirituais (Birman, 

2005). 

Apesar dessas barreiras, existem sinais de mudança dentro da comunidade do 

Candomblé. Movimentos contra-hegemônicos têm surgido em várias casas de axé, 

promovendo debates sobre a inclusão de pessoas trans e questionando as normas 

tradicionais de gênero. Essas iniciativas, embora ainda minoritárias, indicam uma 

crescente conscientização sobre a necessidade de adaptar as tradições do Candomblé às 

realidades sociais contemporâneas e de acolher a diversidade de gênero como parte 

integrante da espiritualidade e da prática religiosa (Santos e Dallapicula, 2020). 

A resistência à inclusão de pessoas trans nas tradições religiosas afrodiaspóricas 

também pode ser vista como parte de um fenômeno mais amplo de exclusão social e 

marginalização de grupos que não se enquadram nas normas dominantes de gênero e 

sexualidade. No Brasil, um país com uma longa história de violência contra a comunidade 

LGBTQIAPN+, a exclusão das pessoas trans dos espaços religiosos é uma extensão da 

discriminação e violência que elas enfrentam em outros aspectos de suas vidas. Essa 

exclusão não apenas reforça as desigualdades existentes, mas também perpetua uma 

cultura de preconceito e intolerância que marginaliza e desumaniza as pessoas trans 

(Mendes e Silva, 2020). 

Ao considerar essas mudanças e a importância da inclusão, é relevante também 

discutir o conceito de destino individual segundo a cosmologia iorubá, uma das bases do 

Candomblé. Na tradição iorubá, acredita-se que cada ser humano nasce com um destino 

pré-determinado que guia a trajetória de vida e as escolhas espirituais de cada indivíduo. 

Este destino é único e personalíssimo, refletindo a individualidade de cada ser, e é 

escolhido antes do nascimento em conformidade com as forças cósmicas e os orixás. 

Assim, a inclusão plena de pessoas trans no Candomblé não deveria apenas respeitar a 

diversidade de gênero, mas também se alinhar-se com a crença de que cada pessoa tem 

um destino específico que deve ser honrado e vivido plenamente, independentemente de 

sua identidade de gênero. 

Nesse contexto, o conceito de Àkúnlẹ̀yán, que enfatiza a coletividade, o respeito e 

a aceitação das diferenças, torna-se crucial. Ele reforça a ideia de que a verdadeira força 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

43 

 

do Candomblé reside na união e na diversidade de seus membros. Ao integrar as pessoas 

trans nas práticas e estruturas religiosas, a comunidade do Candomblé não só se mantém 

fiel a esses princípios, mas também fortalece seu papel como um espaço de acolhimento 

e resistência contra as opressões sociais. Dessa forma, tanto o Ori quanto Àkúnlẹ̀yán são 

fundamentais para guiar a adaptação das tradições do Candomblé às demandas 

contemporâneas, garantindo que a religião continue a ser um espaço de acolhimento e 

crescimento espiritual para todos os seus membros. 

 

Metodologia 

 

A pesquisa adota uma abordagem qualitativa, fundamentada nas perspectivas 

decoloniais e na metodologia afrocentrada. A análise se baseia em uma revisão 

bibliográfica crítica, com ênfase na afroperspectivismo, conforme proposto por Noguera 

(2019), que valoriza as epistemologias africanas e afro-diaspóricas, permitindo uma 

reflexão sobre as questões de gênero e tradição religiosa no contexto afro-brasileiro. A 

investigação é conduzida principalmente por meio de análise documental, focando em 

textos filosóficos iorubás e literatura especializada sobre o Candomblé. Autores como 

Oyěwùmí (2021), Gbadegesin (1998) e Bastide (1971) constituem a base teórica para 

discutir as intersecções entre identidade de gênero e práticas religiosas afro-brasileiras. 

Além disso, a pesquisa emprega a metodologia do "corpo-testemunha" de Leda 

Maria Martins (1997), que considera o corpo como um portador de memórias e saberes 

ancestrais, fundamental para compreender as dinâmicas de gênero no contexto religioso 

afro-brasileiro, onde o corpo desempenha papel central na construção de significados. O 

método hermenêutico-fenomenológico é utilizado para interpretar os conceitos iorubás 

de Àkúnlẹ̀yán e Ori, explorando suas implicações na compreensão da transgeneridade nos 

terreiros. A pesquisa também adota um método comparativo, dialogando entre diferentes 

tradições filosóficas, como as filosofias platônica e iorubá, com ênfase nas noções de 

reencarnação e destino. Esse conjunto metodológico contribui para uma análise 

abrangente das questões de gênero e identidade dentro das práticas e crenças do 

Candomblé, promovendo uma compreensão mais ampla da relação entre religião, corpo 

e identidade nas tradições afro-brasileiras. A abordagem escolhida demonstra um 

compromisso com a descolonização do conhecimento acadêmico, privilegiando 

perspectivas e métodos que emergem das próprias comunidades estudadas. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

44 

 

Uma análise de ori e suas implicações metafísicas em indivíduos 

transgêneros.  

 

Akọ́nlẹ̀gba ló wà lọ́wọ́ ẹ̀dá, kò sógbọ́n owó, kò 

sógbọ́n ọmọ. Àyànmọ́ mi, kò sí ẹni tó lè yí padà.  

Tradução: Aquilo que é escolhido de joelho, o 

criador mantém. Não há outros meios de 

conseguir dinheiro, não há outros meios de 

conseguir filhos. Meu destino é meu, ninguém 

pode alterá-lo. 

 

A concepção de destino entre os iorubás é enraizada em suas crenças metafísicas 

e cosmológicas, revelando uma complexa interseção entre a autonomia individual e a 

predestinação divina. No pensamento iorubá, o destino humano é indissociavelmente 

conectado ao conceito de Ori, entendido como a "cabeça interior", sendo esta considerada 

a portadora do destino pessoal. Segundo essa perspectiva, a constituição humana é 

tripartida, composta por ara (corpo), emi (alma) e Ori inu (cabeça interior ou destino), 

destacando a preeminência do Ori como o elemento que carrega e manifesta o destino 

individual. Trago novamente essa concepção aqui para relembrar que Ori é a divindade 

que sobrepõe qualquer outra, principalmente no poder de decisão.  

Essa estrutura tripartida sublinha uma diferença essencial entre a visão iorubá e o 

dualismo cartesiano, onde Ori assume um papel crucial na determinação da trajetória de 

vida do indivíduo. Diferente da dicotomia corpo-alma do pensamento cartesiano, a visão 

iorubá oferece uma compreensão mais integrada e dinâmica do ser humano, enfatizando 

a interdependência entre os três componentes constitutivos. Essa abordagem holística 

reflete uma visão de mundo onde a individualidade e a essência espiritual são 

interconectadas, moldando a existência de cada pessoa de maneira única e irrevogável 

(Abimbola, 1981; Gbadegesin, 1984; Makinde, 1985; Salami, 2002). 

A profundidade dessa concepção filosófica ressalta não apenas a riqueza cultural 

dos iorubás, mas também a complexidade de suas interpretações sobre a vida e o destino 

humano. Estudos antropológicos e filosóficos têm se debruçado sobre essas crenças, 

elucidando como a integração do Ori na estrutura ontológica do ser humano iorubá 

oferece uma perspectiva singular sobre a agência individual e a ordem cósmica. Desta 

forma, o estudo da concepção de destino entre os iorubás contribui significativamente 

para uma compreensão mais ampla e diversificada das filosofias africanas e suas 

implicações para o entendimento da condição humana. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

45 

 

Essa visão iorubá sobre o destino também nos proporciona uma oportunidade de 

explorar as inter-relações entre religião, cultura e filosofia na África Ocidental. O papel 

central do Ori na determinação do destino humano sugere que, para os iorubás, o destino 

não é um conceito passivo, mas uma força ativa que guia e molda a vida de cada 

indivíduo. Além disso, a importância atribuída ao Ori revela uma dimensão ritualística e 

prática significativa dentro da sociedade iorubá. A manutenção e a honra do Ori são 

frequentemente expressas através de práticas religiosas e rituais específicos, que incluem 

oferendas e consultas aos oráculos, como o Ifá, para obter orientação e assegurar o 

alinhamento com o destino desejado. Tais práticas destacam a crença na possibilidade de 

influenciar ou melhorar o próprio destino através de uma vida devota e harmoniosa com 

as forças espirituais. 

O entendimento do destino entre os iorubás não se limita ao indivíduo, mas 

também está profundamente enraizado na comunidade. O Ori de uma pessoa está em 

constante interação com os Oris de outros membros da comunidade, criando uma rede 

complexa de influências e interdependências. Essa interconectividade reflete a visão de 

que o destino individual não pode ser completamente compreendido isoladamente, mas 

deve ser visto dentro do contexto das relações sociais e comunitárias. 

Quando comparamos a concepção de destino dos iorubás com outras filosofias 

africanas, notamos tanto semelhanças quanto distinções marcantes. Por exemplo, entre os 

povos Akan de Gana, há uma crença similar em uma entidade que governa o destino 

individual, conhecida como “kra”. No entanto, as práticas e os entendimentos específicos 

podem variar significativamente, refletindo a diversidade de pensamentos e crenças 

dentro do continente africano. Ainda assim, comparando com as outras diversas culturas 

africanas tomamos a exemplo os Ashanti de Gana que entendem o destino como 

intimamente ligado à influência dos ancestrais. Conforme Mbiti (1969), os espíritos dos 

antepassados, conhecidos como "Nananom Nsamanfo", são vistos como guias que 

influenciam diretamente a vida dos vivos. Através de rituais e oferendas, os Ashanti 

procuram a orientação e a proteção dos seus ancestrais para assegurar um destino 

favorável. Essa ligação estreita com os ancestrais destaca uma visão de destino mais 

coletiva e mediada por entidades espirituais familiares. 

Entre os Maasai, o destino é frequentemente relacionado à estrutura social e aos 

papéis dentro da comunidade. A sociedade Maasai é altamente estratificada, com rituais 

de passagem que marcam a transição entre diferentes fases da vida. Esses rituais não 

apenas determinam o papel social de um indivíduo, mas também são vistos como 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

46 

 

momentos críticos que moldam seu destino (Mbiti, 1988). Esse enfoque na estrutura 

social e nos papéis comunitários destaca um destino moldado por normas sociais e 

culturais. 

Para os Zulus, a influência dos espíritos ancestrais é igualmente significativa. Os 

Zulus acreditam que os "amadlozi" (espíritos ancestrais) desempenham um papel crucial 

na determinação do destino, afetando desde a saúde até o sucesso nas batalhas. Os 

curandeiros, ou "isangomas", são vitais na interpretação dos sinais dos espíritos e na 

orientação dos indivíduos em suas vidas (Parrinder, 1954). Aqui, vemos um destino 

fortemente influenciado por forças espirituais externas, similar aos Ashanti, mas com uma 

ênfase distinta nos curandeiros como mediadores. 

Os Igbo possuem uma visão dualista do destino através do conceito de "Chi". Cada 

indivíduo possui um Chi, um espírito pessoal que determina seu destino. No entanto, a 

realização desse destino também depende das ações e do esforço individual. Esta 

interação entre o pré-determinado e o livre-arbítrio é um elemento central na filosofia 

Igbo (Anizoba, 2008). Comparado com os Iorubás, que enfatizam um destino escolhido 

espiritualmente, os Igbo destacam a coexistência de predestinação e esforço pessoal 

contínuo. 

Essas diversas perspectivas sobre o destino nas culturas africanas ilustram uma 

variação de crenças e práticas, refletindo a profunda espiritualidade e a complexidade das 

estruturas sociais do continente. A visão de destino não é apenas uma questão de crença 

individual, mas também de práticas comunitárias e religiosas que abrangem a totalidade 

da existência humana. Em comparação, enquanto os iorubás focalizam um destino 

escolhido espiritualmente, muitas outras culturas africanas, como os Ashanti e os Zulus, 

enfatizam a mediação dos ancestrais e espíritos, e os Igbo combinam predestinação com 

a agência individual, demonstrando a variabilidade e a riqueza das tradições africanas. 

Estudar essas concepções tradicionais de destino tem implicações importantes 

para a compreensão das identidades e espiritualidades africanas contemporâneas. Em um 

mundo cada vez mais globalizado, onde as culturas se encontram e se transformam 

mutuamente, o reconhecimento e a valorização dessas tradições filosóficas oferecem um 

contraponto essencial às narrativas dominantes e frequentemente eurocêntricas. Além 

disso, tais estudos podem informar práticas modernas de desenvolvimento comunitário e 

resolução de conflitos, proporcionando insights valiosos sobre como as sociedades podem 

equilibrar a autonomia individual com o bem-estar coletivo. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

47 

 

Para os iorubás a escolha do destino ocorre no Òrún (céu), onde o indivíduo, antes 

de nascer, ajoelha-se diante de Olódùmarè, o Ser Supremo, para selecionar ou receber seu 

destino. Esse ato é representado pelos conceitos de Akúnlèyàn (o que se escolhe 

ajoelhado), Akúnlégbà (o que se recebe ajoelhado) e Ayànmọ (o que é destinado a 

alguém). Akúnlèyàn sugere uma escolha ativa, onde o indivíduo conscientemente escolhe 

seu destino. Bolaji Idowu afirma que tudo o que é conferido nesse momento torna-se 

inalterável e define a trajetória de vida de uma pessoa, refletindo a irrevogabilidade dessa 

escolha (Idowu, 1994). Refere-se à escolha pré-natal do destino por parte do indivíduo. 

Antes de nascer, cada alma tem a oportunidade de escolher seu próprio destino na 

presença de Olódùmarè, a divindade suprema. Esse momento de escolha é um ato crucial 

que determina o curso da vida do indivíduo, incluindo seus desafios, sucessos e lições a 

serem aprendidas.  O processo de Akúnlèyàn enfatiza a agência do indivíduo mesmo antes 

do nascimento. Essa ideia de uma escolha consciente do próprio destino destaca a visão 

iorubá de que a vida não é meramente um conjunto de circunstâncias impostas, mas sim 

um caminho deliberadamente selecionado pelo próprio ser espiritual. Esse conceito 

adiciona uma camada de responsabilidade pessoal, uma vez que os iorubás acreditam que 

os infortúnios ou sucessos que uma pessoa experimenta são, em parte, decorrentes das 

escolhas feitas antes de encarnar. 

A doutrina do Akúnlèyàn também cria uma interessante tensão entre 

predestinação e livre arbítrio. Embora o destino seja escolhido antes do nascimento, os 

iorubás acreditam que as ações e decisões tomadas ao longo da vida podem influenciar o 

cumprimento desse destino. Assim, enquanto o Ori carrega o destino escolhido, a forma 

como este se manifesta está sujeita às ações do indivíduo, às influências externas e às 

intervenções espirituais.  

O conhecimento sobre Akúnlèyàn e o destino em geral é frequentemente 

transmitido através dos Itan2, as histórias e mitos sagrados dos iorubás. Essas narrativas 

desempenham um papel fundamental na educação e orientação espiritual, oferecendo 

exemplos de como os indivíduos podem alinhar suas vidas com seus destinos escolhidos. 

Os Itan não são apenas histórias morais, mas também ferramentas de instrução que 

ajudam a comunidade a compreender e navegar as complexidades do destino e da vida. 

 
2 O termo Itan é invariável, mantendo-se no singular mesmo quando utilizado para designar o plural. 

Refere-se ao conjunto de mitos e lendas do panteão africano, que narra histórias integradas por canções, 

danças, rituais e ensinamentos. Para o povo Iorubá, o Itan é considerado uma verdade absoluta sobre a 

criação do mundo, sendo profundamente respeitado por sua transmissão oral ao longo das gerações, 

preservada e ensinada pelos mais velhos. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

48 

 

Figura 1 – A importância do destino. 

 
Fonte: Imagem do autor. 

 

Os oráculos, especialmente o sistema de adivinhação Ifá, desempenham um papel 

essencial na interpretação e alinhamento do destino. As consultas aos babaláwos3 

(sacerdotes de Ifá) são práticas comuns para obter insights sobre o destino e receber 

orientações sobre como agir em conformidade com o Ori. Essas consultas podem ajudar 

a mitigar conflitos entre o destino escolhido e os desafios encontrados na vida cotidiana, 

permitindo ao indivíduo fazer ajustes necessários através de rituais e oferendas. 

Em contraste, Akúnlégbà implica uma recepção passiva do destino, onde o 

indivíduo simplesmente recebe o que lhe é dado, sem participação ativa na sua formação, 

enfatizando a noção de um destino forte e predeterminado (Gbadegesin, 1998; Idowu, 

1994). 

Vejamos nos versos que Bolaji Idowu4 descreve: 

 

1. Akunlèyàn ni ad'aiyébá 

2. A kunlè a yàn'pín 

3. A d'aiyé tán ojú nro ni 

 
3 A palavra "babaláwo" (às vezes transliterada como "babalao") vem do iorubá e significa literalmente "pai 

do segredo" ou "pai do conhecimento oculto” 
4 Bolaji Idowu foi um proeminente teólogo e estudioso nigeriano. Idowu é amplamente reconhecido por 

seus trabalhos sobre a religião tradicional iorubá. Ressalta-se que foi um bispo da Igreja Metodista (cristão) 

na Nigéria e um acadêmico de renome na área de estudos religiosos Apresentou Olódùmarè como a 

divindade suprema na cosmovisão iorubá. Sua abordagem foi pioneira ao tratar as religiões africanas com 

a mesma seriedade e respeito concedidos às religiões abraâmicas, desafiando preconceitos e promovendo 

uma maior compreensão intercultural. Idowu enfatizou a importância da religião tradicional iorubá não 

apenas como um sistema de crenças espirituais, mas também como um componente essencial da identidade 

cultural e social dos iorubás. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

49 

 

 

1. O que escolhemos ajoelhando, é o que fazemos no mundo 

2. Nós ajoelhamos e escolhemos uma porção 

3. Estamos no mundo, mas não estamos satisfeitos. 

4. Akunlègba l'o wà l'òwo èdã: 

5. Kò s'ogbón owó, 

6. Kò s' ogbón omo 

 

4. Aquilo que a pessoa escolhe ajoelhado, é o que ela tem 

5. Não há outro meio de ter dinheiro 

6. Não há outro meio de ter filhos 

 

7. Ayànmo'o gb'õgùn 

7. O que afixado para alguém, não pode ser retificado com medicina 

 

A importância da escolha do destino é sublinhada pela crença de que esta 

determinação afeta diretamente a vida do indivíduo no Ayé (terra). Ayànmọ, por exemplo, 

representa um destino imutável e predeterminado, imposto sem a participação ativa do 

indivíduo, frequentemente associado a resultados tanto positivos quanto negativos. Esse 

conceito sugere que a prosperidade ou adversidade de uma pessoa é um reflexo direto da 

vontade divina de Olódùmarè (Gbadegesin, 1998). Além disso, o termo Kádàrá é 

frequentemente utilizado para descrever eventos desfavoráveis na vida de uma pessoa, 

reforçando a ideia de que certos aspectos do destino são inevitáveis e predeterminados 

(Gbadegesin, 1998; Abimbola, 1981). O conceito de Kádàrá ocupa uma posição central, 

simbolizando a complexa interação entre destino e livre-arbítrio na existência humana. 

Kádàrá é concebido como um destino preestabelecido, uma trajetória de vida que cada 

indivíduo está destinado a seguir desde o nascimento. Conforme a tradição iorubá, ele é 

influenciado tanto pelos Orixás quanto pelas decisões individuais ao longo da vida, 

representando uma interação dinâmica entre fatores espirituais e terrenos. 

Filosoficamente, o conceito de Kádàrá suscita questões sobre o livre-arbítrio e a 

predeterminação na vida humana. Apesar da aparente contradição entre destino 

predefinido e autonomia individual, na visão iorubá, o Kádàrá é percebido como uma 

orientação flexível, moldada pelas escolhas e ações do indivíduo. Essa dualidade entre 

destino e livre-arbítrio proporciona uma compreensão mais profunda da complexidade da 

experiência humana. 

A irrevogabilidade do destino é também expressa no conceito de Àkọ́sílẹ̀, que 

significa "aquilo que está escrito", indicando que tudo o que está registrado sobre uma 

pessoa no céu inevitavelmente ocorrerá (Idowu, 1962). 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

50 

 

 

Figura 2 – Akuleyan, a escolha do destino. 

 
Fonte: Imagem do autor. 

 

“O o mo ‘bi olori gbe yanri o. O ba lo yan tie O o mo ‘bi Afuwape yanri 

o, O ba lo yan tie Ibikan naa la ti gbe yanri o Kadara o papo ni” “Se 

você escolher aquele que conhecerá como areia de Afuwape5, se 

escolher o lugar onde colocamos a areia, vocês estão destinados a ficar 

juntos" 

 

1. Àkúnlẹ̀yán - Escolha Ativa: Representa a ação do indivíduo escolhendo seu destino 

de forma consciente e ativa. 

2. Akunlegba - Recepção Passiva: Mostra o indivíduo recebendo seu destino de 

Olodumare sem participação ativa na sua formação. 

3. Àyànmọ́ - Destino Predeterminado: Um caminho fixo indicando um destino 

imutável e predeterminado, que o indivíduo não pode alterar. 

4. Kadara - Eventos Desfavoráveis: Simboliza os eventos inevitáveis e desfavoráveis 

que fazem parte do destino da pessoa. 

5. Àkósílẹ́̀ - Destino Escrito: Indica que tudo o que está registrado no céu sobre uma 

pessoa inevitavelmente ocorrerá na sua vida. 

Para cumprir seu destino na terra, os iorubás acreditam que o indivíduo deve 

seguir os preceitos estabelecidos pelo seu Ori e realizar os rituais apropriados para manter 

 
5 Afuwape surge nos mitos iorubás como uma figura central na narrativa da criação do ori (cabeça/destino). 

Segundo a tradição oral, ele foi escolhido pelos orixás para uma importante missão no ayé (mundo físico). 

Em um momento crucial, quando a humanidade precisava escolher seus Oris no orun (mundo espiritual), 

Afuwape demonstrou extraordinária sabedoria ao consultar Orunmilá antes de fazer sua escolha. Esta 

decisão estabeleceu um precedente fundamental que influenciou profundamente os rituais e práticas 

divinatórias iorubás, especialmente aqueles relacionados ao Ifá. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

51 

 

a harmonia com seu destino. O cumprimento desse destino é visto como uma jornada 

contínua de alinhamento com as forças espirituais e de realização do potencial 

predestinado. Assim, a concepção iorubá do destino combina elementos de escolha e 

predestinação, destacando a responsabilidade individual de compreender e cumprir seu 

destino enquanto reconhece a inevitabilidade da vontade divina que permeia toda a 

existência humana.  

Esse alinhamento com o destino é facilitado por práticas espirituais e rituais 

específicos que ajudam o indivíduo a manter a conexão com seu Ori e a harmonizar-se 

com seu Ayànmọ. Por exemplo, o ritual do Ẹbọrí é realizado para reverenciar e fortalecer 

o Ori, buscando corrigir qualquer distúrbio que possa afetar a realização do destino. 

Através de oferendas e consultas aos oráculos, os iorubás acreditam que podem mitigar 

os efeitos de um destino adverso e potencializar os aspectos positivos do Akúnlèyàn e 

Akúnlégbà. Este processo ritualístico sublinha a crença na possibilidade de intervenção 

espiritual e na flexibilidade de certos aspectos do destino, embora Ayànmọ permaneça 

imutável (Abimbola, 1976; Adeoye, 1979). 

Outro aspecto importante é a influência de Eleda, o criador pessoal de cada ser, 

que trabalha em conjunto com Olódùmarè. Eleda ajuda na formação do Ori e, por 

extensão, no destino do indivíduo. A relação entre o ser humano e Eleda é mantida através 

de práticas devocionais e rituais, que asseguram que o indivíduo esteja em harmonia com 

seu propósito divino. Eleda pode ser interpretada como a divindade pessoal ou criador 

associado a cada ser humano. Acredita-se que cada pessoa possui um Eleda que 

supervisiona e orienta seu Ori. Assim, Eleda, em conjunto com o Ori, assegura que o 

destino previamente escolhido seja alcançado, proporcionando orientação espiritual e 

proteção contínua ao longo da vida. 

Abro um parêntese aqui para frisar que através da pesquisa de Segun Gbadegesin, 

apresentada no documento "Para uma Teoria do Destino," explora profundamente o 

conceito de destino na filosofia iorubá, centrando-se no conceito fundamental de "Ori” 

tratando-o metaforicamente como o portador do destino individual (Gbadegesin, 1998). 

Gbadegesin investiga a complexidade desse conceito, analisando diversas narrativas 

tradicionais e questionamentos filosóficos emergentes das crenças iorubás. 

No “Corpus dos Odus”6, base do sistema divinatório iorubá, duas histórias 

principais ilustram o papel do "Ori" no destino de uma pessoa. A primeira, do Odu 

 
6 Coleção de versos que constitui a base do sistema divinatório Iorubá. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

52 

 

Ogbegunda, narra como o "Ori" é escolhido no céu antes do nascimento e é irrevogável. 

A segunda, do Odu Ògùndà Meji, enfatiza a importância do "Ori" como o único elemento 

que acompanha uma pessoa até o túmulo, destacando que, enquanto outros deuses podem 

se afastar, o "Ori" permanece constante. 

Gbadegesin levanta questões fundamentais para compreender o conceito de 

destino: a equivalência entre a escolha do "Ori" e o destino, a existência de uma escolha 

genuína, o papel da responsabilidade, a possibilidade de entrelaçamento de destinos, o 

impacto da reencarnação, a existência de destinos pessoais e comunitários, e a 

racionalidade da crença no destino (Gbadegesin, 1998). 

Finalmente, Gbadegesin (1998) aborda a racionalidade da crença no destino, 

argumentando que, embora a crença possa fornecer sentido e consolo, ela deve ser 

avaliada filosoficamente quanto à sua coerência, consistência com outras crenças e 

compatibilidade com a realidade prática. 

Assim, Gbadegesin sugere que a crença no destino, conforme articulada pela 

filosofia iorubá, é um campo fértil para investigação filosófica. Ele destaca a necessidade 

de um exame filosófico contínuo e rigoroso para abordar as várias questões e 

inconsistências inerentes à teoria do destino, reconhecendo sua importância na vida social 

e cultural dos iorubás. 

A crença na reencarnação e na imortalidade da alma na filosofia iorubá levanta 

questões sobre a continuidade ou renovação do destino em vidas subsequentes. 

Gbadegesin sugere que a visão tradicional não resolve claramente se o destino é contínuo 

ou se cada reencarnação implica um novo destino. A exploração das crenças sobre a 

reencarnação e a imortalidade da alma revela um interessante ponto de comparação entre 

a filosofia platônica e a tradição iorubá. Platão, em sua obra "A República", apresenta no 

mito de Er uma visão detalhada sobre a escolha do destino pelas almas. Nesse mito, as 

almas, após a morte, são reunidas em um local onde são chamadas a escolher suas 

próximas vidas dentre uma série de opções pré-determinadas. Esse processo de escolha é 

fundamental, pois reflete a crença de Platão no livre arbítrio e na capacidade das almas 

de determinar seu futuro com base nas experiências e aprendizados acumulados em vidas 

passadas. A seleção dos destinos é influenciada pelas virtudes e vícios adquiridos, o que 

sugere uma continuidade do desenvolvimento moral e espiritual da alma (Platão,2006). 

Em contraste, a filosofia iorubá, conforme discutida por Gbadegesin, aborda a 

reencarnação e a imortalidade da alma de maneira que levanta questões complexas sobre 

a continuidade ou renovação do destino. A visão tradicional iorubá, embora rica e 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

53 

 

complexa, não oferece uma resolução clara sobre se o destino (ou "Ori") é algo que se 

mantém constante ao longo das reencarnações ou se é redefinido a cada nova vida. Esta 

ambiguidade sugere uma dinâmica diferente da apresentada por Platão, onde a certeza da 

escolha consciente e deliberada do destino por parte da alma não está presente. 

Enquanto Platão enfatiza um processo ativo e consciente de seleção do destino, a 

tradição iorubá, como interpretada por Gbadegesin, parece permitir uma margem de 

indeterminação. Isso abre espaço para diversas interpretações e práticas culturais sobre 

como o destino se manifesta ao longo das vidas sucessivas. A continuidade do destino na 

visão iorubá pode ser vista como uma possibilidade, mas não uma certeza, ao contrário 

da perspectiva platônica onde cada escolha é diretamente informada pelas vidas passadas. 

Esse contraste destaca diferentes abordagens sobre o papel da agência individual 

e da experiência acumulada no destino das almas. Platão oferece uma visão onde o destino 

é moldado e remoldado continuamente através de escolhas conscientes, sublinhando uma 

progressão moral linear. Por outro lado, a filosofia iorubá, com sua ambiguidade sobre a 

continuidade do destino, pode refletir uma percepção mais cíclica ou renovadora da 

existência, onde cada vida pode representar um novo começo ou uma continuidade, 

dependendo das interpretações culturais e individuais. 

Assim, a comparação entre Platão e a filosofia iorubá sobre a reencarnação e o 

destino revela não apenas diferentes entendimentos filosóficos, mas também distintas 

práticas culturais e religiosas que moldam a percepção do ciclo de vidas. A análise dessas 

diferenças permite uma compreensão mais profunda de como diversas culturas lidam com 

as questões fundamentais da existência, da moralidade e do propósito da vida humana. 

Nos terreiros de Candomblé, essa questão é abordada através de práticas rituais 

contínuas que reafirmam a identidade e o destino individual em cada vida. Para pessoas 

trans, isso significa que suas identidades de gênero, como expressões de seu Ori, são 

continuamente reconhecidas e honradas através das vidas, reafirmando a importância do 

destino escolhido ou recebido em cada encarnação. 

Os versos do Odu Òsá Méjì refletem a dualidade entre escolha e predestinação 

presente na filosofia iorubá.  

 

Òsá Méjì  

1. Bí ó bá se pé gbogbo orí gbogbo ní í sun pósí 

2. Ìrókò gbogbo ìbá ti tán n'ígbó 

3. A díá fún igba eni 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

54 

 

4. Tí ń ti Ìkòlé òrun bò wá sí t'ayé 

5. Bí ó bá se pé gbogbo or´i gbogbo ní í sun pósí 

6. Ìrókò gbogbo ìbá ti tán n'ígbó 

7. A díá fún Òwèrè 

8. Tí ń ti Ìkòlé òrun bò wà sí t'ayé 

9. Òwèrè là ń jà 

10. Gbogbo wa 

11. Òwèrè là ń jà 

12. Eni t'o yan'ri rere kò wópò 

13. Òwèrè là ń jà 

14. Gbogboo wa 

15. Òwèrè là ń jà 

 

Tradução: 

1. Se todos os homens fossem destinados a serem enterrados em caixões, 

2. A árvore Ìrókò seria extinta na floresta. 

3. Foi jogado Ifá para duzentos homens, 

4. Que estavam vindo do céu para a terra. 

5. Se todos os homens fossem destinados a serem enterrados em caixões 

6. A árvore Ìrókò seria extinta na floresta 

7. Foi jogado Ifá para "a luta" 

8. Que estava vindo do céu para a terra 

9. Nós estamos apenas lutando 

10. Todos nós 

11. Nós estamos apenas lutando 

12. Aqueles que escolheram "um bom destino" não são muitos 

13. Nós estamos apenas lutando 

14. Todos nós 

15. Nós estamos apenas lutando 

Eles sugerem que, embora todos enfrentem lutas e desafios, a natureza e a 

qualidade desses desafios variam conforme o destino individual, determinado pelo Ori. 

A ênfase na luta contínua ressalta a crença iorubá de que, apesar da predestinação, as 

ações humanas (como os sacrifícios e as consultas a oráculos) podem influenciar o 

desenrolar do destino. Esta visão otimista e prática, como discutida por Gbadegesin, é 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

55 

 

evidente nos versos que destacam a possibilidade de intervenção espiritual para mitigar 

os aspectos adversos do destino. 

Os versos do Odu Òsá Méjì, quando analisados através do prisma da filosofia 

iorubá do destino, revelam uma compreensão profunda da condição humana, onde a luta 

e a diversidade dos destinos são centrais. Eles ecoam a crença na importância da 

responsabilidade individual e da possibilidade de influenciar o próprio destino através de 

ações espirituais e práticas, oferecendo uma visão rica e complexa que se aplica à vida 

nos terreiros de Candomblé e à aceitação das identidades trans como expressões legítimas 

e sagradas do Ori. 

A interpretação desses versos também possui implicações culturais e espirituais 

profundas. Nos terreiros de Candomblé, essa luta contínua e a busca por alinhar-se com 

o destino escolhido ou atribuído são refletidas nas práticas e rituais diários. A vivência 

trans nos terreiros, deveria ser uma manifestação dessa busca por alinhamento com o Ori. 

A aceitação e o respeito às identidades de gênero, incluindo a transgeneridade, podem ser 

vistas como partes integrantes e predestinadas do destino individual, reforçando a 

importância de honrar e celebrar a diversidade das experiências humanas. 

Com isso, indubitavelmente, o destino (Àyànmọ́) é uma combinação de escolhas 

conscientes e atribuições divinas, o que implica uma interseção complexa entre agência 

individual e predestinação. Akúnlèyàn sugere uma escolha ativa do destino, enquanto 

Akúnlégbà implica uma recepção passiva, destacando a inevitabilidade de certos aspectos 

da vida determinada por forças superiores. Essa agência individual refere-se à capacidade 

dos indivíduos de agir de forma independente e fazer suas próprias escolhas, moldando 

assim suas vidas e influenciando suas comunidades. Esse conceito é particularmente 

revelador quando aplicado à vivência trans nas comunidades de terreiros e à escolha do 

destino na cosmopercepção7 iorubá. 

 
7 O conceito de cosmopercepção, desenvolvido pela filósofa nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí, representa uma 

importante alternativa epistemológica ao termo "cosmovisão" (Weltanschauung). Enquanto cosmovisão 

privilegia o sentido da visão como forma primária de compreensão do mundo - refletindo um viés ocidental 

que prioriza o visual - a cosmopercepção reconhece a multiplicidade de formas sensoriais e corporais 

através das quais diferentes culturas apreendem e interpretam a realidade.Esta mudança conceitual é 

particularmente relevante para o estudo de sociedades africanas e outras culturas não-ocidentais, onde o 

conhecimento e a experiência do mundo frequentemente envolvem uma integração complexa de diferentes 

sentidos, incluindo audição, tato, olfato e propriocepção, além da dimensão visual. Na cultura iorubá, por 

exemplo, o conhecimento é frequentemente transmitido através de formas orais-aurais, ritmos corporais, e 

experiências sensoriais múltiplas que não podem ser reduzidas à visualidade. 

 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

56 

 

Nas comunidades de terreiros, a agência individual é (ou pelo menos deveria ser) 

um elemento vital na vivência de pessoas trans. Esses espaços religiosos e culturais 

deveriam oferecer um refúgio onde as pessoas trans pudessem afirmar suas identidades 

de gênero de maneira autêntica e respeitada. Através da agência, indivíduos trans 

expressariam suas identidades e se engajariam espiritualmente, encontrando aceitação e 

reconhecimento que frequentemente lhes são negados em outros contextos sociais. 

A estrutura inclusiva dos terreiros e o respeito a Àkúnlẹ̀yán e Àkósílẹ́̀ deveriam 

permitir que pessoas trans exercitem sua agência de maneiras que vão além da mera 

sobrevivência, que seus corpos façam parte do terreiro. Que não necessitem deixar as suas 

identidades de gênero para fora do portão que é limítrofe do terreiro à sociedade não 

religiosa. A aceitação do corpo trans nesses espaços vai além da mera tolerância; é uma 

celebração da pluralidade da existência humana e espiritual. Assim, participariam 

ativamente na vida religiosa, ajudando e assumindo papéis de liderança, além de 

moldarem as práticas e valores da comunidade. Este exercício de agência não só fortalece 

suas identidades, mas também desafia e transforma as normas sociais, criando um 

ambiente mais acolhedor para todos os membros. 

A escolha do destino, conforme a cosmopercepção iorubá, acrescenta uma camada 

adicional de profundidade à compreensão da agência individual. Acreditando-se que o 

destino (ou "Ori") é algo que pode ser contínuo ou renovado a cada reencarnação, 

dependendo das interpretações culturais e individuais, implicaria que, ao nascer, cada 

pessoa tem um destino traçado, mas também possui a capacidade de influenciá-lo através 

de suas ações e escolhas. Desta maneira, para pessoas trans, ao exercer sua agência, elas 

não apenas moldam suas próprias vidas, mas também atuam sobre seu destino. As 

escolhas que fazem, as lutas que enfrentam e as conquistas que celebram são vistas como 

partes integrantes de um caminho espiritual que já haviam sido escritos e determinados. 

Essa interação dinâmica entre agência e destino reflete uma visão complexa e rica 

da vida espiritual e social. Pessoas trans nas comunidades de terreiros demonstram que, 

mesmo dentro das estruturas de destino culturalmente determinadas, há espaço para a 

expressão individual e para a transformação pessoal. A agência permite que elas 

naveguem suas vidas com autonomia e propósito, enquanto a crença no destino oferece 

uma moldura espiritual que reconhece e valoriza suas experiências. 

É dessa maneira que o entendimento do destino é fundamental para compreender 

a transgeneridade nos terreiros de Candomblé, onde as identidades de gênero são 

frequentemente vistas como expressões do Ori escolhido ou recebido. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

57 

 

Nos terreiros de Candomblé, o respeito às decisões do Ori e ao destino individual 

é fundamental, sendo o Ori compreendido como a fonte metafísica do destino e da 

identidade. Embora a identidade de gênero possa ser interpretada como parte importante 

do destino individual dentro dessa perspectiva cosmológica, é essencial lembrar que as 

identidades de gênero são culturalmente definidas e não são inerentemente reconhecidas 

como elementos constitutivos na cosmologia iorubá tradicional. Oyěwùmí (2021), por 

exemplo, argumenta que as diferenças bioanatômicas, incluindo gênero, não são 

determinantes de identidade na Iorubalândia, sendo o Ori desprovido de sexo ou gênero. 

Assim, os rituais como o Ẹbọrí não necessariamente reafirmam identidades de gênero 

específicas, mas podem ser lidos como momentos de harmonização e fortalecimento da 

conexão entre o indivíduo e seu destino. Nessa interpretação, o acolhimento das 

identidades de gênero diversas emerge como uma responsabilidade ética e comunitária 

contemporânea, mais do que uma afirmação tradicional explícita no contexto do 

Candomblé. 

Gbadegesin também destaca a possibilidade de modificar aspectos do destino 

através de ações práticas, como sacrifícios e consultas a oraculistas. Essa flexibilidade 

permite que indivíduos trans nos terreiros de Candomblé encontrem maneiras de ajustar 

e realçar seus destinos em conformidade com suas identidades de gênero, buscando 

sempre o alinhamento com as forças espirituais que governam a existência. A crença na 

capacidade de intervenção espiritual e na modificação do destino é uma manifestação de 

uma visão otimista e prática em relação à vida, onde a identidade de gênero é uma 

expressão legítima e respeitada do Ori não precisando isola-la, mas respeitá-la. 

A interconexão de destinos individuais dentro da comunidade é outro aspecto 

central da filosofia iorubá que se reflete na vida dos terreiros de Candomblé. Os destinos 

individuais são vistos como entrelaçados, refletindo a natureza comunitária da vida 

iorubá. Nos terreiros, essa interconexão deveria promover um ambiente de suporte mútuo 

e aceitação, onde a diversidade de identidades de gênero é não apenas tolerada, mas 

celebrada como parte da riqueza espiritual da comunidade. O respeito pelo Ori de cada 

indivíduo reforça a coesão social e espiritual, garantindo que todos os membros, 

independentemente de sua identidade de gênero, sejam honrados e respeitados. 

A crença na reencarnação e na imortalidade da alma na filosofia iorubá levanta 

questões sobre a continuidade ou renovação do destino em vidas subsequentes. 

Gbadegesin sugere que a visão tradicional não resolve claramente se o destino é contínuo 

ou se cada reencarnação implica um novo destino. Nos terreiros de Candomblé, essa 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

58 

 

questão deveria ser abordada através de práticas rituais contínuas que reafirmam a 

identidade e o destino individual em cada vida. Para pessoas trans, isso significa que suas 

identidades de gênero, como expressões de seu Ori, são continuamente reconhecidas e 

honradas através das vidas, reafirmando a importância do destino escolhido ou recebido 

em cada encarnação. 

A racionalidade da crença no destino é um tema crucial discutido por Gbadegesin, 

que argumenta que, embora a crença possa fornecer sentido e consolo, ela deve ser 

filosoficamente avaliada quanto à sua coerência, consistência com outras crenças e 

compatibilidade com a realidade prática. Nos terreiros de Candomblé, seria ideal que essa 

avaliação fosse feita através da prática diária e da vivência espiritual, onde a identidade 

de gênero é vista como uma manifestação sagrada e legítima do destino individual.  

É com parcimônia que reitero: a interseção entre os conceitos de destino, Ori e 

transgeneridade nos terreiros de Candomblé deveria revelar uma abordagem integradora 

e respeitosa às identidades de gênero. A filosofia iorubá, com sua ênfase na escolha e 

atribuição do destino, oferece um “framework” robusto para entender e valorizar a 

diversidade de experiências humanas.  

 

Conclusão 

 

A análise da relação entre o conceito iorubá de Àkúnlẹ̀yán e a inclusão de pessoas 

transgênero no Candomblé evidencia uma complexa interseção entre tradição, identidade 

e adaptação religiosa. Este estudo demonstrou que a cosmopercepção iorubá, 

particularmente através dos conceitos de destino e Ori, oferece fundamentos teóricos e 

filosóficos capazes de sustentar uma maior inclusão e aceitação de pessoas transgênero 

nos terreiros de Candomblé. 

O conceito de Àkúnlẹ̀yán, que remete à escolha do destino antes do nascimento, 

apresenta implicações profundas para a compreensão da identidade de gênero no contexto 

religioso afro-brasileiro. Estudos de Oyěwùmí (2021) e Bastide (1971) mostram que as 

categorias rígidas de gênero não eram centrais na organização social iorubá original, mas 

sim introduzidas pelo colonialismo. Essa constatação histórica sugere que a resistência à 

inclusão transgênero em alguns terreiros reflete valores coloniais incorporados, em vez 

de princípios autênticos da tradição africana. 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

59 

 

O Ori, entendido como portador do destino individual, destaca-se como um 

elemento crucial na discussão sobre inclusão. Segundo Gbadegesin (1998), o Ori 

transcende categorizações binárias de gênero, sendo uma essência espiritual que define o 

destino e a identidade de cada pessoa. Essa perspectiva legitima as identidades 

transgênero como expressões autênticas e sagradas do destino escolhido ou recebido no 

plano espiritual. Como afirma Nascimento (2019), o Candomblé nasce no Brasil como 

uma experiência entremundos, configurando-se como uma reconstrução com elementos 

africanos e indígenas brasileiros. Esta característica fundamental permite compreender 

que muitas das resistências à inclusão trans podem refletir mais valores coloniais 

incorporados do que princípios autênticos da tradição africana. A tradição do Candomblé 

não apresenta originalmente uma divisão rígida de gênero como a imposta pelo 

pensamento colonial ocidental. 

A análise do Odu Òsá Méjì reforça a ideia de que cada indivíduo segue seu próprio 

caminho predestinado, sugerindo que a identidade de gênero deve ser reconhecida como 

parte integral do destino humano. Essa visão demanda o mesmo respeito e 

reconhecimento que outros aspectos da experiência individual recebem no Candomblé. 

Além disso, movimentos contra-hegemônicos dentro das comunidades de terreiro 

têm promovido diálogos essenciais sobre inclusão e adaptação das tradições. Conforme 

Santos e Dallapicula (2020), essas iniciativas vêm ampliando a conscientização sobre a 

importância de integrar a diversidade de gênero nos espaços religiosos afro-brasileiros, 

mantendo a essência dos fundamentos religiosos. 

Contudo, desafios significativos persistem. A estrutura hierárquica dos terreiros, 

tradicionalmente organizada em torno de concepções binárias de gênero, ainda enfrenta 

resistências para integrar plenamente pessoas transgênero em papéis de liderança e rituais 

específicos. Lemos (2019) argumenta que essa exclusão não apenas marginaliza 

indivíduos, mas também empobrece a comunidade religiosa ao limitar o acesso a 

perspectivas e experiências diversas. 

A literatura disponível aponta que o caminho para maior inclusão passa pela 

descolonização do pensamento religioso afro-brasileiro. Birman (2005) e Mendes e Silva 

(2020) destacam que muitas das restrições enfrentadas por pessoas transgênero refletem 

valores ciscentrados da sociedade dominante, em vez de fundamentos africanos genuínos. 

Portanto, que o conceito de Àkúnlẹ̀yán, aliado a outros elementos da filosofia 

iorubá, oferece bases sólidas para práticas religiosas mais inclusivas e respeitosas às 

identidades transgênero. A fidelidade à tradição africana pode exigir abertura à 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

60 

 

transformação e adaptação, reconhecendo que a diversidade de gênero é intrínseca à 

experiência humana e merece espaço sagrado nos terreiros. 

Para que essa visão se concretize, será necessário investir em diálogo, educação e 

reestruturação dos modelos tradicionais. Conforme Pantoja (2022), é fundamental 

equilibrar o respeito às tradições com as demandas contemporâneas de justiça social e 

inclusão. Essa transformação tem o potencial de aprofundar a prática dos princípios 

fundamentais da cosmovisão africana, demonstrando que a inclusão transgênero não 

ameaça a tradição, mas enriquece sua expressão. 

Desta maneira, o estudo da relação entre Àkúnlẹ̀yán e a inclusão transgênero no 

Candomblé contribui para debates mais amplos sobre diversidade de gênero nas religiões 

afro-brasileiras e ilustra como tradições religiosas podem evoluir para atender às 

demandas contemporâneas sem perder sua essência espiritual. Essa adaptação, ancorada 

na filosofia iorubá, pode inspirar outras comunidades religiosas a equilibrar tradição, 

inclusão e justiça social de maneira harmoniosa e transformadora. 

 

Referências 
 

ABIMBOLA, Wande. Sixteen Great Poems of Ifá. Paris: UNESCO, 1976. 

ADEOYE, C. L. Àsà àti Ise Yorùbá. Ibadan: Oxford University Press, 1979. 

ANIZOBA, Emmanuel Kaanaene. Odinani: the igbo religion. Trafford Publishing, 2008. 

BASTIDE, Roger. As Religiões Africanas no Brasil: contribuição a uma sociologia das 

interpenetrações de civilizações. São Paulo: Pioneira, 1971. 

BIRMAN, P. “Transas e Transes: Sexo e gênero nos cultos afro-brasileiros, um 

sobrevôo”. Revista Estudos Feministas, 13(2), 403. 2005. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

GBADEGESIN, Segun. African Philosophy: traditional Yoruba philosophy and 

contemporary African realities. New York: Peter Lang, 1998. 

GYEKYE, Kwame. An Essay on African Philosophical Thought: the Akan conceptual 

scheme. Cambridge: Cambridge University Press, 1987. 

HALLEN, Barry. The Good, the Bad, and the Beautiful: discourse about values in Yoruba 

culture. Bloomington: Indiana University Press, 2000. 

IDOWU, Bolaji E. Olodumare: God in Yoruba Belief. London: Longman, 1962. 

LEMOS, Leandro de. “Transgressão e tradição: desafios da inclusão de identidades trans 

no Candomblé”. Revista de Estudos Afro-brasileiros, v. 12, n. 2, p. 145-162, 2019. 

MAKINDE, Moses A. A Philosophical Analysis of the Yoruba Concepts of Ori and 

Human Destiny. Ile-Ife: University of Ife Press, 1984. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do Tempo Espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio 

de Janeiro: Cobogó, 2021 

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da Memória: o reinado do rosário do jatobá. São 

Paulo: Perspectiva, 1997 



Revista Calundu – vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024 

61 

 

MENDES, Renata; SILVA, Tainá. “A exclusão das identidades trans nos terreiros de 

Candomblé: um estudo sobre preconceito e tradição”. Cadernos de Gênero e 

Diversidade, v. 5, n. 3, p. 89-104, 2020. 

NASCIMENTO, Eliane. “O peso da tradição: desafios da inclusão trans no Candomblé”. 

Afro-Ásia, v. 57, p. 223-247, 2019. 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. "Transgeneridade e Candomblés: Notas para um 

debate". Revista Calundu, Vol.3, n.2, Jul-Dez, 2019. 

NASCIMENTO, Wanderson Flor do. Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí: potências filosóficas de uma 

reflexão. Problemata: International Journal of Philosophy, v. 10, n. 2, p. 8-28, 2019. 

NOGUERA, Renato; BENEDETO, Ricardo Matheus. “Educação, filosofia e 

afrocentricidade”. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, v. 1, p. 1-3, 2019. 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A Invenção das Mulheres: construindo um sentido africano para 

os discursos ocidentais de gênero. Tradução de wanderson flor do nascimento. 1. ed. Rio 

de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 324 p. ISBN 9786586719499. 

PARRINDER, Geoffrey. African Traditional Religion. London: Hutchinson University 

Library, 1954. 

PANTOJA, Gabriel. “Discursos de exclusão e inclusão no Candomblé: a transgeneridade 

como identidade espiritual”. Revista Brasileira de Estudos da Religião, v. 13, n. 2, p. 215-

234, 2022. 

PLATÃO. A República. Tradução de Pietro Nassetti. São Paulo: Martin Claret, 2006. 

SALAMI, A. Philosophy and Culture: essays in honour of professor Olusegun Oladipo. 

Ibadan: Hope Publications, 1991. 

SANTOS, Juarez; DALLAPICULA, Marcelo. “Gênero e religião: desafios 

contemporâneos para o Candomblé”. Revista de Ciências Sociais, v. 16, n. 1, p. 102-120, 

2020. 

SANTOS, Sérgio. Hierarquia e Gênero no Candomblé: um estudo sobre a organização 

interna dos terreiros. São Paulo: Annablume, 2008. 

 

Recebido em: 02/09/2024 

Aceito em: 03/01/2025 
 


