Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

A cerimdnia de iniciagcdo na Quimbanda afro-gatchal

Eduardo Regis?
Sonia Regina Corréa Lages®
DOI: https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.54533

Resumo: Este artigo relata a ceriménia de iniciacdo na Quimbada afro-galcha, mais
especificamente, na Casa de Religido do Chefe de Quimbanda Diego de Oxossi, em
Mairipord (SP). Por meio da observagdo participante, os autores participaram da
cerimdnia e experenciaram a entrada de dois novos adeptos dentro da religido. O presente
relato revela como a recepcdo de novos adeptos na Quimbanda afro-gaticha é ao mesmo
tempo um resgate de memoria e uma celebracdo de expansdo, nos quais espiritos e
pessoas se encontram nas encruzilhadas da identidade e da ancestralidade.

Palavras-chaves: Quimbanda. Exu. Pombagira. Iniciacao.

Resumen: Este articulo relata la ceremonia de iniciacion en la Quimbada Afro-Gacha,
mas especificamente en la Casa de Religion del Jefe de Quimbanda Diego de Ox0ssi, en
Mairipord (SP). Através de la observacion participante, los autores participaron en la
ceremonia y acompafiaron la entrada de dos nuevos seguidores a la religion. Este articulo
revela como la recepcion de nuevos seguidores en la Quimbanda Afro-Gaucha es al
mismo tiempo un rescate de la memoria y una celebracion de la expansion, en la que
espiritus y personas se encuentran en la encrucijada de la identidad y la ascendencia.

Palabras clave: Quimbanda. Exu. Pombagira. Iniciacion.

Introducéao

A Quimbanda ¢, de maneira geral, a religiosidade que se ocupa do culto especifico
de exu e de pombagira. Apesar de plural em suas manifestacdes, poderiamos, muito
simplesmente, dividi-la em dois grandes grupos que parecem ter surgido de maneira
independente: a Quimbanda do Sudeste (Rio de Janeiro e S&o Paulo, principalmente), que
tem sua divulgacdo inicial nos trabalhos de Lourengo Braga no final dos anos 1940 e 1950
e de Aluizio Fontenelle em 1950 (BRAGA, 1942; BRAGA, 1957; FONTENELLE,
1954); e a Quimbanda afro-gaicha, que surge em Porto Alegre pelos idos dos anos 1950-

60, provavelmente vinda da linha cruzada, e que faz uma sintese de Umbanda com culto

! Todas as informacdes e descricdes que constam neste artigo, inclusive as fotos, tiveram sua divulgacéo
autorizada pelo pai de santo Diego de Oxossi e pelo Ext Sete Facadas.

2 Universidade Federal de Juiz de Fora. E-mail: eduardognpregis@gmail.com.

3 Universidade Federal de Juiz de Fora. E-mail: soniarclages@gmail.com.

147


https://doi.org/10.26512/revistacalundu.v8i2.54533
mailto:eduardognpregis@gmail.com
mailto:soniarclages@gmail.com

Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

aos orixas. Disto, ocorreu que exus e pombagiras passaram a receber um tratamento
ritualistico similar ao de orixas. Este tratamento é chamado convencionalmente de cruzar
(LEISTNER, 2014).

Foi nessa linha cruzada, no caso especifico do Rio Grande do Sul, que
provavelmente exu e pombagira ganharam inovagOes rituais, como assentamentos
proprios e imolacBes animais especificas, dando assim a esses espiritos a autonomia
necessaria para que houvesse o salto que, finalmente, geraria uma religido propria
centrada ao seu redor (LEISTNER, 2014).

A separacéo geografica e temporal dos dois grandes grupos de Quimbanda acabou
propiciando a formacdo de ritos e conceitos especificos entre elas, embora 0 mesmo
objetivo central pareca ser conservado: cultuar exus e pombagiras. Entretanto, no caso
afro-gaucho, temos que esse grupo parece ter se destacado de maneira evidente,
alcancando uma popularidade impressionante, marcada pelo fato de aproximadamente
28% das 1.342 casas de religido afro-gaicha em Porto Alegre alegarem a pratica da
Quimbanda (GIUMBELLI, 2021). Embora a Quimbanda do Sudeste esteja se destacando
recentemente, principalmente com o advento das redes sociais, onde é possivel achar
grande variedade de “influenciadores” dedicados a ela, ndo temos dados confiaveis acerca
do seu espalhamento pelo universo afro-religioso brasileiro.

Uma das figuras precursoras da Quimbanda afro-galcha €, sem duvidas, Mae leda
de Ogum, cujo trabalho nesta religido se iniciou nos anos 1950-60 em Porto Alegre e
continua até hoje (SILVA, 2003). De fato, em entrevista concedida em agosto de 2022,
Mae leda declarou ter sido ela a fundadora da Quimbanda afro-gaicha (REGIS &
LAGES, 2023). Realizando festas publicas que reiinem centenas de pessoas, Méae leda de
Ogum, ja com idade avancada, continua comandando sua Casa de Religido e recebendo
0 Exu Rei das Sete Encruzilhadas. Por conta de sua grande influéncia, Mae leda tem
inameros filhos de santo, inclusive em paises vizinhos como Argentina e Uruguai (REGIS
& LAGES, 2023).

Diego de Oxossi, ainda prestes a completar quarenta anos de idade no tempo
corrente, € um desses muitos filhos de Quimbanda de Mae leda. Ele se destaca dos
demais, pois, ao ter emigrado para Séo Paulo e levado junto de si a Quimbanda afro-
gaucha, disparou uma inovagdo ao romper as fronteiras Sul-Sudeste. Além disso, Diego
é um grande divulgador da Quimbanda e das religides afro-brasileiras através da sua
editora “Arole Cultural” e dos livros que escreve como Desvendando Exu, o guardido

dos caminhos (2018), que ganhou recentemente uma edicdo em lingua inglesa intitulada

148



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Traditional Brazilian Black Magic (2021) e também de Os Reinos de Quimbanda e os
Blzios de Exu (2024). Diego de Oxoéssi € também autor de diversos outros livros,
publicados tanto no Brasil quanto no exterior.

Nos dias 21 e 22 de janeiro de 2023, um dos autores deste trabalho teve a
oportunidade de visitar a casa de Pai Diego de Oxdéssi e registrar diversas cerimonias,
dentre elas, a cerimonia de iniciacdo na Quimbanda, que pode ser considerada talvez
como a mais vital das cerimdnias dessa religido, visto que é a que, por exceléncia, a
revitaliza e a expande. Nesse sentido, decidimos por transformar a visita em registro
etnogréfico, seguindo o método de observacdo participante. De acordo com o colocado
por Vogt (1999), nessa modalidade de estudo etnografico o pesquisador se torna, para
todos os efeitos, um membro da comunidade. Além de registrar por meio de fotos e
anotacbes, 0 autor participante cantou, fez trabalho de limpeza, cozinhou, ajudou a
segurar animais, fez a remocao das entranhas de animais abatidos, bem como muitas
outras tarefas tipicas da comunidade religiosa. Principalmente, esse autor teve a chance
de observar e de conversar com 0s exus e com o0s adeptos presentes dentro da mesma
atmosfera e sem parecer um “estranho”.

Assim, foi possivel notar ao longo da cerimdnia as dindmicas que ordenam o0s
afazeres e os deveres, e até mesmo parte da logica por detras de toda a ritualistica. Neste
artigo, apresentamos na primeira parte o relato dessa ceriménia, subsidiado por registros
fotograficos realizados pelos autores. Na segunda parte deste artigo, apresentamos a
discussao acerca da cerimonia e trazemos ao debate autores e ideias que possam contribuir
ndo somente com a compreensdo dos ritos e da Quimbanda afro-gaticha, mas também que
possam propor questionamentos surpreendentes. Neste artigo, concluimos que a dita
celebracdo de iniciacdo é tanto um aceno para 0 passado quanto para o futuro, ligando a

ancestralidade do adepto ao seu renascimento religioso.

Breves Consideracfes sobre a Quimbanda Afro-Gaulcha

A partir das décadas de 1960 a 1970 a Quimbanda adquire vitalidade no Rio
Grande do Sul, alcancando independéncia ritualistica e deslocando exu e pombagira do
espaco que a Umbanda lhes reservava no final das giras, onde os entdo considerados
“espiritos menos evoluidos” eram convocados. O expressivo crescimento dos templos

dedicados ao culto de exus e pombagiras configuram hoje o campo religioso afro-gaucho

149



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

(ORO, 2012; ANJOS, 2006; CORREA, 2006; LEISTNER, 2014; ALMEIDA, 2019).
Junto desse crescimento, é possivel observar um forte sentimento de pertenca e de
identidade de seus adeptos, como relatam Giumbelli e Almeida (2021), apesar do
imaginario popular geralmente associar a Quimbanda a praticas maléficas.

A presenca das religiosidades afro-brasileiras pode ser verificada no Rio Grande
do Sul através do Batugue, com genealogia a partir do final do século XIX, e da Umbanda,
a partir dos anos trinta. No final de 1950, surge a Linha Cruzada, com uma posi¢do
intermediaria entre 0 Batugue e a Umbanda, e que para Leitsner (2014) seria antecessora
da Quimbanda com seu sistema religioso proprio, organizada em torno do culto a exus e
pombagiras. Mas outro autor, Jodo Ramos (2015), define a Linha Cruzada como um
complexo religioso e cosmologico que interliga as diferencas, e as rearticula com base na
prépria heterogeneidade do Batuque ou Nacdes dos Orixas, da Umbanda dos pretos e
pretas-velhos, dos caboclos e caboclas, e criancas; e da Quimbanda dos exus e
pombagiras. Elementos religiosos de cada uma dessas confessionalidades estariam, pois,
presentes umas nas outras.

O que € denominado hoje de Quimbanda galcha surge da ressignificacdo da
presenca dissimulada dos exus e pombagiras na Umbanda, e se desenvolvera a partir de
entdo ndo mais como uma categoria de acusacao relativa a ideia de magia negra e um
dominio simbdlico negativo dos cosmos umbandista, nem como linha subordinada aos

espiritos da Umbanda. Essa expressdo religiosa:

diz respeito a um sistema de crengas e uma estrutura ritual renovados,
surgidos nos terreiros do Rio Grande do Sul através de uma adaptagdo
priméria dos codigos aproximados na Linha Cruzada. (LEISTNER,
2014, p. 142)

Nos dominios da ritualistica, a primeira mudanca a ser observada é a feitura dos
exus. Na busca por uma intimidade mistica com a entidade espiritual, os terreiros, ou
casas de religido, os quimbandeiros, aos poucos passam a realizar procedimentos
analogos aos assentamentos dos orixas, com oferendas e sacrificio de animais. Esses
espiritos ganham, pois, notoriedade, ndo sendo mais 0s espiritos atrasados que vém na
Umbanda buscando evolugdo. Agora, sdo entidades sagradas com oferendas e
assentamentos proprios. Essas transformacdes podem ser acompanhadas pelas inovagoes

cerimoniais desenvolvidas pela yalorixa leda de Ogum, a Mée leda, uma das primeiras

150



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

quimbandeiras de Porto Alegre, e que deram novas perspectivas para 0S exus e
pombagiras na regido Sul. (LEISTNER, 2014).

O Exu de Mie Ieda, Exu das Sete Encruzilhadas, ou “Seu Sete”, além de se
apresentar de forma constante em sua casa de religido, adquire uma nova performance
quanto aos aspectos formais de sua manifestacdo mediunica, ele é o Exu da Alta, mas que
fique claro que isso nada tem a ver com evolugéo espiritual. Ele se apresenta de forma
requintada, com suas vestes e objetos votivos, charutos e bebidas de alta qualidade,
afastando-se da ideia de subalternidade dos exus da Umbanda. Exu da Alta se refere mais
a uma questédo de ascensao social de autonomia e poder. Essas mudancas, e que podem
ser observadas na casa de religido de Mae leda, terdo influéncia decisiva no que se refere
a “reorganizagdo dos aspectos cosmologicos, rituais e éticos que demarcardo o ethos e a
visdo de mundo da forma religiosa entdo emergente”. (LEISTNER, 2014, p. 149).

E nesse sentido que se observa, no culto aos exus na Quimbanda, o distanciamento
da légica de evolucéo espiritual kardecista presente na Umbanda, e o incremento dos
aspectos ritualisticos com destaque para a sacralizacdo de animais de grande porte,
ratificando a manipulacdo das forcas misticas em prol dos devotos a partir da troca. Tais
divindades trazem em si mesmas essa poténcia, o poder e a capacidade de transformacao,
sem necessitar de um progresso moral espiritual para tais fins. So as oferendas que irdo
garantir que exus e pombagiras atendam as demandas dos adeptos na busca por solucdes

para suas aflicdes. Como diz Diego de Ox0ssi:

N&o existe 0 conceito nem a busca por evolucdo espiritual - nem da
Entidade nem do Médium. A Quimbanda, ainda que seja uma
tradicdo/religido de cunho espiritual, tem seu foco voltado a vida
presente, buscando o aprimoramento pessoal, material e emocional do
praticante enquanto encarnado.

A iniciagéo nas religides afro-gadchas envolve uma rede potente de relagdes que
agrega varios entes - deuses, espiritos, objetos, vegetais, animais, fluidos, sendo
compreendida como o modo pelo qual o corpo se torna um composto relacionado de
forma intensa com as alteridades. N&o h& como definir um ritual de iniciacdo Unico na
religido, uma vez que as diferentes religiosidades se cruzam e operam intercambios
liturgicos entre uma casa de religido e as demais. (NETO, 2012; RAMOS, 2015).

A iniciacdo sera realizada de diferentes maneiras, dependendo da casa de religido
e do entendimento do sacerdote ou da sacerdotisa. Entretanto, de uma forma geral ela

inclui uma ritualistica que ira selar a entrega do fiel a determinado espirito e que

151



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

compreende a consulta oracular, os banhos de limpeza espiritual e as oferendas de
alimentos. Para Diego de Oxdssi, a diferengca com relagdo a Umbanda é que 0s exus e
pombagiras na Quimbanda estdo intimamente ligados a ancestralidade do médium. Na
Umbanda, de acordo com o supracitado sacerdote, isso ndo ocorreria, 0s médiuns e as
médiuns podem receber qualquer entidade independente de vinculos com o0s
antepassados.

Continua ele dizendo que outros elementos demarcam as especificidades da
iniciacdo na Quimbanda. Ela parte da vontade de uma pessoa em ser iniciada no culto, ou
da indicagcdo do Guia Chefe do Templo, e serd a consulta oracular que ira dizer se o
espirito confirma a adesao daquela pessoa. Ndo hd um tempo determinado para o processo
de iniciacdo, podendo ele levar anos ou alguns dias. Isso vai depender da confirmacédo do
oraculo ou do Chefe do Templo. Assim, o desenvolvimento medidnico na Quimbanda
afro-gadcha se dé durante as (con)vivéncias nos rituais da casa (obrigagdes coletivas ou
individuais, assisténcia nas iniciagdes e obrigacoes dos filhos/irmaos, etc).

A Cerimonia de Iniciacao

No dia 22 de janeiro de 2022, um domingo, o Reino de Quimbanda de Exu Sete
Facadas e Pombagira Cigana, chefiado por Pai Diego de Oxdssi, em Mairipora, Sao
Paulo, recebeu dois novos iniciados na Quimbanda afro-galcha. Apesar de o templo estar
localizado geograficamente em S&o Paulo, o Pai Diego de Oxossi, filho de religido de
Mée leda de Ogum, de Porto Alegre, segue as tradicdes afro-galchas, o que representa
até aonde vai 0 nosso conhecimento, uma das poucas - ou talvez a Unica - expansdes da
Quimbanda afro-gadcha no Sudeste brasileiro.

Quem transitar pela rua onde esta localizada a casa de religido, que também ¢é a
casa profana de Pai Diego, ndo notara que se trata de uma casa na qual sdo praticadas a
Quimbanda afro-gatcha e o Candomblé. Nada na fachada da casa e no portdo de entrada
para carros e pessoas anuncia que estejamos diante de um templo. Apesar disso, 0s
vizinhos, acostumados com a movimentacdo de pessoas, animais e com a cantoria que
vem da casa, estdo cientes das atividades 1a praticadas e alguns até delas participam
ocasionalmente.

A casa estava passando por obras, de maneira que apenas parte dela estava sendo

utilizada. Ao entrar pelo portdo que da para a rua, nos deparamos com um jardim e uma

152



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

varanda e os menos atentos podem ndo notar, mas ao lado do portdo ha uma “casinha”
para 0 orixa Esu, ja que Pai Diego de Oxdssi € também sacerdote de Candomblé. O Jardim
estava quase todo inutilizado pelas obras, e a varanda acumulava um amontoado de
caixas, uma churrasqueira sendo utilizada de depoésito, um fogdo industrial, uma pia e
uma bancada. Logo de frente para a varanda, encontrava-se a entrada para o templo de
Quimbanda. Ainda havia, no terreno, um banheiro e outra pequena varanda com um fogéo

domeéstico, uma geladeira e mais caixas.

Figura 1 — Fotografia: Vista parcial do templo de Quimbanda.

e\

Fonte: Autores (2023), acervo pessoal.

No dia anterior ao das iniciacdes, Pai Diego e seu templo haviam realizado a
finalizagcdo da obrigacdo anual de alimentacdo dos exus e pombagiras, apos dias de
dedicacdo. Os detalhes da parte final desta obrigacdo ficardo para outro relato. E
suficiente notar aqui que o trabalho no dia anterior havia sido extenuante, envolvendo o
sacrificio de uma dezena de caprinos e de algo proximo a setenta aves, bem como a
preparacdo de uma gama de detalhes, sem contar a limpeza final. A ampla maioria dos

adeptos do templo havia dormido na prépria casa, visto que haveria trabalho no dia

153



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

seguinte logo cedo e o deslocamento para suas residéncias, em sua maioria na cidade de
Séo Paulo, seria inconveniente e inoportuno dado o cansago. Entretanto, passando por
reformas estruturais transformadoras, a propriedade ndo oferecia muitas opgdes de
alojamento. Alguns dormiram em quartos inacabados, enquanto outros preferiram a
varanda diante do jardim, passando a noite junto de mais de uma dezena de aves alojadas
e de um caprino que seria utilizado em outro ritual ainda ao longo da semana seguinte.
Na manha do dia 22 de janeiro, portanto, todos estavam muito cansados, mas ainda havia
a iniciacdo de dois candidatos a ser realizada, um momento que estava sendo tratado com
respeito e que gerava a antecipacdo esperada de um rito iniciatico de tamanha
importancia.

Iniciaram-se Janaina e Paulo?. Os dois ja frequentavam a casa ha algum tempo e
haviam ajudado ativamente na obrigacdo anual que acabara de ocorrer. Como € comum
em muitas religiGes afro-brasileiras, os devotos que desejam se iniciar na religido, de
forma geral, primeiro se afiliam ao templo de maneira “probatoria”, participando de
maneira assidua e ajudando como puderem, ganhando habilidades necesséarias para a
futura vida religiosa - como a de saber os pontos cantados, a de limpar animais
sacrificados e a de realizar tarefas de limpeza e de cozinha (GORSKI, 2012; CAMARGO,
2018). Nesse periodo, tanto o Pai-de-Santo quanto o candidato entendem-se mutuamente
e, principalmente, o candidato percebe se realmente deseja assumir um compromisso que
o ligaréa espiritualmente aquela casa ou aquela religido.

Foi curioso, pois apo6s a inicia¢do, enquanto Janaina ajudava a limpar a casa, Exu
Veludo, ainda incorporado em seu médium, se aproximou dela e a abordou perguntando
como tinha sido lidar com as imensas davidas acerca de assumir ou ndo 0 COmpromisso
da iniciacdo. Janaina, com cara de surpresa, assentiu que tinha pensado em desistir
algumas vezes ao longo da semana anterior, mas que ndo achava justo desistir apds ter
ido tdo longe. Exu Veludo, rindo, tranquilizou-a afirmando que essas coisas sdo assim
mesmo e que todos passam por esses testes de exu e que outros testes ainda viriam.

A iniciagcdo em si comegou com os devotos tomando um banho preparado com
determinadas ervas e cachaca, para Paulo, e a mistura de ervas com espumante, para
Janaina. Em geral, cachaca é bebida de exu e espumante, de pombagira. Nesse caso, a
indicacdo da adicéo das bebidas especificas parece ter sido ndo apenas pelo género, mas

4 Nomes ficticios estdo sendo utilizados para preservar a identidade dos participantes. Também seus rostos
estdo borrados nas imagens pela mesma razdo. A excecdo é o Chefe de Quimbanda Diego de Oxdssi, que
forneceu autorizacdo aos autores para sua identificacdo e citacdo direta e para o uso de sua imagem.

154



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

pela entidade que seria mais proeminente na vida espiritual dos candidatos. No caso de
Janaina, uma Maria Padilha e no de Paulo, Tranca-Ruas das Almas. Embora os dois
tivessem até entdo identificados, cada, uma pombagira e também um exu que 0S
acompanha, um desses espiritos € compreendido como tendo proeminéncia sobre o outro.

Os espiritos dos candidatos a iniciacdo foram representados por estatuetas de
gesso que foram acomodadas dentro de bacias forradas com folhas de mamona. Essas
estatuetas foram limpas com cachaca (Exus) ou espumante (Pombagiras) e depois foram
“temperadas” com azeite de dendé. O “tempero” tem uma fun¢ao ritual pratica que ¢
permitir que certos elementos futuros possam aderir com maior facilidade nas estatuetas,
mas também parece ter uma funcéo simbolica, ja que o azeite de dendé é um ingrediente
muito utilizado nas religides afro-brasileiras e é considerando “quente”, por sua cor
alaranjada e sabor pungente e extremante ligado ao orixa Est, comumente chamado de
Bara no Sul do Brasil (LODY, 2018).

Enquanto isso, Pai Diego de Ox06ssi ja havia preparado a “Mesa das Almas”, uma
complexa disposicdo de elementos e de oferendas dedicadas as almas, colocada dentro do
templo. Os candidatos foram colocados sentados entdo proximos a mesa e Pai Diego
comecou a saudar as almas. A saudacéo se deu por meio de uma longa chamada a todos
0s tipos de almas. Foram saudadas almas em paz, almas atormentadas, almas do mal,
almas do bem, almas do que morreram afogadas, enforcadas etc. Tudo sempre ao som
incessante do toque de uma sineta, tarefa confiada a um dos filhos de Pai Diego. Findada
a saudacdo, Pai Diego passou a cantar diversas cantigas das almas enquanto ofertava nove
pdes franceses e nove copos de agua. Seus filhos trouxeram duas galinhas brancas, que
foram passadas junto aos corpos dos candidatos e sacrificadas, tendo sido seu sangue
lancado sobre a grande cruz branca da mesa, que depois foi enfeitada com as penas das
aves sacrificadas. Apos a saudagdo e esse chamamento das almas, os candidatos foram
deixados por um tempo — em torno de meia-hora — sozinhos com as almas, meditando e

compartilhando daguela atmosfera.

155



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Figura 2 — Fotografia: Candidatos sentados dentro do templo, enquanto Pai Diego finaliza a Mesa das
Almas.

Fonte: Autores (2023), acervo pessoal.

A “Mesa das Almas” seria acompanhada, ao fim da iniciagdo, por mais uma mesa
com nove bandejas. Uma bandeja, portanto, para cada sete reinos da Quimbanda - Praia,
Lira, Encruzilhada, Cruzeiro, Cemitério, Mata e Almas - e mais uma para malandros e
pombagiras. As “Mesas” sdo uma oferenda comum na Quimbanda afro-galcha para os
reinos, e sdo ofertadas em cerimdnias importantes, como iniciacdes (OXOSSI, 2023).

Nesse momento, os sacerdotes chamaram seus exus. Os exus ao incorporarem se
direcionavam até o portdo da rua, saudavam-no e depois voltavam para saudar as imagens
dos chefes do templo. Chegaram nesse dia: Exu Sete Facadas; Exu Marab6; Exu Veludo;
e Exu Cobra.

Os candidatos foram levados entdo para o lado de fora do templo e colocados
sentados em frente as imagens de seus exus e pombagiras. O Exu Sete Facadas riscou
alguns pontos (pontos riscados sdo simbolos geométricos que representam 0s espiritos)
com pemba (um giz) entre os candidatos e um ponto do espirito mais proeminente de cada
qual em frente aos proprios. Os participantes cantavam diversos pontos (pontos cantados,
por sua vez, sdo cancdes litargicas que tratam dos exus e pombagiras) enquanto toda a

ritualistica ocorria. Entdo, 0 Exu Sete Facadas desenhou cruzes com pemba nos corpos

156



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

dos candidatos. Em seguida, colocou e acendeu diversas velas em cima dos pontos. Apos
isso, ele passou a marcar o corpo dos candidatos com azeite de dendé e a lancar fumaca
de charuto nos candidatos. Em frente a cada um dos candidatos foi colocado também um
copo com bebida. Espumante na frente de Janaina, e cerveja na frente de Paulo. Depois
disso, os demais exus incorporados pegaram trés frangos para cada espirito do candidato.
O primeiro frango foi passado pelo corpo do candidato e depois todos foram sacrificados
de maneira que 0 sangue jorrasse sobre as imagens, as maos dos candidatos e 0s copos.
Os candidatos ingeriram as bebidas com sangue enquanto 0s exus arrancavam as patas,

asas e penas das aves sacrificadas para enfeitar e compor as bacias com as imagens.

Figura 3 — Fotografia: Candidato bebe copo de bebida alcodlica com sangue de frango sacrificado.

Nessa etapa, 0 Exu Sete Facadas instigou os candidatos a entrarem em transe de
incorporacgdo, 0 que ndo ocorreu. Porém, como ele mesmo explicou, foi absolutamente
natural que ndo ocorresse, visto que ambos ainda estavam no inicio da sua caminhada na
Quimbanda.

Apos isso, foi considerada finalizada a iniciacdo e os exus e 0s novos filhos da
casa comecaram a limpar os animais e a montar a Mesa dos Reinos.

157



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Discussao

A iniciacdo é um divisor de aguas. Victor Turner entende que as passagens, ou
transi¢Oes, e seus ritos engendram um drama social que permitem a confecgéo de uma
nova condicdo (TURNER, 2013). Essa nova condicdo, por certo que altera a relacao
daquele que passa pelos rituais de passagem - como uma iniciacdo. Sao alteradas tanto as
relacdes que ele tem consigo mesmo quanto as que ele tem com a sua comunidade. E o
caso de o candidato passar por uma mudanca téo radical que talvez reordene todo seu
universo simbolico, implicando em novas significacdes.

Van Gennep (2013) separa 0s ritos de passagem em preliminares, liminares e pos-
liminares. Os ritos preliminares se dariam visando a destacar a vida prévia da vida que
vird. Os liminares sdo 0s que séo realizados durante a passagem entre vidas ou mundos.
J& os pos-liminares, tratam de uma recepgao ao novo mundo ou nova vida. N&o hé& davidas
de que os ritos de iniciacao sdo ritos de passagem, pois o proprio Van Gennep (2013) os
considera como tais. No caso em tela, temos que a cerimonia ora relatada trata dessa
passagem para uma nova vida e mundo e uma aceitagdo em uma nova comunidade. Uma
cerimdnia, que passa pelas trés subdivisdes propostas por Van Gennep (2013).

No caso da Quimbanda afro-gadcha, o conceito de comunidade deve ser alargado
para além da comunidade religiosa formada pelo sacerdote e pelos seus “filhos”. Isto,
pois, a comunidade inclui 0 mundo invisivel representado pelos exus e pombagiras,
espiritos que se fazem mais destacados quando encarnam nos corpos dos adeptos por
meio do processo conhecido por incorporacdo. Embora ndo exista a necessidade patente
de que um adepto da Quimbanda seja médium de incorporacdo - ou seja, que tenha a
capacidade de albergar um espirito em seu corpo por meio de um transe -, conforme foi
explicado aos autores durante as celebragcdes aqui relatadas, € muito comum que os
adeptos da Quimbanda afro-galcha o sejam, de maneira que em quase todas as cerimonias
haverd um exu ou pombagira “em terra” - incorporado.

Porém, mesmo que o adepto nunca incorpore, ele lidara com seus exus e
pombagiras como se fossem verdadeiros membros da comunidade espiritual,
alimentando-os, tratando deles e recorrendo a eles em situacdes de aflicdo. E uma mistura
de visivel e invisivel, por meio de um atravessamento de fronteiras possibilitado pela
tecnologia religiosa. De maneira impressionante, nota-se que o invisivel passa a criar ou

fornecer simbolos que irdo ordenar o sentido do visivel.

158



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Quando ocorre a cerimoOnia de iniciagdo, portanto, a mudanca que se atinge,
verdadeiramente, é a entrada de fato dentro dessa grande comunidade. Com isso, ndo so6
o candidato afirma seu compromisso, mas 0S outros adeptos e 0s proprios espiritos
passam a reconhecé-lo de maneira distinta. Em outras palavras, pode-se dizer que a
iniciacdo na Quimbanda afro-gadcha parece ser uma legitimacdo de um propdsito de
comunh&o com exu e pombagira.

E curioso notar a imensidade de elementos distintos que s&o utilizados na dita
cerimonia. Um dos mais centrais é, sem duvidas, a “Mesa das Almas”. Quando se fala
em “Almas”, no sentido da cerimoOnia em pauta, sem duvidas, estamos tratando de uma
ideia coletiva de ancestralidade. Como Malandrino (2010) coloca em sua tese, a Umbanda
parece ser uma transformacao do culto ancestral dos falantes do tronco linguistico Bantu
e 0 mesmo poderia ser dito da Quimbanda. Uma vez que a coletividade ancestral dos
escravizados e dos seus descendentes foi apagada pelo cruzamento forgado do Atlantico,
torna-se imperativo que esta coletividade seja também transformada, de maneira que ela
se torna uma massa andnima que abarca uma multid&o.

Vemos algo similar em outra religiosidade de raizes bantu, o Palo Monte Cubano,
que é visto como a esquerda da Santeria. Como Todd R. Ochoa (2010) coloca, 0s mortos

se unem e se tornam uma massa Unica que é chamada de el muerto, eggun ou Kalunga:

O que ela falava sobre os mortos era usualmente ou contraditério ou
confuso. Ela tinha varios nomes para 0s mortos e 0s mais importantes
eram Kalunga, el muerto e eggun. De vez em quando, ela falava sobre
0s mortos em termos que me eram familiares, quando ela atribuia aos
mortos a individualidade de um ancestral que ela conhecera. “Podem
ser seus professores e seus amigos”, ela disse. “Nao precisa ser um
parente”. Porém, ela também se referia aos mortos como algo mais, algo
como a uma massa indivisivel e espasmodica, impessoal e anénima. (...)
De fato, por semanas, foi dificil para mim atribuir a um tema téo
incongruente a importancia que Isidra atribuia. (...) Nisso, eu a irritava
e a frustrava imensamente (OCHOA, 2010, p. 24).

A Mesa das Almas torna-se entdo um momento - uma ponte - que permite ao
candidato se reconectar a sua ancestralidade, mesmo que ele a desconheca. E 0 momento
no qual todos os espiritos que, de alguma maneira, estdo ligados a religido e aos adeptos
sdo convocados. Afinal, precisamos ter em mente que, em Gltima analise, exu e pombagira
sdo considerados, pela Quimbanda, como espiritos de pessoas falecidas. Neste ponto,

temos um resgate do passado - um aceno final ao mundo e a vida que fica, pois € como

159



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

se, nesse momento preliminar, fosse dada ao candidato a chance de se firmar na sua
propria ancestralidade para se langar com seguranga numa nova jornada.

N&o é por acaso que sO ap0Os a saudacdo as almas, essa coletividade, que em
Quimbanda é plasmada na forma de um Reino - um local de poder ou de acdo, é que 0s
sacerdotes e adeptos mais experientes foram chamar os seus exus. A conexao aqui entre
essas etapas é evidente, primeiro ha uma louvacgdo as almas que estdo em toda e qualquer
condicdo, para somente depois poderem aparecer, de fato, as almas que trabalhardo no
ritual de maneira direta. Entramos, entdo, no momento da liminaridade. Os mundos e as
existéncias passam a se misturar.

Além disso, Pai Diego de Oxdssi entende que exus e pombagiras necessariamente
tém uma ligacdo de ancestralidade com os adeptos aos quais estdo conectados, conforme
ele mesmo declara em seu livro de estreia (OXOSSI, 2018). Em outras palavras, eles
seriam ancestrais dessas pessoas, mesmo que distantes. Por isso, a Mesa das Almas
aparece de maneira tdo importante e central na iniciagdo, pois ¢ o0 momento no qual os
iniciados poderdo evocar toda essa coletividade ancestral que ira compor uma rede de
conexdes invisiveis na qual os exus e pombagiras estardo inseridos.

Os exus, ao chegarem, primeiro satdam o portdo e depois o templo. Uma vez que
exus sao espiritos de encruzilhadas, de passagens e de estados liminares (SILVA, 2012),
ndo é surpreendente que seu simbolo maximo seja a passagem mais destacada do local -
a saber, o portdo para a rua. A dicotomia casa e rua, colocada por DaMatta (1997) aqui
se apresenta como um eixo ordenador. A casa é o local de familiaridade e a rua, do caos.
Embora possamos argumentar que Exu seja a prépria rua, o ritual ndo poderia jamais sé-
la, pois mesmo que louve a desordem da rua, ele apresentara familiaridade e regras.
Dentro da estrutura do ritual ndo pode operar o perigoso e o imprevisivel, pois o ritual
deve seguir a tradigéo e operar efeitos conservados ao longo desta - mesmo que os efeitos
sejam perigosos e imprevisiveis, do ponto de vista de quem esta submetendo-se ao ritual.
Por isso, ndo sO6 Exu parece apagar as fronteiras entre rua e casa, como Silva (2012)
colocou, mas também parece que o faz a prépria Quimbanda.

O que se passa nesse cumprimento ao portdo, entdo, é uma reafirmacdo da
natureza fronteirica de Exu. Uma natureza que se estende muito além de fronteiras
espaciais e se alarga até as fronteiras morais. Na iniciacao, essas fronteiras séo ainda mais
destacadas, pois elas precisam ser claramente colocadas no conflito entre o status de néo
iniciado versus o de iniciado, para que se reconheca, de fato, a transformagao engendrada

pelo ritual.

160



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Depois disso, os iniciandos sdo colocados diante das imagens de seus exus e
pombagiras. Discutir as imagens de exus e pombagiras por si s6 € uma tarefa ardua, pois
demanda uma vasta mobilizacdo de informacéo e de saberes, visto que estas sdo variadas
e que apresentam um conjunto simbdélico enorme. De maneira direta, podemos citar Silva
(2012) que notou que os exus de Umbanda (e o mesmo vale para a Quimbanda) se
apresentam com nomes de demdénios. Assim, vemos que as imagens, as representacoes
fisicas em gesso e/ou resina, dos exus e pombagiras serdo reflexos dessas nomenclaturas
e de todo o imaginario que foi construido ao redor da ideia do proprio orixa Est como
uma face do diabo. Por isso, as imagens costumam evocar caracteristicas diabdlicas ou,
ao menos, ligadas ao imaginario dos mortos e dos cemiterios.

A estatueta - imagem - de exu e de pombagira na Quimbanda afro-galcha parecer
guardar uma centralidade que talvez ndo seja encontrada na Quimbanda do Sudeste
brasileiro. Ao presenciar as cerimonias, nota-se que a imagem é tratada como o proprio
espirito. Ela é lavada, temperada e cuidada. Em certas ocasiGes, como um dos autores
notou em visita de campo a casa de religido de Mae leda de Ogum em agosto de 2022, as
estatuas sdo pintadas, ato esse que a propria Mae leda de Ogum chamou de “colocar roupa
nova”. Ainda, s3o colocadas de frente para a rua para “verem as coisas” (REGIS &
LAGES, 2023). Na cerimdnia de iniciacdo ora relatada, notou-se que a estatua era dado
de beber do sangue dos animais, literalmente colocando o pescog¢o cortado das aves na
boca da imagem. Isso sem falar em toda a montagem das imagens com penas e parte das
aves. Ao se lavar a imagem com bebidas e ao se lancar nela sangue e partes de sacrificios,
é como se o proprio Exu fosse imbuido desses elementos. A estatua - imagem - &,
portanto, um reflexo do invisivel dentro do visivel, ou, ainda, no momento do ritual é
como ela se tornasse a propria divindade.

Os pontos riscados sdao um elemento tradicional na Umbanda e na Quimbanda. O
seu uso apresenta diversas camadas de significados, sendo a mais Obvia uma
representacdo grafico-simbolica do espirito a ele associado. Os pontos riscados de exu
geralmente sdo repletos de simbolos de identificacdo com o diabo, como tridentes, mas
ha também os ligados ao cemitério - cruzes, 0ssos etc - e simbolos derivados do
esoterismo europeu (SOLERA, 2015). De fato, tais pontos além de sinais da entidade, séo
uma declaracdo das forcas que ela manipula e domina (SOLERA, 2015). Lourival
Andrade Janior afirma que o ponto riscado € a assinatura inequivoca do espirito
(JUNIOR, 2015).

161



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Assim, quando o Exu Sete Facadas “risca” os pontos riscados das entidades
proeminentes dos adeptos candidatos a iniciagdo, temos um chamamento certeiro
daqueles espiritos. E um momento no qual eles sdo especificamente convidados a
receberem as ofertas de bebidas, sangue e tudo mais, no que aparenta ser uma maneira de
estreitar os lagos entre as entidades e os vivos. Por isso, neste momento, nota-se que 0s
iniciandos também dividem das oferendas, como do sangue, e sdo tratados com outros
elementos comuns na Quimbanda, como o dendé e a fumaca. Estamos agora, sem
duvidas, nos momentos pos-liminares, nos quais ja dentro de um novo mundo e de uma
nova vida, os adeptos participam da cerim6nia de uma maneira mais inclusiva.

Sendo esta, de maneira geral, a parte final da ceriménia, cumpre notar que toda a
iniciacdo parece se tratar de um grande rito de apresentacdo e de resgate. Uma
apresentacdo ao invisivel e aos seus emissarios mais imediatos e especialmente
conectados aos iniciandos - pois, de alguma maneira, exus e pombagiras estdo conectados
aos médiuns ou adeptos. Portanto, o elemento de resgate também é evidente. N&o é
possivel caminhar na trilha da Quimbanda afro-gaticha sem essa ligagéo estreita com seu
préprio passado, mesmo que este seja representado por uma forma coletiva e andnima de
ancestralidade. De toda a sorte, é claro que esta cerimonia revela um dos pilares da

Quimbanda afro-gatcha: a familiaridade com o invisivel.

Figura 4 — Fotografia: O templo apéds as obriga¢des concluidas e com Exu Sete Facadas ao fundo.

Fonte: Autores (2023), acervo pessoal.

162



Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

Referéncias

ALMEIDA, Leonardo Oliveira de. Tambores de Todas as Cores: préaticas de mediacéo
religiosa afro-galchas. 2019. Tese. (Doutorado em Antropologia Social). Universidade
Federal do Rio Grande do Sul, 2019.
ANDRADE JUNIOR, Lourival. “Pontos riscados e nominagdes: Exu em discussio”.
MOUSEION (UNILASALLE), v. 22, p. 135-150, 2015.

ANJOS, José Carlos Gomes dos. No Territério da Linha Cruzada: a cosmopolitica afro-
brasileira. Porto Alegre: Editora da UFRGS. Fundacdo Cultural Palmares, 2006.
BARBOSA NETO, Edgar Rodrigues. A Méaquina do Mundo: variacGes sobre o
politeismo em coletivos afro-brasileiros. 2012. Tese. (Doutorado em Antropologia
Social). Museu Nacional. Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2012.

BRAGA, Lourenco. Umbanda e Quimbanda. Rio de Janeiro: Livraria Jacyntho, 1942.
BRAGA, Lourenco. Os Mistérios da Magia. Rio de Janeiro: Biblioteca Espiritualista
Brasileira, 1957.

CORREA, Norton. O Batuque no Rio Grande do Sul: antropologia de uma religi&o afro-
rio-grandense. Sdo Luis: Cultura e Arte, 2006.

DAMATTA, Roberto. A Casa e a Rua: espaco, cidadania, mulher e morte no Brasil. Rio
de Janeiro: Rocco, 1997.

DAVID DA SILVA, Suziene. A Quimbanda de Méae leda - religido "afro-gaicha" de
exus e " pombas-giras". 2003. Dissertacdo (Mestrado). Programa de Pds-Graduacdo em
Antropologia, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2003.

FONTENELLE, A. Exu. Rio de Janeiro: Gréfica Editora Aurora, 1954.

GIUMBELLI, Emerson; ALMEIDA, Leonardo Oliveira de. “O enigma da quimbanda:
formas de existéncia e de exposicdo de uma modalidade religiosa afro-brasileira no Rio
Grande do Sul”. Revista antropol6gica, Séo Paulo, V. 64, n. 2, p. 1-22, 2021. Disponivel
em: https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/186652/173571. Acesso em 08 fev 2023.
GORSKI, Caroline. “Ritual de Iniciagdo no Candomblé de Ketd: Uma Experiéncia
Antropoldgica”. Revista Todavia, Porto Alegre, v. 3, p. 52-64, 2012.

LEISTNER, Rodrigo Marques. Os Outsiders do Além: um estudo sobre a quimbanda e
outras feiticarias afro-gadchas. 2014. Tese. (Doutorado em Ciéncias Sociais).
Universidade do Vale dos Sinos, 2014.

LODY, Raul. “Dendé: com a Africa & boca”. Revista Brasileira de Gastronomia,
Florianépolis, v. 1, n. 1, p. 18- 33, jul/dez. 2018. Disponivel em:
http://rbg.sc.senac.br/index.php/gastronomia/article/view/31. Acesso em: 09 abril 2023.
ORO, Ari Pedro. “O Atual Campo Afro-Religioso Gaucho”. Porto Alegre: Civitas, 2012,
p. 556- 565.

OXOSSI, Diego de. Desvendando Exu: o guardido dos caminhos. S&o Paulo: Editora
Arole Cultural. 2018.

OXOSSlI, Diego de. Os Reinos de Quimbanda e os Buzios de Exu. Sdo Paulo: Editora
Arole Cultural. 2023.

OXOSSI, Diego de. Iniciacdo e Desenvolvimento Meditnico Na Quimbanda. Blog
Reinos de Quimbanda. Séo Paulo. Disponivel em:
https://www.diegodeoxossi.com.br/iniciacao-na-quimbanda. Acesso em 12 jul 2023.
RAMOS, Jodo Daniel Dorneles. O Cruzamento Das Linhas: aprontamento e
cosmopolitica entre umbandistas em Mostardas, Rio Grande do Sul. 2015. Tese
(Doutorado em Antropologia Social). Programa de Pds-graduacdo em Antropologia
Social. Universidade Federal do rio Grande do Sul, 2015.

163


https://www.revistas.usp.br/ra/article/view/186652/173571
http://rbg.sc.senac.br/index.php/gastronomia/article/view/31
https://www.diegodeoxossi.com.br/iniciacao-na-quimbanda

Revista Calundu — vol. 8, n. 2, jul-dez, 2024

REGIS, Eduardo & LAGES, Sonia Regina Correa. “O aniversario de Exu Rei das Sete
Encruzilhadas e as Facas de Boi - Celebrag6es afro-gatchas”. Caminhos, Goiania. V. 21.
N.1, pp. 103-123, 2023.

SILVA, Vagner Gongalves da. “Exu do Brasil — tropos de uma identidade afro-brasileira
nos trépicos”. Revista de antropologia. S&o Paulo: USP, pp. 1085-1114, 2012.
SOLERA, Osvaldo Olavo Ortiz. A Magia do Ponto Riscado na Umbanda Esotérica.
2015. Dissertacdo. (Ciéncias das Religides). Pontificia Universidade Catodlica - SP, 2015.
TADVALD, Marcelo. “Direito litargico, direito legal: a polémica em torno do sacrificio
ritual de animais nas religides afro-gadchas”. Caminhos, Goiénia, v. 5, pp. 129-147, 2007.
Disponivel em: https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/caminhos/article/view/443/368.
Acesso em 05 abr 2023.

TURNER, V. O Processo Ritual. Petrépolis: Vozes. 2013

VAN GENNEP, Arnold. Os Ritos de Passagem. Petrdpolis: Vozes. 2013

VOGT, W. Paul. Dictionary of Statistics & Methodology: a nontechnical guide for the
social sciences. 22 edigdo. Thousand Oaks, London, New Delhi: Sage. 1999.

Recebido em: 28/06/2024
Aceito em: 03/01/2025

164


https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/caminhos/article/view/443/368

