
Revista Calundu –Vol.6, N.1, Jan-Jun 2022 

61 

 

 CABOCLOS E BOIADEIROS NO CANDOMBLÉ: MINHA 

VISÃO 

 

Carlos Vinícius Silva1 

DOI: 10.26512/revistacalundu.v6i1.43893 

 

De antemão, considero justo e necessário saudar a todos os indígenas nativos 

brasileiros que ainda temos, referenciando, pois, nossos antepassados, aqueles que deram 

condições para que tudo o que temos hoje fosse possível. Portanto, salve todos os 

herdeiros verdadeiros desta terra! Salve a todos que vieram primeiro! 

Agora sim me considero no direito de iniciar de fato meu texto, que será um breve 

pensamento/análise sobre os caboclos brasileiros, título este dado aos espíritos de 

antepassados que hoje, pela mediunidade – que segundo o médium formulador da 

Doutrina Espírita, Alain Kardec, é intrínseca ao ser humano (e creio que por permissão 

divina) – temos a graça de seus retornos ao plano terreno. 

Apesar de meus poucos 28 anos de vida e somente 1 ano e meio de iniciado como 

Muzenza no Candomblé de Angola, volto ao meu tempo de escola, em que nas aulas de 

História me recordo da minha professora lecionar sobre a história do descobrimento, 

colonização e escravidão nas terras de Vera Cruz, hoje Brasil. Não me apoiarei em todo 

o narrado, mas me aterei apenas ao recorte no tempo em que houve o encontro dos povos 

bantos com indígenas. 

Não consigo nem imaginar como deve ter sido, nem mesmo me colocando na 

posição daqueles que foram desterrados e para cá trazidos, nem tampouco dos que aqui 

já estavam. O que me é possível apenas supor é o choque ambiental e posteriormente o 

cultural e religioso. Fato é que apenas as semelhanças cartográficas entre os continentes 

africano e americano não os fazem iguais em suas características climáticas, culturais e 

afins... 

Pois bem, agora dou um salto no tempo de minha própria história religiosa,  e me 

recordo do ano de 2013, quando conheci a Umbanda e por ela me apaixonei na segunda 

vez em que fui, pois da primeira, gozava do preconceito religioso que grande parte das 

pessoas infelizmente ainda têm. Me lembro que estava rígido fisicamente e mentalmente 

 
1 Muzenza Mubanji. Cabana Senhora da Glória – Nzo Kuna Nkosi. E-mail: kaka_silva84@hotmail.com  

mailto:kaka_silva84@hotmail.com


Revista Calundu –Vol.6, N.1, Jan-Jun 2022 

62 

 

para tudo o que estava acontecendo naquele ambiente. O que mais me marcou neste dia 

foi quando me conduziram para tomar um passe com um caboclo que segurava algumas 

folhas de manga. Naquele momento em que ele me dava o passe, meu coração parecia 

pegar fogo, meu corpo tremia, minhas pernas bambearam, fiquei zonzo e por pouco não 

caí. Hoje eu entendo o motivo, mas fato é que tudo aconteceu após a segunda sessão nesta 

casa, pois lá era servido o chá de ayahuasca e foi por meio dele que minha visão mudou 

completamente.  

De todas as experiências que eu tive com esta bebida, citarei duas das que mais 

me marcaram em relação aos caboclos. Uma foi uma visualização de um indígena com 

toda sua indumentária e um nome que ecoava em minha mente: “botocudo”. Na outra, 

me senti totalmente na mata, ou melhor, como parte dela. 

Como filho de Umbanda e membro da corrente, uma das experiências mediúnicas 

que mais me impactaram foi no desenvolvimento quando, incorporado do boiadeiro, tive 

o prazer de vivenciar a mediunidade olfativa. Do que me recordo, no momento em que 

ele riscava o seu ponto no chão, pude sentir um forte e prazeroso cheiro de sola e couro 

curtido. 

Em 2015, quando ndumbe na Nzo Ngunzo Kukia, na cidade de Azurita, distrito 

de Matheus Leme, Minas Gerais, tive contato com o Caboclo Rei Sol e a Cabocla 

Janaguara. Sem fazer comparações, mas analisando, pude perceber algumas diferenças 

no culto e manifestação em relação à Umbanda. Ali meus olhos brilharam por tamanha 

riqueza de detalhes e suas energias. Suas cantigas, seus movimentos e gestual me 

encantaram logo no primeiro momento. Meu segundo contato com o boiadeiro que me 

acompanha foi nesta casa. Aproveito o momento e manifesto minha gratidão aos Nkisis 

Nkasuté e Ndandalunda, que me permitiram ser filho de sua casa e não somente conhecer 

os caboclos e boiadeiros que lá se manifestam, mas também o Candomblé. 

Por força do astral superior e do destino, assim acredito, em 2017 fui encaminhado 

até minha presente casa, Nzo Kuna Nkosi, na cidade de Belo Horizonte, Minas Gerais, 

onde fui iniciado em outubro de 2020. Em 2021 tive a honra de efetivamente fortalecer 

meu elo com o Boiadeiro Seu Campina Verde. A este senhor manifesto minha profunda 

gratidão, por me escolher para ser literalmente seu “kavalu” e protegido. Agradeço aqui 

a meu Pai, Tatetu Nkosi, por me permitir fazer parte desta casa, e a Tatetu Nepanji, por 

me abrir as portas para ser também morada de meu Pai. 

Narrado um pouco da minha trajetória espiritual, direi um pouco mais do que são 

os caboclos e os boiadeiros no Candomblé segundo entendo. Conforme iniciei meu relato 



Revista Calundu –Vol.6, N.1, Jan-Jun 2022 

63 

 

dizendo da ancestralidade, talvez eu não extrapole ao dizer que nossos caboclos são 

nossos antepassados mais distantes e até mesmo nossos ancestrais divinizados. Ora, se 

entrarmos um pouco na ancestralidade iorubana e fizermos uma breve correlação, por que 

não sintetizar o mesmo? Arquetipicamente, quantos “Oguns” não havia numa aldeia? 

Quantas “Oxuns”? Dito isto, por um prisma longe da ligação com o Candomblé, podemos 

então concluir que temos hoje nossos ancestrais divinizados nos caboclos, boiadeiros e 

pretos-velhos, estes essencialmente brasileiros. 

Pelo menos dentro do meu espectro de visão, os Candomblés de Nação 

Congo/Angola trazem este culto dentro de si. Voltando um pouco na história, foram os 

povos centro-africanos que chegaram escravizados primeiro ao Brasil e fizeram o contato 

com os indígenas, o que possibilitou a troca cultural entre si e a miscigenação. Marca 

deste forte elo e respeito, é que ainda podemos observar na maioria das casas de 

Candomblé Angola, no dia 07 de setembro, data da Independência, acontecer a festa 

dedicada aos caboclos e boiadeiros e, ainda assim, quando não nesta data, é dedicado 

algum momento a eles. Sem entrar em fundamento e indo numa lógica botânica, creio 

que os indígenas muito contribuíram para que os negros escravizados pudessem substituir 

uma planta ou outra para viabilizar seus cultos, haja vista que naturalmente cada planta 

tem sua forma de cultivo, bem como natureza primordial e origem específica. 

São evidentes as fortes marcas desse entrelace cultural, o que permite o culto aos 

ancestrais brasileiros, o que em minha visão, fortalece e caracteriza os Candomblés de 

nação Congo/Angola. Mas saliento que não entendo como culto exclusivo destas, pois 

muito pode variar a contar pela história de cada sacerdote das demais nações, pois, muitos 

advêm da Umbanda e optaram por não deixar o culto a essas divindades, assim posso 

dizer. 

Embora até então eu tenha me dedicado a dizer mais sobre os caboclos, me 

voltarei um pouco aos boiadeiros, que normalmente se fazem presentes também nos 

cultos. Puxando um contexto mais arquetípico, entidades e divindades como caboclos, 

boiadeiros, pretos-velhos, marinheiros e exus, fazem parte de uma gama cultural mais 

presente nos tempos intermediários do Brasil Colônia e Brasil Império. Estes 

“personagens” compunham o cenário cultural, sociocultural e até mesmo 

socioeconômico.  

Traçando uma linha do tempo, e voltando ao início do período escravista, 

geograficamente os povos escravizados oriundos de Congo, Angola e países da costa 

sudoeste africana, foram direcionados para os engenhos e fazendas de cafés e cana de 



Revista Calundu –Vol.6, N.1, Jan-Jun 2022 

64 

 

açúcar nos interiores, não somente para a agricultura, mas também para a pecuária e para 

o garimpo. E é aí que atrelo a ligação e presença das divindades como os boiadeiros e 

vaqueiros inseridos também neste culto. Se torna um ledo engano imaginar que aqueles 

trazidos do além-mar eram apenas escravos, pois os impérios de Kongo e Ndongo eram 

sociedades formadas com todas suas ciências, tradições e estruturação. Dito isto, 

trouxeram consigo seus conhecimentos na lida da pecuária também. Com o avançar do 

tempo, da estruturação, da colonização extrativista fundada no Brasil e da miscigenação 

dos povos, tais conhecimentos foram passados pela oralidade e prática. Logo, talvez 

sejam também os boiadeiros herança genética desta fusão de raças e, nisto, terem 

carregado em seu sangue a hereditariedade africana e indígena.  Assim, enxergo os 

boiadeiros com os caboclos, também conhecidos como caboclos boiadeiros. 

Se posso sintetizar, não digo que são grupos de espíritos diferentes, mas sim da 

mesma família por um contexto temporal mais próximo, o que induz a crer do porquê da 

vinda conjunta deles nos cultos aos ancestrais.    

Já caminhando para o fim deste breve relato, gostaria de também analisar algumas 

cantigas que são entoadas durante o culto. Na observação, pode-se constatar a ênfase e 

enaltecimento à pátria Brasil, bem como a ligação entre os dois povos, em cantigas como: 

“Brasileiro, brasileiro, brasileiro, brasileiro, brasileiro Imperador, eu nasci cá no Brasil, 

sou brasileiro sim senhor!”. Nota-se o clamor e identificação por sua terra natal.  

“Salve a bandeira brasileira, são quatro cores para dividir. Verde, amarelo, azul 

e branco. São as cores do meu Brasil. O verde a esperança, o amarelo o desespero, azul 

e branco é a liberdade dos caboclos brasileiros”. E aqui, ao símbolo mor de sua terra. 

Faço um adendo no qual posso deduzir que tal desespero atrelado à cor amarela se liga à 

“corrida do ouro”. 

“Se minha mãe é brasileira e meu pai imperador. O que é que eu sou? Sou 

brasileiro imperador!” Esta talvez registre até um pouco da miscigenação entre indígenas 

e brancos. 

“Caminhei até chegar, numa tribo meio que desconhecida. Eu avistei o chefe 

daquela tribo, e aquele índio senhor foi meu guia. Eu perguntei aquele caboclo e 

respondeu no pé de uma Junça e me falou das ervas da Jurema na língua de Tupinambá... 

É de Marrumbaxetruê... É de Marrumbaxetruá. Aqui percebe-se talvez um breve relato 

do encontro dos povos e dos ensinamentos trocados, uma vez que na saudação 

“Marrumbaxetro” pode ser entendido como uma corruptela da palavra “Hamba ietu” que 

em tradução livre seria algo próximo de “nossa divindade”. O prefixo “Ma” indica plural, 



Revista Calundu –Vol.6, N.1, Jan-Jun 2022 

65 

 

perfazendo então “nossas divindades”. Desta forma tal saudação indica algo ligado às 

divindades e ao sagrado. 

Para de fato concluir, em minha visão, os caboclos e boiadeiros no Candomblé de 

Angola/Congo são os símbolos dos nossos ancestrais brasileiros divinizados a quem 

podemos sempre recorrer com a benção e permissão de Nzambi ua Pongo, para nos 

ajudarem em nosso plano terreno em quanto evoluímos. 

“Não há quem possa avaliar o amor de um pai o amor de uma mãe... só os 

caboclos é que podem avaliar o amor de pai o amor de uma mãe...” Somente quem é pai 

e quem é mãe é que pode dizer... só quem tem filho é quem sabe... mas todos nós somos 

filhos e filhas deles, portanto, somente eles é quem podem avaliar! 

“Mina ora êh... Mina ora ah... mina ora êh sou de Angola!” 

Enquanto tremular a bandeira de Kitembo, que nunca nos falte voz para entoar 

“Xetro, Marrumba Xetro”. 

 

Makuiu a todos! 

 

Recebido em: 20/05/2022 

Aprovado em: 03/06/2022 

 

 


