
Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

O ARCO E A VOZ: A INTENCIONALIDADE TRANSFORMANDO O MUNDO 
 

Aimberê Quintiliano1 
 

 
Thunder and lightning. Enter three Witches  
First Witch  
When shall we three meet again 
In thunder, lightning, or in rain? 
Second Witch  
When the hurlyburly's done, 
When the battle's lost and won. 
Third Witch  
That will be ere the set of sun. 
First Witch  
Where the place? 
Second Witch  
Upon the heath. 
Third Witch  
There to meet with Macbeth. 
First Witch  
I come, Graymalkin! 
Second Witch  
Paddock calls. 
Third Witch  
Anon. 
ALL  
Fair is foul, and foul is fair: 
Hover through the fog and filthy air. 

Numa planície. Raios e Trovões. Entram 
três bruxas. 
1ª Bruxa:  
Quando vamos nos reencontrar 
Na chuva, no raio, ao trovejar? 
2ª Bruxa:  
Quando o tumulto terminar. 
E a batalha for perdida, e ganha. 
3ª Bruxa:  
Pouco antes que o sol se ponha. 
1ª Bruxa:  
E onde será essa façanha? 
2ª Bruxa:  
Num descampado. 
3ª Bruxa:  
Lá Macbeth será encontrado. 
1ª Bruxa:  
Aí vou eu, gato malhado! 
2ª Bruxa:  
O sapo diz: bem-vindo. 
3ª Bruxa:  
Estou indo! 
Todas:  
O bem é o mal, o mal é o bem, 
O lusco-fusco não poupa ninguém 

 
 
Assim selam as três Parcas shakespearianas o trágico destino de Macbeth, 

pelas suas vozes que encantam ou desencantam o mundo, atravessando o tempo e 

o espaço com destino a transformar ou realizar aquilo que, sem a voz, sem ser 

proferido, talvez não existisse, não ganhasse o valor de efetividade simbólica e de 

determinação valorativa ou significativa dos eventos da história. Tal como essas 

frases que pronunciamos para tornar presente uma situação somente possível, ou 

para que o acontecido se torne consciente e compreensível, a magia opera pela 

linguagem, uma linguagem poética, que transforma o mundo instituindo um 

sentido em meio às inúmeras possibilidades que nos apresenta a existência 

humana. Desde a origem do universo, a criação divina, a palavra é ação – verbo: 

1 Universidade Federal de Juiz de Fora 
 
QUINTILIANO, Aimberê. O arco e a voz: a intencionalidade transformando o 
mundo. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação. Número 23: nov/2014-abr/2015, 
p. 319-335. 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

320 
um vocábulo que opera um movimento –, sopro criador que institui o que somente 

era possibilidade, desejo, tensão, energia, forças explosivas sem ordem e sem 

sentido. A palavra estrutura. A palavra age. A palavra cria. 

Esse poder transformador, essa potência de elaboração dos significados 

oriundos do sentido profundo a nós revelado no contato sensível e encarnado com 

o mundo, esse resgate daquilo que nos é oferecido como múltipla abertura, como 

presença profusa e complexa, como experiência vivida, é o poder da poesia, dos 

mitos, dessa linguagem originária que estabeleceu as significações culturais que 

atribuímos ao nosso estar aí, ao nosso ser. A poesia rasga o tecido da realidade, 

transgrede e transtorna a gramática e a semântica, desvela e revela sentidos mais 

originais, costura uma nova presença, uma nova compreensão, uma nova 

dimensão da nossa relação ao que se apresenta. Ela abole a diferença entre o eu e 

o mundo, instaurando um meio termo que marca a pertença de um ao outro, que 

faz com que o ego se expresse no seio do universo, e que este se reflita no âmago 

do sujeito. Il pleure dans mon cœur – Comme il pleut sur la ville (Chora no meu 

coração – Como chove sobre a cidade), escreve Verlaine, colocando em paralelo o 

interior e o exterior, fazendo com que os sentidos transitem entre duas dimensões 

separadas pelo conhecimento científico, abstrato e dicotômico. Como uma ponte 

que ao se curvar entre as duas margens do Lethe (λήθη) nos devolve esse 

conhecimento primordial: tudo é uno. Tudo é entre-expressão, sem separação que 

permitiria a realização completa do conhecimento formal.  

A palavra, que se oferece na poesia como um de seus veículos mais 

poderosos, é mais do que sentença performativa, mais do que expressão somente 

objetiva, mais do que simples apresentação do interior para outrem, comunicação 

de realidades ocultas e íntimas, mais do que imitação. Ela age, mas age além do 

que se pode dizer, por excesso sobre ela mesma, profícua criação de possíveis que 

não se esgota no que se pode dela descrever. Em ressonância com nossa mais 

genuína interioridade, com nossos sentimentos e pensamentos mais subterrâneos, 

a poesia revela o mundo e nos revela a nós mesmos, trazendo ao que somos o que 

outrem poderia ser, fazendo com que tenhamos a experiência de outra vida, de 

outra alma, de outras paixões e aventuras. Desde nossas origens, o mito, 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

321 
estruturado simbolicamente, poeticamente, carrega o tesouro que a filosofia vai 

descobrir e configurar como seu conteúdo, transfigurado pela lógica: é possível 

dizer o que é real, é possível conhecer a complexidade do mundo pelas palavras, 

desde que se esteja à escuta de seus significados múltiplos e diversos. A filosofia, 

diremos, é um dos redutos possíveis desse sentido amplo e desobstruído que a 

poesia nos mostra como plena manifestação do ser, como sua expressão. 

 

A palavra que transforma o mundo 

 

Platão, apesar de sua célebre crítica aos poetas na República, nos transmite 

no Fedro e no Íon o discurso de Sócrates, que afirma que a rapsódia (exemplo de 

uma linguagem poética) se apresenta como uma fala que se dá em função de uma 

“potência divina”, a partir de uma alteridade ou “força maior”. Porém, afirma 

Sócrates, ela não é capaz de exercer a tarefa reservada ao diálogo, a 

demonstração, mas se configura como uma atividade inspirada que oferece os 

temas primitivos da filosofia2. A linguagem metafórica do poeta o transporta com 

entusiasmo, diz Sócrates, “fora de si”, “em deus” (én-theos). Nesse sentido, o 

poeta é detentor de uma palavra que lhe permite falar de “todas as coisas”, mas a 

partir do desenvolvimento do pensamento socrático, ela não pode ser mais 

considerada como a origem de todas as technai, e passa a ser pensada como uma 

técnica particular, distinta de todas as outras, e principalmente da filosofia. Assim 

se rompe o elo originário entre as duas formas de relação ao mundo instituindo os 

sentidos que alicerçam a cultura contemporânea.  

Pautado nas distinções de Platão, Aristóteles vai definir a epopeia, a poesia 

trágica, a comédia, a poesia ditirâmbica, a aulética, a citarística, como imitações do 

real.3 No entanto, afirma Aristóteles, os poetas operam sob a forma do drama 

(δράματα), pois imitam agindo (δρῶντες).4 Logo, trata-se também da possibilidade 

de produzir conhecimentos, ações, eventos tanto internos às obras quanto no 

mundo, no palco, na plateia, nos corações e nas mentes do público. Longe de uma 

2 Platão, Fedro, 244a. 
3 Aristóteles, Poética, C. 1, I. 
4 Aristóteles, Poética, C. 3, II. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

322 
simples imitação, a representação dos objetos oferece um tema para a 

contemplação5, nos instruindo e nos fazendo raciocinar sobre a natureza de cada 

coisa. O artifício, a cor, o jogo dos atores, são instrumentos para a exposição 

daquilo que não aparece imediatamente, do que se esconde no invisível: são 

sinais, símbolos sensíveis dos infra-mundos que povoam e constituem nosso solo 

existencial. O poeta cria modelos, de honestidade ou de rudeza, heróis e deuses, 

homens e seres mistos e místicos que representam dimensões dos possíveis devires 

que habitam nossa existência6. Assim eles usam os fatos para produzir os efeitos 

apropriados que suscitem piedade ou terror, que sejam imponentes e verossímeis7. 

A palavra transforma, escapando do reino mudo das coisas silenciosas para dar a 

fala ao mundo, para que, pela linguagem, o real seja alterado, modificado, 

descodificado e compreendido em sua ampla significação. Ela revela, mas revela o 

que não estava presente, cria o que nela se instancia, reelabora em outra dimensão 

a significabilidade pura do sensível e do que precede a linguagem articulada pelo 

logos. A poesia é presença, ela atinge o corpo e encarna outra realidade, ou a 

realidade dos sentimentos, das e-moções. Vemos nas epopeias e nas poesias um 

presente eterno, independente do tempo gramatical, pois somos convidados a 

participar dos eventos que ocorrem como se estivéssemos lá, sentindo e reagindo, 

sofrendo ou nos alegrando, conduzindo a espada cujo gume irá lacerar a história 

levando a morte consigo ou defendendo a vida, cortando a estofa das paixões ou 

as cortinas do significado profundo das ações humanas. A poiesis é mais do que de 

seu procedimento imitativo, é um fazer, uma criação que vai muito além da obra, 

muito além do dito ou do compreendido, muito além do consciente, atingindo as 

camadas inferiores do nosso ser composto. Ela faz surgir, figura algo a partir do 

nada, ou a partir da terra, do solo fundamental que nos sustenta e define, a partir 

da physis, da nossa natureza mais autêntica e própria. A poiesis é um agir, criativo 

ou essencial. O poeta, dessarte, é um eîdolou poietés, um construtor de imagens, 

de sentidos e de significados, mas também de sentimentos e de ações, mesmo que 

usando da mimesis como instrumento de sua potência criativa.  

5 Aristóteles, Poética, C. 4, V. 
6 Aristóteles, Poética, C. 15, X. 
7 Aristóteles, Poética, C. 19, IV. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

323 
Nesse jogo de significados e formas, a poesia vive no contraste entre som e 

sentido, entre semiótica e semântica, como expõe Agamben.8 Ele nos lembra a 

frase de Valéry: “Le poème, hésitation prolongée entre le son et le sens” (“O 

poema, hesitação prolongada entre o som e o sentido”). O que define o poema, 

em contraste com a prosa, diz Agamben, é o enjambement, a oposição entre os 

limites métricos e os limites sintáxicos dos versos. Quando a consonância está 

encerrada e o sentido se alastra além de seu corpo sintáxico, já dizia Nicolò Tibino 

no século XIV, cria-se um cisma entre o som e o sentido, fazendo com que a rima 

induza uma continuidade onde o sentido se rompeu, ou vice versa. O verso se 

configura assim como um “ser de suspense” (“un être de suspens”) segundo 

Mallarmé, reforçando a diferença entre a semiótica e a semântica. O poema, 

conclui Agamben, “é um organismo que se funda sobre a percepção de limites e 

terminações, que definem – sem jamais coincidir completamente e quase em 

oposta divergência – unidades sonoras (ou gráficas) e unidades semânticas.”9 

Dante, igualmente, denota a diferença entre os elementos constitutivos da canção, 

opondo a cantio como unidade de sentido (sentencia), à stancia como unidade 

pertencendo à métrica. Ele separa portanto uma unidade global semântica (“seio 

de todo o sentido”) e unidades métricas por essência (que recolhem, diz ele “no 

seu seio toda a arte”)10. Não obstante, o próprio Dante nos mostra o sentido 

profundo do mundo supranatural pela poesia, abrindo assim o caminho para uma 

compreensão mais vasta do que está em questão nessa figura do enjambement. 

Agamben conclui no seu texto sobre o fim do poema que o último verso não é um 

verso, pois o enjambement não é mais possível. Dante, no entanto, insiste em usar 

o mesmo termo no fim de cada canto de sua Divina Comédia: stella, estrela. Talvez 

esteja ele indicando deste modo que o enjambement não é uma figura interna 

somente, que se limitaria pela estrutura estilística e sintáxica, findando-se pelo fim 

material do que está escrito. Assim como opera de um verso para outro, ele age do 

poema para o mundo: ele perpassa e ultrapassa ao mesmo tempo a linguagem, se 

estende além do poema, cria sentidos coesos entre todos os textos e entre os textos 

8 Agamben, La fine del poema, p. 113-119. 
9 Agamben, La fine del poema, p. 143. 
10 Dante, De vulgari Eloquencia (II, ix). 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

324 
e o mundo, ele fala mais alto e mais longe que qualquer língua, ressoa e ecoa em 

nós por muitos tempos e em muitos espaços.  

Agamben explica que o som e o sentido devem ser considerados não como 

duas substâncias, mas como dois tónoi (tonalidades em tensão) de uma única 

substância. É necessário todavia, para que possamos compreender toda a frutífera 

essência que opera na linguagem poética, que pensemos em outras possibilidades. 

Assim, sentido, som, significação, intenção, corpo, sujeito, sentimento, contexto, 

experiência, todos são diferentes tónoi que animam a linguagem, diferentes cordas 

que o arco da vida pode tencionar para atirar suas flechas em direção ao mundo e 

ao pensamento, para atingir o real ou o outro, para modificar e perfurar a tela do 

sensível, revelando assim toda a dimensão do que permanece escondido à nossa 

sensibilidade corporal. Ir longe demais nessa distinção entre som e sentido, no 

entanto, poderia nos fazer perder o ponto onde a poesia é também transição entre 

o sentido e a significação. A poesia se encontra além das rupturas semânticas ou 

sintáticas, ela escapa à gramática e sua significação e vai mais longe que o som e o 

sentido, ela é múltipla e ao mesmo tempo localizada, espiritual e não obstante 

corporal. Por isso o máthema não substitui o poiêma, mas estabelece-se uma 

ligação entre um e outro, de tal forma que se poderia falar, à beira dos limites entre 

essas diferentes dimensões, de um poiêma a serviço do máthema.11 Santo 

Agostinho, para compreender a questão do tempo12, usa a comparação entre dois 

versos ou duas sílabas, fazendo da manifestação sensível da linguagem, da 

escanção ritmada do poema, uma medida para a temporalidade. Eis outra 

característica importante da linguagem: ela permite uma estruturação do mundo 

que o prepara para a compreensão intelectual. Mas o essencial é esse elo que ela 

cria entre o mundo e o pensamento, verdadeiro motor de sua potência 

transformadora, de sua performatividade. 

A noção de performatividade foi desenvolvida por Austin13, e refere a certas 

expressões que fazem literalmente o que elas enunciam, não se limitando a 

descrever, mas modificando o mundo. Nesse sentido, as declarações oficiais, os 

11 Agamben, Categorie Italiane. Studi di poetica e di letteratura. 
12 Saint Augustin, Confessions, Livre XI, XXVII, 35, p. 331. 
13 John Langshaw Austin, Quand dire c'est faire. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

325 
gestos de linguagem que institucionalizam ou determinam novas realidades, 

mudam a realidade, executam certa ação. Mas o conceito de Austin e Searle é 

limitado demais para que possamos aplicá-lo diretamente à poesia. Uma das 

questões que se colocam é a consideração quase exterior do contexto, que deve 

ser determinado para que possamos dizer se a enunciação tem um fim “feliz” ou 

“infeliz”, como diz Austin para evitar a questão da verdade ou da falsidade da 

linguagem natural. Isso implica, segundo ele, que a pessoa que pronuncia a frase 

tenha realmente a intenção de produzir o ato e que os diferentes protagonistas 

respeitem os critérios de autenticidade. São esses dois pontos, essencialmente, que 

lhe valeram a crítica de Derrida. Austin considera que as circunstâncias que fariam 

que o enunciado não produzisse o efeito desejado são simples contingências, e 

exclui de seu estudo todos os casos conflituosos. Mas para Derrida, essas 

contingências são inerentes à linguagem enquanto “marca” que pode ser reiterada. 

A força da linguagem é justamente que ela pode ser reproduzida, apesar de seu 

significado existencial ou performativo ser diferente quando proferido em locais ou 

tempos diferentes. Antes de aprofundar essa questão, que envolve o outro, vamos 

situar a linguagem em sua plena dimensão, articulando a enunciação com uma 

corporeidade que, apesar de não esgotá-los, permite que a linguagem produza 

sentidos determinados, em relação à nossa existência concreta, pois essa é a 

condição da verdadeira performatividade linguística. 

 

O corpo que fala 

 

O corpo se revela, para o organismo vivo, como uma experiência 

instantânea e plena, como uma certa generalidade, como um ser impessoal. Ele é 

meio de comunicação com o mundo como horizonte latente de nossa experiência, 

sempre presente, antes de qualquer pensamento determinante. Merleau-Ponty, 

referindo-se aos segundos Ideen de Husserl, nos diz que o que impede que o corpo 

seja totalmente constituído, como outro objeto qualquer, é o fato dele ser aquilo 

que permite que existam objetos para nós, se configurando assim como um ponto 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

326 
cego para nossa consciência.14 O corpo, porém, fornece a armação que 

fundamenta a inteligência enquanto expressa uma potência, um “eu posso”, 

criando um arco intencional, possível e real, que nos situa geograficamente, 

culturalmente, historicamente e que projeta, além de sua extensão física, sua 

intencionalidade, em outros tempos e espaços. O sujeito da percepção é essa 

unidade aberta e indefinida do esquema corporal, em torno do qual se faz a 

percepção. Não é uma unidade formal, mas uma organização autóctone, um 

sistema de equivalências e de transposições inter-sensoriais, a própria atualidade 

do fenômeno de expressão (ausdrück): “Nele, escreve Merleau-Ponty, a 

experiência visual e a experiência auditiva, por exemplo, são impregnadas uma da 

outra, e seu valor expressivo funda a unidade antepredicativa do mundo percebido 

e, por ela, a expressão verbal (Darstellung) e a significação intelectual 

(Bedeutung).”15 Ele se apresenta como uma Gestalt, um princípio de distribuições 

de valores e sentidos, que perpassa a individualidade espaciotemporal (“enjambe” 

escreve Merleau-Ponty, como para o verso que ultrapassa o seu lugar na poesia), 

estando ao mesmo tempo aqui e lá, presente em todo lugar e ausente ao mesmo 

tempo, ele é transcendência como potência de transposição (transponierbarkeit).  

Sua ubiquidade, contudo, não é a liberdade da ideia, a-temporal e a-

espacial. Ele se insere num mundo que o liga aos “preconceitos de campo”, às 

forças que o fazem se situar e se comportar, acompanhar as dobras do mundo ou 

resistir às suas inclinações. 16 Por essa inserção ele cria um sistema diacrítico que se 

articula nos “alguma coisa” que a ele se apresentam, fazendo da ideia esse 

elemento no qual ele se centra, não mais sob sua figura sensível, mas como corpo 

que fala, usando suas próprias partes como simbólica geral do mundo, permitindo 

que o frequentemos, compreendendo-o e encontrando significações em seu seio, 

revelando seu interior ao exterior, produzindo esse milagre, diz Merleau-Ponty, que 

faz do nosso corpo o fundamento do que no entanto se opõe a ele: as ideias. A 

linguagem proferida, afirma Merleau-Ponty, é somente “um caso particular, uma 

14  Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p. 108. cf. Ricœur, A l’école de la 
phénoménologie, p. 118. 
15 Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p. 272. 
16  Merleau-Ponty, Le visible et l’invisible, p. 259. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

327 
forma expressiva, desse modo de ser essencialmente projetivo do sujeito.”17 Falar 

ou escutar, entender, não são processos de representação do que é produzido ou 

recebido, pois implicam uma intercorporeidade e uma possibilidade de 

comunicação universal que se manifesta na situação de linguagem, um inter-esse 

que faz do mundo e do outro objetos de nossa preocupação, de nossa atenção e 

de nossa curiosidade. A palavra, antes de ser o indício de um conceito, é primeiro 

um evento que toma o corpo, e sua maneira de se relacionar com ele define a zona 

de significação à qual ela refere. Sua presença prolongada faz ela aparecer como 

uma imagem exterior e sua significação como pensamento, que tende à expressão 

como se fosse seu destino e finalização. A palavra, instrumento que permite ao 

sujeito tomar posição no mundo das significações, mora nas coisas e veicula 

significações, fazendo com que aquele que a recebe perceba o sentido como se 

dela ele escapasse para ser entregue diretamente, sob a espécie de uma ideia ou 

conceito. Então, a presença sensível da palavra se ressorve em sua significação, do 

mesmo modo que numa peça de teatro, não é o ator que nós vemos no palco, mas 

a personagem, em seu mundo.  

O corpo realiza essa passagem, tornando-se o pensamento ou a intenção 

que ele traz do mundo como sentido pré-objetivo. É nessa possibilidade de 

transposição, nessa capacidade metafórica de expressão do mundo, como entre-

expressão do sujeito e do mundo, fundada na formação simultânea do corpo e do 

mundo na emoção, que a poesia busca a sua força evocativa, utilizando todos os 

recursos que nosso corpo, como ativo e dotado de memória, nos permite 

utilizar.18 O corpo, como “nó de significações vivas”, habita um mundo que se dá 

numa linguagem impessoal, como expressão do ser na terceira pessoa, 

independente do sujeito que a profere e daquele que a recebe. Esse mundo 

perceptivo, é o mesmo que nos representa a música ou a pintura: ele não contém 

em si nenhum modo de expressão e contudo os invoca todos, ressuscitando com 

17  Yves Thierry, Du corps parlant, le langage chez Merleau-Ponty, p. 50. 
18  Merleau-Ponty, Le visible et l’invisible, p. 230. O próprio Husserl afirma que a percepção 
funda os atos significantes, pois ela oferece a “matéria” (Stoff) determinada ao ato intencional que 
fará dela seu objeto. Ela determina o sentido, sem no entanto produzir a significação. Ver Husserl, 
Logische Untersuchungen, VI, éd. Max Niemeyer, Tübingen, 1993, p. 9. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

328 
cada esforço de expressão toda a significabilidade de nossa presença, de nossa 

existência comum.19 

 

O outro, ou a possibilidade da educação 

 

Um ser vivo é uma melodia que canta a si própria, diz Uexküll20, uma 

realidade que se autoconstrói. Nos termos de Maturana, Varela e Uribe, é uma 

rede fechada de produções moleculares, um sistema autopoiético molecular que se 

conserva e se reproduz. Mas a autopoiesis é ao mesmo tempo ontopoiesis e 

filopoiesis: o ser vivo cria a si mesmo, o mundo e o outro, a espécie e a cultura, 

transcendendo assim o seu próprio ser em direção ao que para ele é outro, fazendo 

do mundo o seu lar e o seu meio, um tecido intersticial entre todos os seres com os 

quais ele coabita. As relações internas e externas desses sistemas não são lineares, 

mais globais e complexas, rizomáticas diria Deleuze, mas em uma estrutura feita de 

múltiplas camadas, distintas porém coincidentes, criando uma identidade da 

diferença, uma unidade do diverso. Por isso, o observador nunca é separável dos 

sistemas que ele observa, e nossa percepção do mundo se encontra circunscrita 

pela nossa configuração corporal, pelas potencialidades e tendências do nosso 

organismo, da nossa presença ao mundo-da-vida, pela nossa cultura e pela nossa 

história.  

Isso significa, transpondo ao campo da linguagem, que para um ser 

humano, o sentido se cria e se recria em permanência, sempre se reestruturando 

segundo as condições em que se realiza. Se a linguagem objetiva opera uma 

separação entre o ego e o mundo, fragmentando e restringindo o mundo ao 

universo das formas e da matéria, a poesia configura uma unidade entre sentido, 

sujeito e mundo, uma entre-expressão que atravessa toda a extensão do ser, que 

unifica pela metáfora e por uma pertença aos sentidos mais originários, ao pré-

objetivo. A linguagem pode ser vista como uma forma desse “acoplamento 

19 Merleau-Ponty, Le visible et l’invisible, pp. 223-224. 
20 Trazido por Merleau-Ponty, em La Structure du Comportement, p. 172 ; citado sem referência 
por Buytendijk em Les Différences essentielles des fonctions psychiques chez l’homme et les 
animaux ; Cahiers de Philosophie de la Nature, IV, p. 131. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

329 
estrutural”, no sentido em que o diálogo entre os organismos ou entre um 

organismo e o mundo produz correspondências sensíveis, criando assim um 

domínio linguístico fundado na interdependência dos seres.  

É porque a linguagem passa também pelo corpo, encarnando-se para se 

propagar entre os seres capazes de compreensão, modificando suas realidades e 

permitindo a comunicação, que nós podemos transformar pela expressão outrem, 

revelar a outra consciência os segredos de nosso interior, as verdades que nos 

constroem.  

Para compreender melhor essa dimensão transformadora da linguagem, a 

crítica que faz Derrida ao conceito de performativo de Austin deve ser aqui 

relembrada. Ela se apoia em dois pontos essenciais: primeiro, a possibilidade de 

ausência do destinatário, do emissor, ou do objeto, à percepção presente. 

Segundo, a iteratividade21 estrutural que permite sua utilização em outro contexto. 

Essa propriedade é consubstancial tanto à linguagem falada quanto à escrita, 

simplesmente porque o mesmo signo pode ser utilizado em contextos diferentes e 

que o seu sentido, logo, pode ser modificado. Essa indeterminação do contexto, 

que para os linguistas ou os filósofos analíticos é um pesadelo, é no entanto o que 

impede que a significação seja totalmente determinada ou saturada, deixando 

assim aberta uma brecha para que o sentido poético possa existir. A 

performatividade não funciona como com uma ferramenta, que produz efeitos 

previsíveis em condições determinadas. A essência da linguagem falada ou 

proferida, principalmente, é próxima aos gestos ou aos atos corporais: ela acontece 

entre o eu e o outro, como transformação conjunta de dois seres que se centram 

num único sentido a determinar, segundo a posição e a subjetividade de cada um.  

Admitindo que existem atos específicos de linguagem que poderíamos 

chamar de performativos, Derrida pondera que sua estrutura não deve ser 

procurada do lado da consciência do emissor ou dos destinatários. Não são ideias, 

nem representações que são transmitidas, mas “marcas”. Assim, dizer que a 

linguagem é performativa, não é simplesmente estabelecer regras para certas 

proposições. O contexto em que essas marcas serão transmitidas é imprevisível, e o 

21 Do sânscrito itéra, que quer dizer outro. 
Número 23: novembro/2014-abril/2015 

 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

330 
que se revela é a potência infinita da linguagem em oferecer significados em 

qualquer situação, adaptando-se ao que o outro pode perceber, sentir ou 

compreender. Não contestamos a necessidade de uma consciência, de uma 

intenção, para que o ato de linguagem funcione, mas essa intenção não tem 

presença a si mesma, ela é palavra viva, limitada, como toda palavra atual, por 

uma irredutível dimensão de ausência. O contexto de um ato de palavra nunca 

sendo determinável ou previsível, a transmissão implica uma ruptura do horizonte 

do sentido, uma quebra ou rasgadura que é também abertura, uma identidade e 

uma diferença presentes na linguagem, um espaçamento entre o sentido e a 

significação que torna possível a poesia, mas também a educação. Pela fala 

proferida, outrem é transformado, pois ouvindo de sua posição, com sua história, 

sua cultura, seus sentimentos, desejos e medos, ele é contudo capaz de se 

apropriar o que foi dito, de transformá-lo do seu ponto de vista, de compreender. 

Para isso, ele também se transforma, se adapta e se conforma ao que é recebido.  

Um ato performativo só acontece uma vez. Ele corresponde a um evento 

específico, situado no tempo e no espaço e, quando repetido, nem que pela 

mesma pessoa, o seu efeito será outro. A frase pronunciada no tribunal: “A sessão 

está aberta”, quando repetida ulteriormente, abre uma nova sessão, e não a 

mesma. Derrida vai mais longe: existiria no enunciado performativo certa 

imprecisão, fazendo com que ele escape à jurisdição da verdade. Ele se erige em 

lei inscrevendo, irredutivelmente, a alteridade na repetição, pois a marca que ele 

repete transgrede o código, carrega em si seu outro, escapando assim de qualquer 

ciência. As regras que poderiam estabilizar os atos de linguagem (reduzindo-os a 

fórmulas estabelecidas em situações adequadas), são arruinadas pela 

citacionalidade geral da linguagem. Assim, sempre que proferida uma marca de 

linguagem em certo contexto, contexto que inevitavelmente perturba o sentido a 

cada vez, “algo de novo acontece”, diz Derrida.22 Desta forma, o ato de educar, 

cujo veículo é a linguagem, deve se inscrever sempre como novo, inusitado, 

inaugurando novamente o primeiro gesto que conduziu outrem a buscar por si 

próprio os caminhos complexos das significações e do mundo. O professor, diz 

22 Derrida, Limited Inc., p. 82. 
Número 23: novembro/2014-abril/2015 

 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

331 
Derrida, deve se engajar além do performativo, usar a língua como a capacidade 

de produzir um evento, de fazer algo acontecer, produzindo um fato que se parece 

com um ato de linguagem performativo, mais o transborda. Tal evento 

compromete, transforma o sentido e o uso das palavras e das imagens, mobiliza 

afetos. Ensinar, é estar implicado num ato de linguagem, é se declarar, se engajar, 

transpor o uso e o sentido das palavras, sem guia, sem horizonte visível.23  

 

 

 

 

A linguagem poética constitui representações encarnadas, sensíveis, afetivas, 

e se opõe assim ao puro significado da representação abstrata. Talvez por isso 

Nietsche não tenha usado do estilo sistemático da filosofia racionalista, buscando 

um modo alternativo para a expressão de um fundo não puramente racional, um 

uso da linguagem que soe como ressonância, que imite a entre-expressividade do 

mundo, do corpo, da consciência e do outro. Do mesmo modo, Wittgenstein, após 

sua constatação do fracasso da linguagem em sua pretensão a enunciar 

corretamente os problemas da filosofia24, renuncia a falar do que a linguagem é 

incapaz de formular corretamente e declara: “a filosofia deve-se apenas 

propriamente poetá-la”25 Descartes, considerado como responsável pela ruptura do 

mundo em substância pensante e substância extensa, adverte a Princesa Elisabete, 

leitora das Meditações, sobre a união da alma e do corpo26: as dicotomias da 

linguagem do conhecimento não significam a ruptura real da unidade do ser, que 

se apresenta na vida, como unidade efetiva de um ente que conjuga as diversas 

dimensões da existência, o próprio ser humano. Rancière enfim declara que a 

linguagem poética que se conhece como tal não contradiz a razão. A retórica, diz 

ele, se constitui assim como uma “palavra em revolta contra a condição poética do 

23 Derrida, Marge de la philosophie, pp. 367-393. 
24 Wittgenstein, Tractatus. 
25 Wittgenstein, Culture and Value. 
26 Descartes, carta a Élisabeth de 1634.  

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

332 
ser falante”27, tentando circunscrever e limitar a liberdade infinita que representa a 

possibilidade de significar o mundo em toda a sua profundidade, mesmo que com 

uma linguagem de natureza menos rígida e estruturada que a linguagem científica, 

que por impossibilidade de expressar parte do mundo o abandona à mais 

profunda escuridão e ao esquecimento, abrindo as portas à instrumentalização 

generalizada da natureza, das mulheres e dos homens, ao embrutecimento das 

populações e à impossibilidade da educação, que depende da confiança que o 

aluno deposita nas palavras, num mundo em que a palavra perdeu grande parte 

de seu sentido. Díke, peithós e pístis, – justiça, persuasão e confiança –, que 

constituem para Platão a palavra poética, não são ideias ou conceitos destinados à 

reflexão teórica ou abstrata, mas forças que se apropriam da palavra, a preenchem 

com o entusiasmo daquele que, inspirado, as pronuncia.28 São forças que se 

sobrepõem ao real bruto, que “medem” e “desmedem”, velam e desvelam, criam 

valores e verdades, fornecendo às palavras poéticas (não somente às palavras da 

poesia) o estatuto de palavra efetiva, de um evento no mundo que pode 

transformar o outro, orientá-lo ou educá-lo.  

Em suma, o poeta cria, usando a força de analogia das imagens e dos 

símbolos, mas também a sua própria pertença corporal ao mundo sensível, uma 

área de experiência intersubjetiva, uma imaginação compartilhada, onde 

indivíduos podem se encontrar além do espaço e do tempo, rompendo no 

imaginário as barreiras que os separam no mundo material e temporal, oferecendo 

o ensejo de uma intercomunicação entre todos os seres dotados de sensibilidade e 

de inteligência. Daí a característica curativa, mágica e apaziguadora da linguagem 

poética, sua catharsis.  

Segundo a teoria das cordas, último paradigma da ciência contemporânea, 

o mundo material pode ser representado como um conjunto de vibrações, 

localizadas e de extensão infinita, com múltiplas dimensões, produzindo assim uma 

sinfonia geral que se desdobra em infinitos universos. No âmbito da linguagem, 

onde os sentidos se configuram como a matéria prima da filosofia, talvez 

27 Rancière, Le maître ignorant, cinq leçons sur l’émancipation intellectuelle, p. 141. 
28 Pinheiro, Poesia e filosofia em Platão, Anais de Filosofia Clássica, p. 47. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

                                                 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

333 
devêssemos então falar, quando queremos expressar a totalidade que eles 

constituem, de uma poesia geral do mundo que, reunindo sensibilidades e 

significações, se desdobra na unidade parcial entre as diversas e incomensuráveis 

vivências de cada um de nós: mais do que uma sinfonia, o mundo é um canto, 

uma melodia ritmada tanto pelos eventos naturais quanto pelas vozes que 

interpelam nosso ser e fazem de cada um de nós uma parte inesgotável da 

totalidade.  

 
 
Referências 
 
Agamben, G., La fine del poema, Categorie italiane. Studi di poética. Venezia: 

Marsilio, 1996. 
 
________________, Categorie Italiane. Studi di poetica e di letteratura [Categorias 

Italianas. Estudos de poética e de literatura], Bari: Laterza, 2010. 
 
Aristóteles, Poética, coleção Os pensadores, Nova Cultural, São Paulo, 1987. 
 
Austin, J. L., Quand dire c'est faire, Éditions du Seuil, Paris, 1970. 
 
Barbaras, R., De l’être du phénomène, Sur l’ontologie de Merleau-Ponty, éd. 

Millon, Grenoble, 1991. 
 
________________, La perception, Essai sur le sensible, éd. Hatier, Paris, 1994. 
 
________________, Le tournant de l'expérience. Recherches sur la philosophie de 

MerleauPonty, Renaud Barbaras, Collection «Bibliothéque d'histoire de 
la philosophie» Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1998. 

 
Buytendijk, Les Différences essentielles des fonctions psychiques chez l’homme et 

les animaux ; Cahiers de Philosophie de la Nature, IV. 
 
Dante, De vulgari Eloquencia. 
 
Derrida, J., Limited Inc., Paris, Galilée, 1990. 
 
________________, Marge de la philosophie, Les Editions de Minuit, coll. Critique, 

Paris, 1972. 
 
Descartes, R., Méditations métaphysiques, éd. Flammarion, Paris, 1979. 
 
Goldstein, K., La structure de l’organisme, éd. Gallimard, Paris, 1951. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

334 
 
Guéroult, M., Un Inédit de Maurice Merleau-Ponty, in Revue de Métaphysique et 

de Morale, no 4, Oct. 1962, p. 406. 
 
Husserl, E., Idées directrices pour une phénoménologie, trad. P. Ricœur, éd. 

Gallimard, Paris, 1950. 
 
Kant, I., Critique de la raison pure, coll. la Pléiade, éd. Gallimard, Paris, 1980. 
 
________________, Critique de la faculté de juger, trad. Philonenko, éd. Vrin, 

Paris, 1993. 
 
Manouvrier, M., La controverse entre derrida et searle - autour de la theorie des 

actes de langage, Université Libre de Bruxelles, Faculté de Philosophie 
et Lettres - maio 2010. 

 
Merleau-Ponty, M., L’œil et l’esprit, éd. Gallimard, Paris, 1964. 
 
________________, L’union de l’âme et du corps chez Malebranche, Biran et 

Bergson, notes prises au cours de Maurice Merleau-Ponty à l’école 
normale supérieure (1947-1948), recueillies et rédigées par Jean 
Deprun, éd. Vrin, Paris, 1978. 

 
________________, La structure du comportement, éd. P.U.F., Paris, 1990. 
 
________________, Phénoménologie de la perception, éd. Gallimard, Paris, 1945. 
 
________________, Le Visible et l’Invisible, éd. Gallimard, Paris, 1964. 
 
________________, Le problème de la Parole, ACF (Annales du Collège de 

France), 1954.   
 
Morin, E., Introduction à la pensée complexe. Paris: EST Éditeurs, 1990. 
 
________________, La complexité humaine. Paris: Flammarion, 1994. 
 
Pinheiro, P., “Poesia e filosofia em Platão”, Anais de filosofia clássica, vol. 2 nº 4, 

2008. 
 
Platon, Œuvres complètes, Flammarion, Paris, 2008. 
 
Rancière, J., Le maître ignorant, cinq leçons sur l’émancipation intellectuelle, éd. 

Fayard, coll. 10-18, 1987. 
 
Ricœur, P., Le psychique et le corporel, recueil d’articles, éd. Aubier, Paris, 1988. 
 
Spinoza, B., Éthique, trad. Bernard Pautrat, éd. Seuil, Paris, 1988. 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 



 Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação – RESAFE 

  

335 
 
Saint Augustin, Confessions, éd. Desclée de Brouwer, 1962. 
 
Sartre, J.-P., L’être et le néant, essai d’ontologie phénoménologique, éd. 

Gallimard, Paris, 1943. 
 
Thierry, Y., Du corps parlant, Le langage chez Merleau-Ponty, éd. Ousia s.c., 1987. 
 
Wittgenstein, L., “Tractatus logico-philosophicus”, in Annalen der 

Naturphilosophie, 14, Ed. Wilhelm Ostwald, 1921. 
 
________________,. Culture and Value, 1980 [1977], traduzido do alemão 

Vermischte Bemerkungen, por Peter Winch, Oxford : Basil Blackwell; 
Remarques mêlées, tradução por Gérard Granel, apresentação por 
Jacques Cometti, T.E.R, Mauzevin, 1984, 1990 & Frammarion, Paris, 
2002 : “Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten”. 

 
 

 

Número 23: novembro/2014-abril/2015 
 
 

https://en.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_Ostwald

