Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

O ARCO E AVOZ: A INTENCIONALIDADE TRANSFORMANDO O MUNDO

Aimberé Quintiliano®

Thunder and lightning. Enter three Witches
First Witch

When shall we three meet again
In thunder, lightning, or in rain?
Second Witch

When the hurlyburly's done,
When the battle's lost and won.
Third Witch

That will be ere the set of sun.
First Witch

Where the place?

Second Witch

Upon the heath.

Third Witch

There to meet with Macbeth.
First Witch

I come, Graymalkin!

Second Witch

Paddock calls.

Third Witch

Anon.

ALL

Fair is foul, and foul is fair:
Hover through the fog and filthy air.

Numa planicie. Raios e Trovées. Enfram
trés bruxas.

12 Bruxa:

Quando vamos nos reencontrar
Na chuva, no raio, ao trovejar?
22 Bruxa:

Quando o tumulto terminar.

E a batalha for perdida, e ganha.
32 Bruxa:

Pouco antes que o sol se ponha.
12 Bruxa:

E onde sera essa faganha?

22 Bruxa:

Num descampado.

32 Bruxa:

L& Macbeth sera encontrado.

12 Bruxa:

Ai vou eu, gato malhado!

22 Bruxa:

O sapo diz: bem-vindo.

32 Bruxa:

Estou indo!

Todas:

O bem é o mal, o mal é o bem,
O lusco-fusco nao poupa ninguém

Assim selam as trés Parcas shakespearianas o tragico destino de Macbeth,

pelas suas vozes que encantam ou desencantam o mundo, atravessando o tempo e

o espaco com destino a transformar ou realizar aquilo que, sem a voz, sem ser

proferido, talvez nao existisse, nao ganhasse o valor de efetividade simbdlica e de

determinacao valorativa ou significativa dos eventos da histéria. Tal como essas

frases que pronunciamos para tornar presente uma situacao somente possivel, ou

para que o acontecido se torne consciente e compreensivel, a magia opera pela

linguagem, uma linguagem poética, que transforma o mundo instituindo um

sentido em meio as inimeras possibilidades que nos apresenta a existéncia

humana. Desde a origem do universo, a criagao divina, a palavra é acao — verbo:

1 Universidade Federal de Juiz de Fora

QUINTILIANO, Aimberé. O arco e a voz: a intencionalidade transformando o
mundo. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educago. Nimero 23: nov/2014-abr/2015,

p. 319-335.



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

um vocabulo que opera um movimento —, sopro criador que institui o que somente
era possibilidade, desejo, tensado, energia, forcas explosivas sem ordem e sem
sentido. A palavra estrutura. A palavra age. A palavra cria.

Esse poder transformador, essa poténcia de elaboracao dos significados
oriundos do sentido profundo a nds revelado no contato sensivel e encarnado com
o mundo, esse resgate daquilo que nos é oferecido como multipla abertura, como
presenga profusa e complexa, como experiéncia vivida, é o poder da poesia, dos
mitos, dessa linguagem originéria que estabeleceu as significacoes culturais que
atribuimos ao nosso estar ai, ao nosso ser. A poesia rasga o tecido da realidade,
transgrede e transtorna a gramética e a semantica, desvela e revela sentidos mais
originais, costura uma nova presenca, uma nova compreensao, uma nova
dimensao da nossa relacao ao que se apresenta. Ela abole a diferenga entre o eu e
o mundo, instaurando um meio termo que marca a pertenca de um ao outro, que
faz com que o ego se expresse no seio do universo, e que este se reflita no amago
do sujeito. // pleure dans mon cceur — Comme il pleut sur la ville (Chora no meu
coracao — Como chove sobre a cidade), escreve Verlaine, colocando em paralelo o
interior e o exterior, fazendo com que os sentidos transitem entre duas dimensoes
separadas pelo conhecimento cientifico, abstrato e dicotémico. Como uma ponte
que ao se curvar entre as duas margens do Lethe (An6n) nos devolve esse
conhecimento primordial: tudo é uno. Tudo é entre-expressao, sem separacao que
permitiria a realizacdo completa do conhecimento formal.

A palavra, que se oferece na poesia como um de seus veiculos mais
poderosos, é mais do que sentenca performativa, mais do que expressao somente
objetiva, mais do que simples apresentacao do interior para outrem, comunicacao
de realidades ocultas e intimas, mais do que imitagcdo. Ela age, mas age além do
que se pode dizer, por excesso sobre ela mesma, proficua criacdo de possiveis que
nao se esgota no que se pode dela descrever. Em ressonancia com nossa mais
genuina interioridade, com nossos sentimentos e pensamentos mais subterraneos,
a poesia revela o mundo e nos revela a nés mesmos, trazendo ao que somos o que
outrem poderia ser, fazendo com que tenhamos a experiéncia de outra vida, de

outra alma, de outras paixdes e aventuras. Desde nossas origens, o mito,

Nidmero 23: novembro/2014-abril/2015

320



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

estruturado simbolicamente, poeticamente, carrega o tesouro que a filosofia vai
descobrir e configurar como seu conteudo, transfigurado pela légica: é possivel
dizer o que é real, é possivel conhecer a complexidade do mundo pelas palavras,
desde que se esteja a escuta de seus significados muiltiplos e diversos. A filosofia,
diremos, é um dos redutos possiveis desse sentido amplo e desobstruido que a

poesia nos mostra como plena manifestacao do ser, como sua expresséao.

A palavra que transforma o mundo

Platao, apesar de sua célebre critica aos poetas na Republica, nos transmite
no Fedro e no Jon o discurso de Sécrates, que afirma que a rapsédia (exemplo de
uma linguagem poética) se apresenta como uma fala que se d4 em funcdo de uma
“poténcia divina”, a partir de uma alteridade ou “forca maior”. Porém, afirma
Sécrates, ela nao é capaz de exercer a tarefa reservada ao didlogo, a
demonstracao, mas se configura como uma atividade inspirada que oferece os
temas primitivos da filosofia®. A linguagem metaférica do poeta o transporta com
entusiasmo, diz Sécrates, “fora de si”, “em deus” (én-theos). Nesse sentido, o
poeta é detentor de uma palavra que lhe permite falar de “todas as coisas”, mas a
partir do desenvolvimento do pensamento socratico, ela ndo pode ser mais
considerada como a origem de todas as fechnai, e passa a ser pensada como uma
técnica particular, distinta de todas as outras, e principalmente da filosofia. Assim
se rompe o elo originario entre as duas formas de relacao ao mundo instituindo os
sentidos que alicercam a cultura contemporanea.

Pautado nas distincoes de Platao, Aristételes vai definir a epopeia, a poesia
tragica, a comédia, a poesia ditirambica, a aulética, a citaristica, como imitacbes do
real.® No entanto, afirma Aristételes, os poetas operam sob a forma do drama
(§pdpata), pois imitam agindo (8pdvteg).? Logo, trata-se também da possibilidade
de produzir conhecimentos, acdes, eventos tanto internos as obras quanto no

mundo, no palco, na plateia, nos coragdes e nas mentes do publico. Longe de uma

2 Platao, Fedro, 244a.
3 Aristételes, Poética, C. 1, 1.
4 Aristételes, Poética, C. 3, 11.
Nuamero 23: novembro/2014-abril/2015

321



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

simples imitacdo, a representacdo dos objetos oferece um tema para a
contemplacao®, nos instruindo e nos fazendo raciocinar sobre a natureza de cada
coisa. O artificio, a cor, o jogo dos atores, sdo instrumentos para a exposicao
daquilo que nao aparece imediatamente, do que se esconde no invisivel: sao
sinais, simbolos sensiveis dos infra-mundos que povoam e constituem nosso solo
existencial. O poeta cria modelos, de honestidade ou de rudeza, herdis e deuses,
homens e seres mistos e misticos que representam dimensdes dos possiveis devires
que habitam nossa existéncia®. Assim eles usam os fatos para produzir os efeitos
apropriados que suscitem piedade ou terror, que sejam imponentes e verossimeis’.
A palavra transforma, escapando do reino mudo das coisas silenciosas para dar a
fala ao mundo, para que, pela linguagem, o real seja alterado, modificado,
descodificado e compreendido em sua ampla significacdo. Ela revela, mas revela o
gue nao estava presente, cria o que nela se instancia, reelabora em outra dimensao
a significabilidade pura do sensivel e do que precede a linguagem articulada pelo
logos. A poesia é presenca, ela atinge o corpo e encarna outra realidade, ou a
realidade dos sentimentos, das e-mocbes. Vemos nas epopeias e nas poesias um
presente eterno, independente do tempo gramatical, pois somos convidados a
participar dos eventos que ocorrem como se estivéssemos 14, sentindo e reagindo,
sofrendo ou nos alegrando, conduzindo a espada cujo gume ira lacerar a histéria
levando a morte consigo ou defendendo a vida, cortando a estofa das paixdes ou
as cortinas do significado profundo das acbes humanas. A poiesis é mais do que de
seu procedimento imitativo, é um fazer, uma criacado que vai muito além da obra,
muito além do dito ou do compreendido, muito além do consciente, atingindo as
camadas inferiores do nosso ser composto. Ela faz surgir, figura algo a partir do
nada, ou a partir da ferra, do solo fundamental que nos sustenta e define, a partir
da physis, da nossa natureza mais auténtica e prépria. A poiesis é um agir, criativo
ou essencial. O poeta, dessarte, é um eidolou poietés, um construtor de imagens,
de sentidos e de significados, mas também de sentimentos e de agoes, mesmo que

usando da mimesis como instrumento de sua poténcia criativa.

5 Aristételes, Poética, C. 4, V.
6 Aristoteles, Poética, C. 15, X.
7 Aristételes, Poética, C. 19, V.
Nuamero 23: novembro/2014-abril/2015

322



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

Nesse jogo de significados e formas, a poesia vive no contraste entre som e
sentido, entre semidtica e semantica, como expde Agamben.® Ele nos lembra a
frase de Valéry: “Le poeme, hésitation prolongée entre le son et le sens’ (“O
poema, hesitacdo prolongada entre o som e o sentido”). O que define o poema,
em contraste com a prosa, diz Agamben, é o enjambement, a oposicao entre os
limites métricos e os limites sintaxicos dos versos. Quando a consonancia esta
encerrada e o sentido se alastra além de seu corpo sintaxico, ja dizia Nicolo Tibino
no século XIV, cria-se um cisma entre o som e o sentido, fazendo com que a rima
induza uma continuidade onde o sentido se rompeu, ou vice versa. O verso se
configura assim como um “ser de suspense” (“un étre de suspens’) segundo
Mallarmé, reforcando a diferenca entre a semidtica e a semantica. O poema,
conclui Agamben, “é um organismo que se funda sobre a percepcao de limites e
terminacoes, que definem —sem jamais coincidir completamente e quase em
oposta divergéncia — unidades sonoras (ou gréficas) e unidades semanticas.”’
Dante, igualmente, denota a diferenca entre os elementos constitutivos da cancao,
opondo a cantio como unidade de sentido (sentencia), a stancia como unidade
pertencendo a métrica. Ele separa portanto uma unidade global semantica (“seio
de todo o sentido”) e unidades métricas por esséncia (que recolhem, diz ele “no
seu seio toda a arte”)!. Nao obstante, o préprio Dante nos mostra o sentido
profundo do mundo supranatural pela poesia, abrindo assim o caminho para uma
compreensao mais vasta do que estd em questao nessa figura do enjambement.
Agamben conclui no seu texto sobre o fim do poema que o ultimo verso nao é um
verso, pois o enjambement nao é mais possivel. Dante, no entanto, insiste em usar
o mesmo termo no fim de cada canto de sua Divina Comédia: stella, estrela. Talvez
esteja ele indicando deste modo que o enjambement ndo é uma figura interna
somente, que se limitaria pela estrutura estilistica e sintaxica, findando-se pelo fim
material do que esté escrito. Assim como opera de um verso para outro, ele age do
poema para o mundo: ele perpassa e ultrapassa ao mesmo tempo a linguagem, se

estende além do poema, cria sentidos coesos entre todos os textos e entre os textos

8 Agamben, La fine del poema, p. 113-119.
9 Agamben, La fine del poema, p. 143.
19 Dante, De vulgari Eloquencia (11, ix).
Numero 23: novembro/2014-abril/2015

323



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

e o mundo, ele fala mais alto e mais longe que qualquer lingua, ressoa e ecoa em
nés por muitos tempos e em muitos espagos.

Agamben explica que o som e o sentido devem ser considerados nao como
duas substancias, mas como dois fonoi (tonalidades em tensdo) de uma unica
substancia. E necesséario todavia, para que possamos compreender toda a frutifera
esséncia que opera na linguagem poética, que pensemos em outras possibilidades.
Assim, sentido, som, significacdo, intencdo, corpo, sujeito, sentimento, contexto,
experiéncia, todos sao diferentes fonoi que animam a linguagem, diferentes cordas
que o arco da vida pode tencionar para atirar suas flechas em direcdo ao mundo e
ao pensamento, para atingir o real ou o outro, para modificar e perfurar a tela do
sensivel, revelando assim toda a dimensao do que permanece escondido a nossa
sensibilidade corporal. Ir longe demais nessa distincao entre som e sentido, no
entanto, poderia nos fazer perder o ponto onde a poesia é também transicdo entre
o sentido e a significacado. A poesia se encontra além das rupturas semanticas ou
sintaticas, ela escapa a gramatica e sua significacao e vai mais longe que o som e o
sentido, ela é multipla e ao mesmo tempo localizada, espiritual e ndo obstante
corporal. Por isso o mathema nao substitui o poiéma, mas estabelece-se uma
ligacao entre um e outro, de tal forma que se poderia falar, a beira dos limites entre
essas diferentes dimensées, de um poiéma a servico do mathema.'' Santo
Agostinho, para compreender a questao do tempo'?, usa a comparagao entre dois
versos ou duas silabas, fazendo da manifestacao sensivel da linguagem, da
escancao ritmada do poema, uma medida para a temporalidade. Eis outra
caracteristica importante da linguagem: ela permite uma estruturacdo do mundo
que o prepara para a compreensao intelectual. Mas o essencial é esse elo que ela
cria entre o mundo e o pensamento, verdadeiro motor de sua poténcia
transformadora, de sua performatividade.

A nocao de performatividade foi desenvolvida por Austin®®, e refere a certas
expressOes que fazem literalmente o que elas enunciam, nao se limitando a

descrever, mas modificando o mundo. Nesse sentido, as declaracbes oficiais, os

11 Agamben, Categorie ltaliane. Studi di poetica e di letteratura.
12 Saint Augustin, Confessions, Livre XI, XXVII, 35, p. 331.
13 John Langshaw Austin, Quand dire c'est faire.
Nuamero 23: novembro/2014-abril/2015

324



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

gestos de linguagem que institucionalizam ou determinam novas realidades,
mudam a realidade, executam certa acao. Mas o conceito de Austin e Searle é
limitado demais para que possamos aplica-lo diretamente a poesia. Uma das
questoes que se colocam é a consideracao quase exterior do contexto, que deve
ser determinado para que possamos dizer se a enunciacao tem um fim “feliz” ou
“infeliz’, como diz Austin para evitar a questao da verdade ou da falsidade da
linguagem natural. Isso implica, segundo ele, que a pessoa que pronuncia a frase
tenha realmente a intencao de produzir o ato e que os diferentes protagonistas
respeitem os critérios de autenticidade. Sao esses dois pontos, essencialmente, que
lhe valeram a critica de Derrida. Austin considera que as circunsténcias que fariam
que o enunciado nao produzisse o efeito desejado sao simples contingéncias, e
exclui de seu estudo todos os casos conflituosos. Mas para Derrida, essas
contingéncias sao inerentes a linguagem enquanto “marca” que pode ser reiterada.
A forca da linguagem é justamente que ela pode ser reproduzida, apesar de seu
significado existencial ou performativo ser diferente quando proferido em locais ou
tempos diferentes. Antes de aprofundar essa questao, que envolve o outro, vamos
situar a linguagem em sua plena dimensao, articulando a enunciacdo com uma
corporeidade que, apesar de nao esgota-los, permite que a linguagem produza
sentidos determinados, em relacdo a nossa existéncia concreta, pois essa é a

condi¢ao da verdadeira performatividade linguistica.

O corpo que fala

O corpo se revela, para o organismo vivo, como uma experiéncia
instantanea e plena, como uma certa generalidade, como um ser impessoal. Ele é
meio de comunicacdo com o mundo como horizonte latente de nossa experiéncia,
sempre presente, antes de qualquer pensamento determinante. Merleau-Ponty,
referindo-se aos sequndos /deen de Husserl, nos diz que o que impede que o corpo
seja totalmente constituido, como outro objeto qualquer, é o fato dele ser aquilo

que permite que existam objetos para noés, se configurando assim como um ponto

Nidmero 23: novembro/2014-abril/2015

325



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

O corpo, porém, fornece a armacdo que

cego para nossa consciéncia.
fundamenta a inteligéncia enquanto expressa uma poténcia, um “eu posso”,
criando um arco intencional, possivel e real, que nos situa geograficamente,
culturalmente, historicamente e que projeta, além de sua extensado fisica, sua
intencionalidade, em outros tempos e espacos. O sujeito da percepcao é essa
unidade aberta e indefinida do esquema corporal, em torno do qual se faz a
percepcao. Nao é uma unidade formal, mas uma organizacao autéctone, um
sistema de equivaléncias e de transposicOes inter-sensoriais, a prépria atualidade
do fenémeno de expressao (ausdriick): “Nele, escreve Merleau-Ponty, a
experiéncia visual e a experiéncia auditiva, por exemplo, sao impregnadas uma da
outra, e seu valor expressivo funda a unidade antepredicativa do mundo percebido
e, por ela, a expressao verbal (Darstellung) e a significacao intelectual
(Bedeutung).”" Ele se apresenta como uma Gestalt, um principio de distribuicbes
de valores e sentidos, que perpassa a individualidade espaciotemporal (“enjambe’
escreve Merleau-Ponty, como para o verso que ultrapassa o seu lugar na poesia),
estando ao mesmo tempo aqui e la, presente em todo lugar e ausente ao mesmo
tempo, ele é transcendéncia como poténcia de transposicao (fransponierbarkeit).
Sua ubiquidade, contudo, ndo é a liberdade da ideia, a-temporal e a-
espacial. Ele se insere num mundo que o liga aos “preconceitos de campo”, as
forcas que o fazem se situar e se comportar, acompanhar as dobras do mundo ou
resistir as suas inclinacdes. '° Por essa insercao ele cria um sistema diacritico que se
articula nos “alguma coisa” que a ele se apresentam, fazendo da ideia esse
elemento no qual ele se centra, ndo mais sob sua figura sensivel, mas como corpo
que fala, usando suas préprias partes como simbédlica geral do mundo, permitindo
que o frequentemos, compreendendo-o e encontrando significacoes em seu seio,
revelando seu interior ao exterior, produzindo esse milagre, diz Merleau-Ponty, que

faz do nosso corpo o fundamento do que no entanto se opde a ele: as ideias. A

linguagem proferida, afirma Merleau-Ponty, é somente “um caso particular, uma

14 Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p. 108. cf. Ricoeur, A I'école de ia

phénoménologie, p. 118.
15 Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p. 272.
16 Merleau-Ponty, Le visible et I'invisible, p. 259.
Numero 23: novembro/2014-abril/2015

326



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

forma expressiva, desse modo de ser essencialmente projetivo do sujeito.” 17 Falar
ou escutar, entender, nao sao processos de representacao do que é produzido ou
recebido, pois implicam uma intercorporeidade e uma possibilidade de
comunicacao universal que se manifesta na situacao de linguagem, um inter-esse
que faz do mundo e do outro objetos de nossa preocupacao, de nossa atencao e
de nossa curiosidade. A palavra, antes de ser o indicio de um conceito, é primeiro
um evento que toma o corpo, e sua maneira de se relacionar com ele define a zona
de significacao a qual ela refere. Sua presenca prolongada faz ela aparecer como
uma imagem exterior e sua significacdo como pensamento, que tende a expressao
como se fosse seu destino e finalizacao. A palavra, instrumento que permite ao
sujeito tomar posicao no mundo das significacbes, mora nas coisas e veicula
significacoes, fazendo com que aquele que a recebe perceba o sentido como se
dela ele escapasse para ser entregue diretamente, sob a espécie de uma ideia ou
conceito. Entao, a presenca sensivel da palavra se ressorve em sua significacdo, do
mesmo modo que numa pega de teatro, nao é o ator que nés vemos no palco, mas
a personagem, em seu mundo.

O corpo realiza essa passagem, tornando-se o pensamento ou a intencao
que ele traz do mundo como sentido pré-objetivo. E nessa possibilidade de
transposicao, nessa capacidade metaférica de expressao do mundo, como entre-
expressao do sujeito e do mundo, fundada na formagao simultanea do corpo e do
mundo na emocao, que a poesia busca a sua forca evocativa, utilizando todos os
recursos que nosso corpo, como ativo e dotado de memoéria, nos permite
utilizar.18 O corpo, como “né de significacbes vivas”, habita um mundo que se da
numa linguagem impessoal, como expressdo do ser na terceira pessoa,
independente do sujeito que a profere e daquele que a recebe. Esse mundo
perceptivo, € 0 mesmo que nos representa a musica ou a pintura: ele nao contém

em si nenhum modo de expressao e contudo os invoca todos, ressuscitando com

17
18

Yves Thierry, Du corps parlant, le langage chez Merleau-Ponty, p. 50.

Merleau-Ponty, Le visible et I'invisible, p. 230. O préprio Husserl afirma que a percepcao
funda os atos significantes, pois ela oferece a “matéria” (Stoff) determinada ao ato intencional que
faré dela seu objeto. Ela determina o sentido, sem no entanto produzir a significacdo. Ver Husserl,
Logische Untersuchungen, Vi, éd. Max Niemeyer, Tubingen, 1993, p. 9.

Numero 23: novembro/2014-abril/2015

327



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

328

cada esforco de expressao toda a significabilidade de nossa presenca, de nossa

existéncia comum.19

O outro, ou a possibilidade da educacéao

Um ser vivo é uma melodia que canta a si prépria, diz Uexkiill®®, uma
realidade que se autoconstréi. Nos termos de Maturana, Varela e Uribe, é uma
rede fechada de producdes moleculares, um sistema autopoiético molecular que se
conserva e se reproduz. Mas a autopoiesis é ao mesmo tempo ontopoiesis e
filopoiesis: o ser vivo cria a si mesmo, o mundo e o outro, a espécie e a cultura,
transcendendo assim o seu proprio ser em direcao ao que para ele é outro, fazendo
do mundo o seu lar e o seu meio, um tecido intersticial entre todos os seres com os
quais ele coabita. As relagoes internas e externas desses sistemas nao sao lineares,
mais globais e complexas, rizomaticas diria Deleuze, mas em uma estrutura feita de
multiplas camadas, distintas porém coincidentes, criando uma identidade da
diferenca, uma unidade do diverso. Por isso, o observador nunca é separavel dos
sistemas que ele observa, e nossa percepcao do mundo se encontra circunscrita
pela nossa configuracao corporal, pelas potencialidades e tendéncias do nosso
organismo, da nossa presenca ao mundo-da-vida, pela nossa cultura e pela nossa
histéria.

Isso significa, transpondo ao campo da linguagem, que para um ser
humano, o sentido se cria e se recria em permanéncia, sempre se reestruturando
segqundo as condicoes em que se realiza. Se a linguagem objetiva opera uma
separacao entre o ego e o mundo, fragmentando e restringindo o mundo ao
universo das formas e da matéria, a poesia configura uma unidade entre sentido,
sujeito e mundo, uma entre-expressao que atravessa toda a extensao do ser, que
unifica pela metafora e por uma pertenca aos sentidos mais originérios, ao pré-

objetivo. A linguagem pode ser vista como uma forma desse “acoplamento

19 Merleau-Ponty, Le visible et I'invisible, pp. 223-224.
20 Trazido por Merleau-Ponty, em La Structure du Comportement, p. 172 ; citado sem referéncia
por Buytendijk em Les Différences essentielles des fonctions psychiques chez ’homme et les
animaux ; Cahiers de Philosophie de la Nature, IV, p. 131.

Numero 23: novembro/2014-abril/2015



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

estrutural”’, no sentido em que o didlogo entre os organismos ou entre um
organismo e o mundo produz correspondéncias sensiveis, criando assim um
dominio linguistico fundado na interdependéncia dos seres.

E porque a linguagem passa também pelo corpo, encarnando-se para se
propagar entre os seres capazes de compreensao, modificando suas realidades e
permitindo a comunicagéao, que nés podemos transformar pela expressao outrem,
revelar a outra consciéncia os segredos de nosso interior, as verdades que nos
constroem.

Para compreender melhor essa dimensao transformadora da linguagem, a
critica que faz Derrida ao conceito de performativo de Austin deve ser aqui
relembrada. Ela se apoia em dois pontos essenciais: primeiro, a possibilidade de
auséncia do destinatario, do emissor, ou do objeto, a percepcao presente.
Segundo, a iteratividade?' estrutural que permite sua utilizagdo em outro contexto.
Essa propriedade é consubstancial tanto a linguagem falada quanto a escrita,
simplesmente porque o mesmo signo pode ser utilizado em contextos diferentes e
que o seu sentido, logo, pode ser modificado. Essa indeterminacao do contexto,
que para os linguistas ou os filésofos analiticos é um pesadelo, é no entanto o que
impede que a significacdo seja totalmente determinada ou saturada, deixando
assim aberta uma brecha para que o sentido poético possa existir. A
performatividade nao funciona como com uma ferramenta, que produz efeitos
previsiveis em condicdes determinadas. A esséncia da linguagem falada ou
proferida, principalmente, é proxima aos gestos ou aos atos corporais: ela acontece
entre o eu e o outro, como transformacao conjunta de dois seres que se centram
num Unico sentido a determinar, segqundo a posicao e a subjetividade de cada um.

Admitindo que existem atos especificos de linguagem que poderiamos
chamar de performativos, Derrida pondera que sua estrutura nao deve ser
procurada do lado da consciéncia do emissor ou dos destinatarios. Nao sao ideias,
nem representagoes que sao transmitidas, mas “marcas”. Assim, dizer que a
linguagem é performativa, ndo é simplesmente estabelecer regras para certas

proposicdes. O contexto em que essas marcas serao transmitidas é imprevisivel, e o

21 Do sanscrito itéra, que quer dizer outro.
Numero 23: novembro/2014-abril/2015

329



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

que se revela é a poténcia infinita da linguagem em oferecer significados em
qualquer situacao, adaptando-se ao que o outro pode perceber, sentir ou
compreender. Nao contestamos a necessidade de uma consciéncia, de uma
intencao, para que o ato de linguagem funcione, mas essa intencao nao tem
presenca a si mesma, ela é palavra viva, limitada, como toda palavra atual, por
uma irredutivel dimensao de auséncia. O contexto de um ato de palavra nunca
sendo determinavel ou previsivel, a transmissao implica uma ruptura do horizonte
do sentido, uma quebra ou rasgadura que é também abertura, uma identidade e
uma diferenca presentes na linguagem, um espacamento entre o sentido e a
significacdo que torna possivel a poesia, mas também a educagao. Pela fala
proferida, outrem é transformado, pois ouvindo de sua posicao, com sua histdria,
sua cultura, seus sentimentos, desejos e medos, ele é contudo capaz de se
apropriar o que foi dito, de transforma-lo do seu ponto de vista, de compreender.
Para isso, ele também se transforma, se adapta e se conforma ao que é recebido.
Um ato performativo s6 acontece uma vez. Ele corresponde a um evento
especifico, situado no tempo e no espaco e, quando repetido, nem que pela
mesma pessoa, o seu efeito serd outro. A frase pronunciada no tribunal: “A sessao
estd aberta”, quando repetida ulteriormente, abre uma nova sessdo, e nao a
mesma. Derrida vai mais longe: existiria no enunciado performativo certa
imprecisao, fazendo com que ele escape a jurisdicao da verdade. Ele se erige em
lei inscrevendo, irredutivelmente, a alteridade na repeticao, pois a marca que ele
repete transgrede o cddigo, carrega em si seu outro, escapando assim de qualquer
ciéncia. As regras que poderiam estabilizar os atos de linguagem (reduzindo-os a
férmulas estabelecidas em situacoes adequadas), sao arruinadas pela
citacionalidade geral da linguagem. Assim, sempre que proferida uma marca de
linguagem em certo contexto, contexto que inevitavelmente perturba o sentido a
cada vez, “algo de novo acontece”, diz Derrida.”* Desta forma, o ato de educar,
cujo veiculo é a linguagem, deve se inscrever sempre como novo, inusitado,
inaugurando novamente o primeiro gesto que conduziu outrem a buscar por si

préprio os caminhos complexos das significacdes e do mundo. O professor, diz

22 Derrida, Limited Inc., p. 82.
Nidmero 23: novembro/2014-abril/2015

330



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

Derrida, deve se engajar além do performativo, usar a lingua como a capacidade
de produzir um evento, de fazer algo acontecer, produzindo um fato que se parece
com um ato de linguagem performativo, mais o transborda. Tal evento
compromete, transforma o sentido e o uso das palavras e das imagens, mobiliza
afetos. Ensinar, é estar implicado num ato de linguagem, é se declarar, se engajar,

transpor o uso e o sentido das palavras, sem guia, sem horizonte visivel.?

A linguagem poética constitui representacoes encarnadas, sensiveis, afetivas,
e se opbe assim ao puro significado da representagdo abstrata. Talvez por isso
Nietsche nao tenha usado do estilo sistematico da filosofia racionalista, buscando
um modo alternativo para a expressao de um fundo nao puramente racional, um
uso da linguagem que soe como ressonancia, que imite a entre-expressividade do
mundo, do corpo, da consciéncia e do outro. Do mesmo modo, Wittgenstein, apés
sua constatacado do fracasso da linguagem em sua pretensdao a enunciar
corretamente os problemas da filosofia®*, renuncia a falar do que a linguagem é
incapaz de formular corretamente e declara: “a filosofia deve-se apenas
propriamente poeta-la”* Descartes, considerado como responsavel pela ruptura do
mundo em substincia pensante e substancia extensa, adverte a Princesa Elisabete,
leitora das Meditacées, sobre a unido da alma e do corpo®: as dicotomias da
linguagem do conhecimento nao significam a ruptura real/ da unidade do ser, que
se apresenta na vida, como unidade efetiva de um ente que conjuga as diversas
dimensbes da existéncia, o préprio ser humano. Ranciére enfim declara que a
linguagem poética que se conhece como tal ndo contradiz a razao. A retérica, diz

ele, se constitui assim como uma “palavra em revolta contra a condigcao poética do

2 Derrida, Marge de la philosophie, pp. 367-393.
24 Wittgenstein, Tractatus.
25 Wittgenstein, Culture and Value.
2 Descartes, carta a Elisabeth de 1634.
Numero 23: novembro/2014-abril/2015

331



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

ser falante”?’, tentando circunscrever e limitar a liberdade infinita que representa a
possibilidade de significar o mundo em toda a sua profundidade, mesmo que com
uma linguagem de natureza menos rigida e estruturada que a linguagem cientifica,
que por impossibilidade de expressar parte do mundo o abandona a mais
profunda escuridao e ao esquecimento, abrindo as portas a instrumentalizacao
generalizada da natureza, das mulheres e dos homens, ao embrutecimento das
populacoes e a impossibilidade da educacao, que depende da confianca que o
aluno deposita nas palavras, num mundo em que a palavra perdeu grande parte
de seu sentido. Dike, peithos e pistis, —justica, persuasao e confianca —, que
constituem para Platao a palavra poética, nao sao ideias ou conceitos destinados a
reflexdo tedrica ou abstrata, mas forcas que se apropriam da palavra, a preenchem
com o entusiasmo daquele que, inspirado, as pronuncia.”® Sao forcas que se
sobrepbem ao real bruto, que “medem” e “desmedem”, velam e desvelam, criam
valores e verdades, fornecendo as palavras poéticas (ndo somente as palavras da
poesia) o estatuto de palavra efetiva, de um evento no mundo que pode
transformar o outro, orienta-lo ou educé-lo.

Em suma, o poeta cria, usando a forca de analogia das imagens e dos
simbolos, mas também a sua prépria pertenca corporal ao mundo sensivel, uma
area de experiéncia intersubjetiva, uma imaginacdo compartilhada, onde
individuos podem se encontrar além do espaco e do tempo, rompendo no
imaginario as barreiras que os separam no mundo material e temporal, oferecendo
o ensejo de uma intercomunicacao entre todos os seres dotados de sensibilidade e
de inteligéncia. Dai a caracteristica curativa, magica e apaziguadora da linguagem
poética, sua catharsis.

Segundo a teoria das cordas, ultimo paradigma da ciéncia contemporéanea,
o mundo material pode ser representado como um conjunto de vibracoes,
localizadas e de extensao infinita, com muiltiplas dimensoes, produzindo assim uma
sinfonia geral que se desdobra em infinitos universos. No ambito da linguagem,

onde os sentidos se configuram como a matéria prima da filosofia, talvez

27 Ranciere, Le maitre ignorant, cing lecons sur I’émancipation intellectuelle, p. 141.
28 Pinheiro, Poesia e filosofia em Platao, Anais de Filosofia Classica, p. 47.
Numero 23: novembro/2014-abril/2015

332



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

333

devéssemos entdao falar, quando queremos expressar a totalidade que eles
constituem, de uma poesia geral do mundo que, reunindo sensibilidades e
significacoes, se desdobra na unidade parcial entre as diversas e incomensuraveis
vivéncias de cada um de nés: mais do que uma sinfonia, o mundo é um canto,
uma melodia ritmada tanto pelos eventos naturais quanto pelas vozes que
interpelam nosso ser e fazem de cada um de ndés uma parte inesgotavel da

totalidade.

Referéncias

Agamben, G., La fine del poema, Categorie italiane. Studi di poética. Venezia:
Marsilio, 1996.

, Categorie ltaliane. Studi di poetica e di letteratura [Categorias
Italianas. Estudos de poética e de literatura], Bari: Laterza, 2010.

Aristételes, Poeética, colecao Os pensadores, Nova Cultural, Sdo Paulo, 1987.
Austin, J. L., Quand dire c'est faire, Editions du Seuil, Paris, 1970.

Barbaras, R., De /'étre du phénoméne, Sur I'ontologie de Merleau-Ponty, éd.
Millon, Grenoble, 1991.

, La perception, Essai sur le sensible, éd. Hatier, Paris, 1994.

, Le fournant de l'expérience. Recherches sur la philosophie de
MerleauPonty, Renaud Barbaras, Collection «Bibliothéque d'histoire de
la philosophie» Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 1998.

Buytendijk, Les Difféerences essentielles des fonctions psychiques chez ’'homme et
les animaux ; Cahiers de Philosophie de la Nature, Iv.

Dante, De vulgari Eloquencia.
Derrida, dJ., Limited Inc., Paris, Galilée, 1990.

, Marge de la philosophie, Les Editions de Minuit, coll. Critique,
Paris, 1972.

Descartes, R., Meditations méetaphysiques, éd. Flammarion, Paris, 1979.

Goldstein, K., La structure de l'organisme, éd. Gallimard, Paris, 1951.
Numero 23: novembro/2014-abril/2015



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

334

Guéroult, M., Un Inéedit de Maurice Merleau-Ponty, in Revue de Métaphysique et
de Morale, n° 4, Oct. 1962, p. 406.

Husserl, E., Idées directrices pour une phénoménologie, trad. P. Ricceur, éd.
Gallimard, Paris, 1950.

Kant, 1., Critique de la raison pure, coll. la Pléiade, éd. Gallimard, Paris, 1980.

, Critique de la faculté de juger, trad. Philonenko, éd. Vrin,
Paris, 1993.

Manouvrier, M., La controverse entre derrida et searle - autour de la theorie des
actes de langage, Université Libre de Bruxelles, Faculté de Philosophie
et Lettres - maio 2010.

Merleau-Ponty, M., L ‘ceil et I'esprit, éd. Gallimard, Paris, 1964.

, L’union de I'éme et du corps chez Malebranche, Biran et
Bergson, notes prises au cours de Maurice Merleau-Ponty a I’école

normale supérieure (1947-1948), recueillies et rédigées par Jean
Deprun, éd. Vrin, Paris, 1978.

, La structure du comportement, éd. P.U.F., Paris, 1990.

, Pheénomeénologie de la perception, éd. Gallimard, Paris, 1945.

, Le Visible et I'lnvisible, éd. Gallimard, Paris, 1964.

, Le probleme de la Parole, ACF (Annales du Collége de
France), 1954.

Morin, E., Introduction a la pensée complexe. Paris: EST Editeurs, 1990.

, La complexité humaine. Paris: Flammarion, 1994,

Pinheiro, P., “Poesia e filosofia em Platao”, Anais de filosofia classica, vol. 2 n° 4,
2008.

Platon, (Euvres completes, Flammarion, Paris, 2008.

Ranciere, J., Le maitre ignorant, cing lecons sur I'émancipation intellectuelle, éd.
Fayard, coll. 10-18, 1987.

Ricoeur, P., Le psychique et le corporel, recueil d’articles, éd. Aubier, Paris, 1988.

Spinoza, B., Ethigue, trad. Bernard Pautrat, éd. Seuil, Paris, 1988.
Numero 23: novembro/2014-abril/2015



Revista Sul-Americana de Filosofia e Educacao — RESAFE

335

Saint Augustin, Confessions, éd. Desclée de Brouwer, 1962.

Sartre, J.-P., L 'étre et le neant, essai d’ontologie phénoménologique, éd.
Gallimard, Paris, 1943.

Thierry, Y., Du corps parlant, Le langage chez Merleau-Ponty, éd. Ousia s.c., 1987.

Wittgenstein, L., “Tractatus logico-philosophicus”, in Annalen der
Naturphilosophie, 14, Ed. Wilhelm Ostwald, 1921.

,. Culture and Value, 1980 [1977], traduzido do alemao
Vermischte Bemerkungen, por Peter Winch, Oxford : Basil Blackwell;
Remarques mélees, traducao por Gérard Granel, apresentacao por
Jacques Cometti, T.E.R, Mauzevin, 1984, 1990 & Frammarion, Paris,
2002 : “Philosophie dtirfte man eigentlich nur dichten”.

Nidmero 23: novembro/2014-abril/2015


https://en.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_Ostwald

