
 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

1 

DOI: http://dx.doi.org/10.21057/repam.v10i2.21895 
 

 

 

Recebido 07.05.2016 
Aprovado 01.07.2016 

 
 

Ana Catarina Zema de Resende
1
 

 

Resumen 
A partir de la lectura de Piel negra, máscaras blancas, propongo en este artículo reflexionar 

sobre las ideas de Frantz Fanon a cerca de la enajenación del negro y del blanco en el sistema 

colonial. El objetivo es recuperar algunos de los principales aportes de Fanon para la 

comprensión del racismo colonial desde su teoría de la enajenación. Fanon presenta la 

enajenación como un paso previo a la esclavitud y al colonialismo, necesario para el 

mantenimiento de la explotación económica y analiza las conductas identitarias de "vergüenza 

de sí" como el resultado de la dominación colonial. Él describe con precisión el impacto del 

racismo y del colonialismo y sus efectos destructivos mostrando cómo los mecanismos de 

enajenación determinan la relación entre el blanco y el negro y cómo se reproducen las 

jerarquías que rigen estas relaciones. Retomar el pensamiento de Fanon y reconocer la 

pertinencia y actualidad de sus contribuciones es esencial para poder reubicar la lucha contra 

todas las formas de dominación en la continuación de la lucha contra el colonialismo en una 

época en que la identidad racial y el racismo han más que probado su capacidad de persistir en 

el tiempo y el espacio. 
Palabras clave: Frantz Fanon; Enajenación; Racismo; Sistema Colonial.  
 
Frantz Fanon and the Alienation of Black and White in the Colonial System 

 
Abstract 
From the reading of Black Skin, White Masks, in this article I propose to reflect on Frantz 

Fanon's ideas about alienation of black and white in the colonial system. The goal is to recover 

some of his most important contributions to the understanding of colonial racism from his 

theory of alienation. Fanon presents alienation as a prior step to slavery and colonialism, 

necessary for the maintenance of economic exploitation and analyzes the identity conducts of 

self shame as a result of colonial domination. Fanon accurately describes the impact of racism 

and colonialism and its destructive effects showing how alienation mechanisms determine the 

relationship between black and white and reproduce hierarchies governing these relationships. 

Adressing the thought of Fanon and recognizing the relevance and contemporaneity of his 

contributions is essential to reallocate the fight against all forms of domination in the continuing 

fight against colonialism in a time in which racial identity and racism have than proved their 

ability to persist in time and space. 
Keywords: Frantz Fanon; Alienation; Racism; Colonial System.  
 
Frantz Fanon  e a Alienação do Negro e do Branco no Sistema Colonial 

 

                                                           
1
Doctora en Historia Social por la Universidad de Brasilia. Miembro del Groupe Décolonial de 

Traduction.  Miembro-investigadora del Grupo de Estudios en Derechos Étnicos Moitará de la Facultad 

de Derecho de la Universidad de Brasilia. Miembro-investigadora del Laboratório de Estudos 

Interdisciplinares sobre Acesso à Justiça e Direitos nas Américas LEIJUS del Centro de Pesquisa e Pós-

Graduação sobre as Américas CEPPAC de la Universidad de Brasilia. Contacto: ana.zema@gmail.com 

Frantz Fanon y la enajenación del negro y del 

blanco en el sistema colonial 

 

  

mailto:ana.zema@gmail.com


 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

2 

Resumo 
A partir da leitura de Pele negra, máscaras brancas, proponho neste artigo refletir sobre as ideias 

de Frantz Fanon acerca da alienação do negro e do branco no sistema colonial. O objetivo é 

recuperar alguns de seus aportes mais importantes para a compreensão do racismo colonial a 

partir de sua teoria da alienação. Fanon apresenta a alienação como uma etapa prévia à 

escravidão e ao colonialismo, necessária para a manutenção da exploração econômica e analisa 

as condutas identitárias de “vergonha de si” como resultado da dominação colonial. Ele 

descreve com precisão o impacto do racismo e do colonialismo e seus efeitos destrutivos 

mostrando como os mecanismos de alienação determinam as relações entre negros e brancos e 

reproduzem as hierarquias que regem essas relações. Retomar o pensamento de Fanon e 

reconhecer a relevância e atualidade de suas contribuições é fundamental para podermos 

realocar a luta contra todas as formas de dominação na continuidade da luta contra o 

colonialismo em uma época em que a identidade racial e o racismo mais que provaram sua 

capacidade de persistir no tempo e no espaço.  
Palavras-chave: Frantz Fanon; Alienação; Racismo; Sistema Colonial. 
 
 
 
 

Introducción 

Frantz Fanon nació en Fort-de-France en Martinica el 20 de julio de 1925. Pasó su 

infancia y juventud en la Martinica, estudió en el Lycée Schoelcher y fue alumno de 

Aimé Césaire. Murió muy joven, a causa de una leucemia en 1961, con apenas treinta y 

seis años. Antes de partir, dejó para la posteridad dos obras fondamentales: Piel negra, 

máscaras blancas de 1952 y Los Condenados de la tierra de 1961 y dos obras menos 

conocidas: L’An V de la Révolution Algérienne (1959) y Pour la Révolution Africaine. 

Écrits politiques (obra póstuma, 1964).  

La vida de Fanon fue muy breve pero por sus experiencias vividas y por la grandeza de 

sus obras, es posible decir que, a pesar de esa brevedad, Fanon vivió la vida de forma 

muy intensa. Su pensamiento libre y su valiente acción política marcan su historia de 

vida y toda su obra. Sus libros publicados son testigos de su libre pensamiento, de la 

fuerza de sus ideas políticas y de sus reflexiones teóricas que ganaron el mundo. Fanon 

dejó su marca en generaciones de intelectuales anticolonialistas, actores de los 

movimientos negros de EUA y activistas de extrema izquierda. En los años 1960 y 

1970, la lectura de Fanon estaba en los programas de formación política de guerrilleros 

del Frente Popular de Liberación de Palestina (FPLP) y del Frente para la Liberación de 

Eritrea (FLE) así como de los Black Panthers.  

Desde su muerte, sus obras fueran traducidas para muchos idiomas y fueron leídas y 

releídas por varias generaciones no solo de intelectuales mas también de hombres 

políticos que les dieran diferentes interpretaciones. Fanon fue considerado por algunos 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

3 

un héroe, por otros un traidor; se quedó olvidado por un tiempo y después fue 

redescubierto, reconocido y, algunas veces, incomprendido. Así que su obra está 

“cubierta por estratos sucesivos de recepción” (Bessone, 2011, p. 24) que no deben, 

todavía, aplacar su importancia y complejidad.   

En los años 1980 y 1990, Fanon es redescobierto por intelectuales del Norte. Sus textos 

han sido discutidos, criticados, analizados en el mundo anglosajón por filósofos, 

sociólogos, críticos literarios que se inspiraron en sus ideas para renovar la reflexión 

sobre la "raza", la identidad y la representación
2
. Desde entonces, los escritos de Frantz 

Fanon reaparecen en el mundo académico levantando controversias y debates 

intelectuales intensos. Algunos autores trataron de responder a la pregunta acerca de lo 

que explicaría este retorno a Fanon (Hall; Lauret, 2014; Bhabha, 2007), otros trataron de 

explicar su relevancia y actualidad en el siglo XXI (Wallerstein, 2008; García, 2013).  

Para los pensadores vinculados a los estudios culturales y poscoloniales, la recuperación 

de los escritos de Fanon, particularmente, de su primer libro Piel negra, máscaras 

blancas, se debe sobre todo a la atención que da Fanon a la dialéctica de la identidad, de 

la alteridad y a los mecanismos inconscientes del racismo y del colonialismo. Stuart 

Hall sostiene que es la propuesta fanoniana de "liberar el hombre de color de si mismo" 

que explica su atracción por todos los que trabajan con "cuestiones de representación y 

subjetividad como constitutiva de la descolonización" (Stuart Hall, 1996 apud Vergès, 

2005, p. 52). 

Para Wallerstein, Fanon debe ser comprendido como un pensador que pertenece 

irreduciblemente a su tiempo y su libro no puede ser interpretado como una apelación a 

una política de identidad. Wallerstein reconoce que el valor y la importancia de una 

relectura de la obra fanoniana está en que aún existen muchos dilemas colectivos que no 

fueran resueltos como la cuestión de la violencia necesaria, del fin de la dominación 

cultural pan-europea y de la lucha de clases. Así explica Wallerstein:  

No fim e a cabo, o que nos resta de Fanon é mais do que paixão e mais do 

que um projecto de ação política. Temos um retrato brilhante dos nossos 

dilemas coletivos. Sem violência, não podemos conseguir nada. Mas a 

                                                           
2
Podemos citar los trabajos de Alan Read (ed.), The Fact of Blackness. Frantz Fanon and Visual 

Representation, Londres, ICA, 1996; Anthony C. Alessandrini (ed.), Frantz Fanon. Critical Perspectives, 

Londres, Routledge, 1999 ; Lewis R. Gordon, T. Denean Sharpley-Whiting et Renée T. White (eds.), 

Fanon : A Critical Reader, Londres, Blackwell, 1996).  
 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

4 

violência, por mais terapêutica e eficaz que seja, não resolve nada. Sem 

rompermos com a dominação pela cultura pan-europeia, não seremos capazes 

de ir em frente. Mas a afirmação pertinaz da nossa particularidade é absurda e 

conduz inevitavelmente a “percalços”. A luta de classes é central, desde que 

saibamos quais são as classes que estão realmente em luta. Mas as classes 

lumpen, por si sós, sem uma estrutura organizativa, exaurem-se (2008, p. 

11). 

Félix Valdés García, considerando que continuamos todavía enfrentando problemas 

semejantes de dominación y opresión y que las nociones del racismo, de la 

discriminación y del patriarcalismo continúan vigentes, aduce que releer a Fanon “(…) 

es volver a rasgar el eurocentrismo y el occidentalismo, afincados en la médula de los 

huesos del colono y del colonizado, del sujeto social del cambio, ese que se levanta en 

auténticos procesos emancipadores.” (2013, p. 3).  

Sin duda fue la inteligencia, la clareza de sus reflexiones uniendo teoría y práctica y la 

fuerza política y poética de los escritos de Fanon que suscitaron tantas lecturas, 

relecturas e interpretaciones hasta los días de hoy. Fanon dejó con sus escritos más 

preguntas que respuestas y también dejó en abierto muchas tareas pendientes como 

desafíos para la lucha anticolonial e por la liberación de los oprimidos.  Hay muchas 

razones para retomar su trabajo en el siglo XXI. 

Así que se hace todavía necesario conocer el pensamiento de Fanon en el siglo XXI y 

reconocer sus contribuciones para poder reubicar la lucha contra toda forma de 

dominación en la continuación de la lucha contra el colonialismo en una época en que la 

identidad racial y el racismo han más que probado su capacidad de persistir al tiempo y 

al espacio. 

Los Condenados de la tierra fue escrito durante su último año de vida como un grito 

por la descolonización de los pueblos que resuena hasta nuestros días. Considerada su 

obra más importante, el libro es una invitación a la acción, un llamado a la lucha 

anticolonial violenta que recibió mucha atención desde el momento de su publicación, a 

punto de ganar una fuerza y ser llamado por Stuart Hall de la "Biblia de la 

descolonización" o "el mayor de los documentos teóricos de la revolución de los 

pueblos colonizados" por Félix Valdés Garcia (2013, p. 15). 

Pero es a partir de la lectura de Piel negra, máscaras blancas que propongo en este 

artículo reflexionar sobre las ideas de Fanon a cerca del racismo colonial, sus efectos 

psíquicos y la enajenación y desenajenación del negro y del blanco. Nuestro objectivo 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

5 

es recuperar algunos de los principales aportes de Fanon para la reflexión sobre la 

enajenación del negro y del blanco. Antes de eso, sin embargo, me gustaría recordar 

algunos de los momentos importantes de su biografía que considero relevante para la 

comprensión de su trayectoria personal e intelectual, ya que fueron sus "experiencias 

vividas de negro" que lo llevaran a una toma de conciencia a cerca de los mecanismos 

inconscientes del racismo y del colonialismo y del complejo de inferioridad del negro y 

de superioridad del blanco.  

Experiencias Vividas de Negro 

Fanon fue un hombre de acción que dedicó su vida a la militancia por la liberación de 

los pueblos de África en el contexto de la descolonización. Su historia de vida muestra 

cómo se dio cuenta poco a poco de lo que es ser negro y cómo emprendió su combate 

por la conciencia de la enajenación del negro y del blanco, de la lobotomización de los 

espíritus o de la despersonalización de los pueblos colonizados así como de la relación 

entre racismo y la colonización.  

La primera contribución importante de Fanon son exactamente sus reflexiones sobre la 

enajenación. Tema este que va a seguir profundizando en toda su obra mostrando que la 

enajenación del negro y del blanco es una etapa previa a la esclavitud y al colonialismo, 

necesaria para el mantenimiento de la explotación económica. Para comprender su toma 

de conciencia del proceso de enajenación, es necesario recurrir a sus experiencias 

vividas de negro, a su historia personal. 

Fanon nació en una familia de la pequeña burguesía negra de Martinica y, a los quince 

años, tiene su primera percepción del racismo cuando, en 1940, miles de soldados 

franceses que huían del régimen nazi establecido en Francia, llegan a Martinica. Eses 

soldados franceses, dice Fanon, tienen una “mentalidad racista pero hasta entonces, 

latente” y recuerdan, con sus actitudes y su mirada, a los jóvenes antillanos, incluso 

aquellos que tienen acceso a los estudios, su lugar subalterno y que serán siempre 

negros para la mirada colonial, no importa su nivel de estudio. Esta fue, para Fanon, una 

verdadera “experiencia metafísica” (Fanon apud Bouamama, 2014).  

En 1943, Fanon alistase como voluntario en las Forces Françaises Libres para luchar 

contra la Alemania nazi y por la liberación de la Francia. En ese momento, sus amigos y 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

6 

profesores del Liceo le advierten diciendo que esta guerra no era "nuestra", que era una 

guerra de "blancos", que la guerra mata y que no debía ir. Fanon respondió algo como: 

“Where there is injustice, where there is assault to human dignity, where ever spirit of 

human kind is threatened, I will be there, I will fight to the death ..." (Gordon, 2012). 

Esta frase manifiesta la primera militancia de Fanon y su “postura universalista de lucha 

contra la opresión” (Bouamama, 2014). 

La experiencia en la guerra fue, para él, decepcionante. En una carta que escribió a su 

familia, dijo que, si no volviese a Martinica, si muriese en el campo de batalla antes de 

que el enemigo, que su familia se consolase, y no vuelvas a decir que había muerto por 

una buena causa, ya que él había descubierto la falsa ideología de los políticos 

estúpidos. Dijo que se había equivocado y que nada justifica su repentina decisión de 

convertirse en el defensor de los intereses de los hacienderos franceses cuando ellos 

mismos no están en absoluto preocupados: 

[...] Si je ne retournais pas, si vous appreniez un jour ma mort face à 

l’ennemi, consolez-vous, mais ne dites jamais: il est mort pour la belle cause 

[...]; car cette fausse idéologie bouclier des laïciens et des politiciens 

imbéciles, ne doit plus nous illuminer. Je me suis trompé! Rien ici ne justifie 

cette subite décision de me faire le défenseur des intérêts du fermier quand 

lui-même s’en fout (apud Cherki, 2000, p. 25). 

Al igual que muchos otros soldados, Fanon está decepcionado con la guerra. Él se da 

cuenta de que, en Francia, muchos franceses no estaban dispuestos a morir por el país y 

percibe que su decisión de defender los intereses de los blancos fue un error. 

En 1944, Fanon pasa unas semanas en Argelia para seguir un entrenamiento militar. En 

su libro Piel negra, máscaras blancas, recuerda aquel primer encuentro con la sociedad 

argelina y la describe como una sociedad muy jerárquica, basada en la “raza”: “El 

francés no quiere al judío, el cual no quiere al árabe, el cual no quiere al negro…” 

(1973, p. 84). Fanon percibe en esa estructura piramidal del colonialismo una 

discriminación racial legal que se traduce por diferentes condiciones materiales con 

salarios desiguales y condiciones de conforto también desiguales conforme se es 

metropolitano, antillano o africano (Bouamama, 2014). Él percibe en el ejercito que los 

soldados no son tratados de la misma manera.  

Fanon recuerda un episodio que lo marcó mucho durante este pasaje por Argelia en 

1944. Es una “escena horrible” que describe en el capítulo "Guerra colonial y trastornos 

mentales" del libro Los condenados de la Tierra: “Era en Oran en 1944. Del campo 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

7 

donde esperábamos ser embarcados, los militares lanzaban pedazos de pan a pequeños 

argelinos que se los disputaban con rabia y odio.” (1983, p.157). Según Said 

Bouamama, este episodio significó para Fanon “el descubrimiento del desprecio 

colonial por los indígenas” (2014). 

Fanon fue herido en la guerra y por su coraje recibió como condecoración la Croix de 

Guerre. En 1945 regresó a Martinica, donde quedó sólo por un tiempo. En este 

momento, Fanon y su hermano Joby Fanon apoyan la candidatura de Aimé Césaire en 

las elecciones parlamentarias como candidato del Partido Comunista. En otra ocasión, 

Fanon escribió acerca de la importancia que tuvo Césaire en la toma de conciencia 

identitaria de los negros en Martinica (Bouamama, 2014). Félix García comenta la 

influencia que tuvo Césaire sobre Fanon como un "impulso primordial" cuando tuvo el 

privilegio de tenerlo como maestro y "cómo referente ingénito de toda su obra crítica 

posterior." De él Fanon aprendió que "ser negro es bueno y hermoso" (2013, p. 4).  

En 1947 regresa a Francia para estudiar medicina en la Universidad de Lyon. Como 

estudiante de medicina en Francia, tuvo que enfrentar en la metrópoli la mirada de 

blanco. Después de obtener su título de médico, se especializa en psiquiatría. En 1952, 

publicó su primer libro Peau noire, masques blancs que es el título dado por el editor 

para su primera tesis Essai pour la désaliénation du Noir. En este libro Fanon describe 

el trabajo de enajenación que se pasaba en las Antillas y especialmente en Martinica que 

constituye para él un verdadero laboratorio de observación. Cuando escribió su tesis, 

Fanon era muy joven, tenía apenas 27 años. Ese mismo año se casa con una joven 

francesa blanca, Josie, una estudiante de Letras que se convirtió después en una 

periodista.  

Una vez completado sus estudios de medicina, decide ir a África. Su primer intento de ir 

a Senegal, no funciona. En 1953, fue designado médico-jefe de los servicios del 

Hospital psiquiátrico de Blida en Argelia, donde permaneció por tres años cuidando a 

los pacientes con problemas mentales en el contexto de la guerra de liberación nacional 

de Argelia que empezó en el año de 1954.  

Cuando llega al hospital de Blida, descubre que el hospital se parecía más con una 

prisión, especialmente en su área reservada para los argelinos con trastornos mentales, 

con sus servicios cerrados, cadenas y camisas de fuerza. En este hospital Fanon pondrá 

en marcha una técnica y un conjunto de reflexiones que aprendió de un médico 

psiquiatra catalán, el doctor François Tosquelles en el hospital de Saint-Alban en 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

8 

Francia. Tosquelles es un psiquiatra emigrado antifranquista y uno de los inventores de 

la psiquiatría institucional. Ese movimiento propone como teoría y práctica la 

desinstitucionalización de la enfermedad, o sea, una humanización de las relaciones 

entre los pacientes y los médicos. La idea predominante de ese movimiento crítico de la 

psiquiatría tradicional es que el paciente se encuentra en el centro de la curación, que no 

debe ser apenas un paciente pasivo, sino que debe ser un agente activo de su propia 

curación (Bessone, 2011, p. 27 – 28).  

Fanon lleva a cabo una revolución de este universo mediante la introducción de la social 

terapia o la psiquiatría institucional en el hospital. Lucha contra la tesis que combinaba 

la locura de los indígenas su biología o su cultura. Su análisis es que la enfermedad 

mental tenía una relación con la situación colonial. Durante los tres años que trabajó en 

el hospital de Blida, Fanon tuvo la oportunidad de confirmar su convicción de que la 

violencia de la colonización es total y sistémica y deja consecuencias psicológicas 

(Bouamama, 2014).  

Su militancia contra el colonialismo francés supera rápidamente los límites del hospital. 

Empieza a atender en el hospital a los mujahidin, combatientes o guerrilleros 

nacionalistas del Frente de Liberación Nacional (FLN) haciendo que estos sean 

admitidos en el hospital por otro motivo. Por la noche, en secreto,  dirigía se al 

"maquis" en las montañas para ayudar a otros mujahidin. Su compromiso psiquiátrico y 

su militancia política están íntimamente relacionados. Su experiencia como médico 

psiquiatra va alimentar su pensamiento político y él tratará de pensar en cómo 

desalienar a toda una sociedad de la misma forma como se piensa la desalienación de un 

individuo. 

Argelia está experimentando un proceso de deshumanización sistemática debido a la 

guerra. En 1956, tres años después de su entrada en el hospital, él renuncia a su posición 

de médico y, definitivamente, se dedica al FLN. En su carta de renuncia presentada al 

Ministro Residente en 1956, Fanon resume la situación de deshumanización sistemática 

que vivía Argelia en aquel momento: 

La Locura es uno de los medios que tiene el hombre de perder su libertad. Y 

yo puedo afirmar que colocado en esta intersección, he medido con terror la 

amplitud de la enajenación en los habitantes de este país.  

Si la psiquiatría es la técnica médica que se propone permitir al hombre no 

ser un extraño en su medio, debo afirmar que el árabe, enajenado permanente 

en su país, vive en un estado de despersonalización absoluta. 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

9 

¿El Estatuto de Argelia? Una deshumanización sistemática. 

Fanon está realmente conmocionado por la violencia de la guerra colonial en Argelia y 

se da cuenta que no tiene sentido tratar de forma individual las personas traumatizadas 

por esa violencia, sean los torturadores o mismo sus víctimas, cuando es la propia 

sociedad que está enferma. En la versión original de la carta en francés, Fanon utiliza la 

expresión “descerebrar” para explicar que la causa de la guerra colonial está en la 

tentativa de enajenación de todo un pueblo que empezó desde el principio de la 

colonización.  

Monsieur le Ministre, les événements actuels qui ensanglantent l’Algérie ne 

constituent pas aux yeux de l’observateur un scandale. Ce n’est ni un 

accident, ni une panne du mécanisme. Les événements d’Algérie sont la 

conséquence logique d’une tentative avortée de décérébraliser un peuple 

(Fanon, 1956).  

En esta carta, Fanon, más allá de mostrar la relación entre la locura, la falta de libertad, 

el sufrimiento y la enajenación de los hombres y las mujeres, argelinos y franceses, 

víctimas de la violencia colonial, nos da una lección sobre lo que és ser un intelectual 

comprometido: 

Una sociedad que lleva a sus miembros a soluciones de desesperación es una 

sociedad no viable, una sociedad que debe ser reemplazada.  

El deber del ciudadano es decirlo. Ninguna moral profesional, ninguna 

solidaridad de clase, ningún deseo de lavar la ropa en casa prevalece aquí. 

Ninguna mistificación seudonacional obtiene gracia ante la exigencia del 

pensamiento. 

[…] 

El trabajador de la ciudad debe colaborar en la manifestación social. Pero es 

necesario que esté convencido de la excelencia de eta sociedad vivida. Llega 

el momento en que el silencio se coinvierte en mentira. 

Las intenciones dueñas de la existencia personal se acomodan mal a los 

golpes permanentes a los valores más vulgares. 

Desde hace largos meses mi conciencia es el campo de debates 

imperdonables. Y su conclusión es la voluntad de no desesperar del hombre, 

es decir, de mí mismo.  

 

Después de su renuncia en 1957, es expulsado de Argelia y se une al Gouvernement 

Provisoire de la Révolution d’Algérie (GPRA) en Tunéz. En 1960, durante una misión 

secreta entre Malí y el Sahara argelino, cae enfermo y descubre que tiene leucemia. 

Parte del tratamiento para la leucemia lo hace en la Unión Soviética y luego se 

traslada a Estados Unidos, donde murió en Washington en 1961. Durante este 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

10 

proceso, dictó la que iba a ser su obra más importante: Los Condenados de la Tierra. 

Fanon murió pocos meses antes de la independencia de Argelia. No tuvo portanto el 

privilegio de ver la Argelia libre. 

Esta mirada retrospectiva sobre algunos elementos biográficos de Fanon nos muestra 

cómo su trayectoria intelectual está relacionada con su lucha contra el colonialismo. De 

hecho, su trayectoria política e intelectual revela su progresivo proceso de toma de 

conciencia de sus experiencias personales. Como bien ha puesto Félix Valdés García, 

Entre la vida y la obra de Fanon hay una coherencia ostensible; lo uno y lo 

otro van estrechamente unidos. Su forma de pensar y de actuar está 

intimamente asistida por una armonía y una sensibilidad que hace de sus 

ideas un testimonio de su tiempo (2013, p. 3). 

De las etapas de su vida, podemos destacar como "experiencias vividas de negro": el 

racismo de Vichy que conoció aún joven en Martinica; más tarde, durante la Segunda 

Guerra Mundial, vio el valor que tenía la vida de un soldado senegalés y su rechazo a 

pesar de la lucha común; en París y Lyon, durante sus estudios, él vivio  la experiencia 

de vida de un negro en la metrópoli y entendió que, poco importa su nivel de estudios, 

la mirada en blanco sobre el negro nunca será en condiciones de igualdad, también fue 

en esta época, que empezó a pensar los efectos del racismo y el complejo de inferioridad 

negro; en Argelia, él comprendió el proceso colonial y sus consecuencias destructivas 

sobre los colonizados.  

La Enajeción del Negro y del Blanco 

Bajo la influencia de la psiquiatría institucional, Fanon piensa la enajenación, la 

enfermedad psíquica y el sufrimiento psíquico en su relación con el entorno social en el 

que se inserta el paciente (Faustino, 2013, p. 219). Fanon pasa a teorizar la enajenación 

por el color producida por la esclavitud y el colonialismo desde sus primeros escritos. 

En 1952, publicó su primer artículo “Le syndrome nord-africain” en la Revista Esprit. 

Fanon observa la similitud de las patologías “sin lesión” de los inmigrantes del Magreb. 

Denuncia las frecuentes explicaciones culturalistas de los médicos para esas 

enfermedades y presenta una “explicación materialista que ubica los síntomas 

observados en la vida de opresión” mostrando que la verdadera causa de la enfermedad 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

11 

psíquica no se encuentra en una lesión objetiva, pero en la dominación sufrida 

(Bouamama, 2014).  

Desde sus primeros escritos, Fanon centró sus esfuerzos de comprensión en la  

enajenación colonial, sus traducciones identitarias y en las resistencias que levanta. 

Fanon presenta la enajenación como un paso previo a la esclavitud y el colonialismo 

para mantener la explotación económica y analiza las conductas identitarias de 

“vergüenza de si mismo” como resultado de la dominación colonial.  

En su primera obra Piel negra, máscaras blancas analiza el impacto del racismo y del 

colonialismo y sus efectos destructivos, en particular los mecanismos de enajenación 

que determinan la relación entre negros y blancos y reproducen las jerarquías que rigen 

esas relaciones raciales. Fanon describe con precisión el impacto del racismo en el 

negro. Él hace un análisis minucioso y pormenorizado de todas las patologías que nacen 

de la internalización del racismo por los negros como la vergüenza de si mismo, los 

complejos de inferioridad y la fascinación por el blanco. En la introducción, Fanon 

presenta el problema del negro con una cuestión:  

Que quiere el hombre? 
Que quiere el hombre negro? 
Si yo quisiera ganarme a pulso el resentimiento de mis hermanos de color, yo 

diría que el Negro no es un hombre (1973, p. 8). 
 

Fanon quería saber cómo el negro podría llegar a ser un hombre, ya que "[...] el negro 

no es un hombre." Existe una zona del no-ser en donde se encuentra el negro. El negro 

no es un hombre porque es un hombre negro, o sea, fue establecido en el interior de un 

universo a partir de una serie de “aberraciones afectivas” que lo definen primero desde 

el exterior, mas que son introyectadas por él. Del interior de ese universo seria bueno 

hacerle salir, por eso Fanon dice que su intención no es otra cosa, sino “liberar al 

hombre de color de sí mismo”.  

Fanon explica que existe un “edificio de los complejos” en donde hay anormalidades 

afectivas que hacen que “El negro quiere ser blanco” y que “el blanco busca 

apasionadamente realizar una condición de hombre”. Es decir que, “(…) para el negro 

solo hay un destino. Y este destino es blanco” (1973, p. 10) porque la condición del 

humano está en la existencia del blanco.  



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

12 

Fanon considera entonces que la comprensión de la relación negro-blanco pasa por la 

comprensión de un “doble narcisismo” que encera al blanco en su blancura y al negro 

en su negrura y que generó a un círculo vicioso: “(…) hay blancos que se consideran 

superiores a los negros” y (…) hay negros que quieren demostrar a los blancos, cueste 

lo que cueste, la riqueza de su pensamiento, la igual potencia de su espíritu.” (1973, p. 

10). Este círculo vicioso corresponde al complejo de inferioridad de negro que tiene 

como correlato natural el complejo de superioridad del blanco. Fanon lo pone de esa 

manera cuando afirma: “La inferiorización es el correlativo indígena de la 

superiorización europea. Tengamos el valor de decirlo: es el racista el que crea al 

inferiorizado” (1973, p. 76).  

Fanon busca entender primero el origen de este complejo de inferioridad a partir de un 

análisis psicológico para después pensar en cómo “liberar al hombre negro a sí mismo”, 

o sea, en la desalienación del negro. Para Fanon, el complejo de inferioridad se debe a 

un proceso doble: “Económico, en primer lugar. Por interiorización, o, mejor, 

epidermización de esta inferioridad, después.” (1973, p. 10). “Epidermización” quiere 

decir, de acuerdo con Hall, “la inscripción de la raza en la piel” (2014, p. 87). La fuerza 

de la esclavitud y del colonialismo está en hacer interiorizar ese sentimiento de 

inferioridad hasta sentirlo en la epidermis, hasta que haga parte y determine a todos 

nuestros gestos y acciones, como la imagen del “negro espantado, tembloroso, 

humillado ante el señor blanco” (1973, p. 50) que ni siquiera se atreve a levantar la 

cabeza y mirar a los ojos del señor. Esa imagen nos da una idea de la violencia psíquica 

que representó la esclavitud y el colonialismo como proceso de destrucción de la 

identidad y de enajenación. 

Fanon muestra también cómo “el colonialismo blanco impuso una aniquilación de la 

existencia - su degradación - a sus víctimas  (los negros), en la medida en que se les 

exige que se ajusten a sus valores deformados” (Fotia, 2009, p. 7). La deformación y 

destrucción de los valores de la cultura colonizada son efectuadas por el hombre blanco 

para que pueda imponer su dominación sobre el negro y el colonizado. Así lo explica 

Fanon,  

La servidumbre, en el sentido más estricto de la población indígena es la 

primera necesidad. Para ello hay que destruir sus sistemas de referencia. La 

expropiación, la desposesión, las razias, el asesinato objetivo, se acumulan 

con el saqueo de los esquemas culturales o, al menos, condicionan ese 

saqueo. El panorama social es desestructurado, los valores pisoteados, 

aplastados, vaciados (Fanon, 1964 apud Fotia, 2009, p. 11).  

 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

13 

La violencia y el racismo colonial dicen a todo tiempo al negro y al colonizado que la 

causa de su opresión está en su propia inferioridad, es decir, que la dominación del 

blanco colonizador está vinculada a una enajenación cultural que acaba por retirar del 

colonizado su voluntad de resistir. De hecho, para “sobrevivir al mundo de valores 

impuesto y dominante”, el colonizado tiene que adaptarse, “tiene que hacer suyos los 

significados de esa realidad, de la blanquitud, y hundir los suyos, los de esa otra 

realidad, que son los de la negritud”, o sea, para sobrevivir el colonizado tiene que 

“adoptar las máscaras blancas del colonizador.” (García, 2013, p. 7).  

Los indicios del comportamiento enajenado del colonizado se manifiestan no sólo en la 

forma cómo él se relaciona con su propia cultura, sino también en la forma cómo se 

relaciona, en términos culturales, con la sociedad colonial. En ese sentido, Fanon pasa a 

analizar los diferentes aspectos de las relaciones entre negros y blancos que muestran 

como funciona la enajenación de uno y de otro: el lenguaje como herramienta de 

inferiorización, los complejos de inferioridades que estructuran las actitudes de los 

dominados, el “odio de si mismo”, la voluntad de parecer con el blanco, los problemas 

de las relaciones de sexo mixtas entre la mujer negra y el hombre blanco y entre la 

mujer blanca y el hombre negro.  

En el capítulo primero “El negro y el lenguaje”, Fanon explica que el fenómeno del 

lenguaje es muy importante en ese proceso de enajenación por que hablar significa 

“emplear una cierta sintaxis, poseer la morfología de ésta lengua, pero, 

fundamentalmente, es asumir una cultura, soportar el peso de una civilización” (1973, p. 

14). En ese sentido, “el negro antillano será tanto más blanco, es decir, se parecerá tanto 

más al verdadero hombre, cuanto más y mejor haga suya la lengua francesa.” (1973, p. 

15). El colonizado se siente obligado a dejar su cultura y su propia lengua de lado para 

adoptar el lenguaje del señor civilizador. Así lo expone Fanon,  

Todo pueblo colonizado – es decir, todo pueblo en cuyo seno haya nacido un 

complejo de inferioridad a consecuencia del enterramiento de la originalidad 

cultural local – se sitúa siempre, se encara, en relación con la lengua de la 

nación civilizadora, es decir, de la cultura metropolitana. El colonizado 

escapará de su selva cuanto más y mejor haga suyos los valores culturales de 

la metrópoli. Será tanto más blanco cuanto más rechace su negrura, su selva 

(1973, p. 15).  

 

En la escuela donde se enseña la cultura de la metrópoli, los antillanos aprenden a 

despreciar su lengua local, el patois. Algunas familias llegan a prohibir el uso del criollo 

dentro de sus casas. Fanon lamenta la rarefacción de los escritos en patois y la calidad 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

14 

del valor poético de las pocas creaciones que conoce en comparación con las “auténticas 

obras traducidas del uolofo, del peuhl” y los estudios de linguística de Cheik Anta Diop 

(1973, p.  23).  

Además de la experiencia de la lengua, hay también una mudanza de personalidad que 

Fanon describe del negro que conoce a la metrópoli y que se vuelve en un “semidios”. 

El negro que ha vivido en Francia cuando regresa a su tierra vuelve radicalmente 

transformado. “Digamos, en términos genéticos, que su fenotipo sufre una mudanza 

definitiva, absoluta”, cómo si hubiera “realizado un ciclo”, cómo si hubiera “añadido 

algo que le faltaba”. Vuelven, nos dice Fanon, “literalmente llenos de si mismos” (1973, 

p. 169). 

Fanon identifica también los efectos del proceso de enajenación que se pasa con el 

colonizador blanco. Para el colono, esos efectos se manifiestan como un mecanismo de 

“embrutecimiento” que lo lleva a “se conducir con toda la violencia real, el salvajismo, 

la brutalidad sangrienta” que normalmente atribuye al colonizado, cuando piensa que 

está en “un lugar de alta imagen civilizacional.” (Fotia, 2009, p. 12).  Fanon trae 

ejemplos de los comportamientos de médicos blancos.  

Frente a este proceso de enajenación cultural y al orden racista mantenido por la 

dominación colonial, los negros y colonizados tienen, entonces, la posibilidad de 

conformarse a la imagen que el blanco le da de ellos mismos y pueden tratar de imitar al 

blanco cuando las condiciones lo permiten hacerlo. Esa conformidad, como sostiene 

Yvon Fotia, es al mismo tiempo “productora de sí mismo” y “destructiva de toda 

identidad autónoma” y encuentra su paroxismo en la actitud de querer blanquearse o de 

aparecer invisible (2009, p. 12).  

El negro y el colonizado también tienen la posibilidad de optar por la violencia, 

consciente o inconscientemente. Esta puede volverse contra él como un mecanismo de 

autodestrucción o volverse contra el otro. La violencia es una forma de reacción y de 

recusa de su lugar de dominado (Fotia, 2009, p. 13).  

De cualquier manera, para remover la coraza de la servidumbre construida durante 

siglos y la “desviación existencial” impuesta por la “civilización blanca” y la cultura 

europea, es necesario “comenzar a desalienar la relación fijada por el colonialismo y la 

explotación, los valores y las construcciones culturales, humanas, que legan un mundo 

torcido (…).” (García, 2013, p. 6).   



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

15 

Desalienación para la Libertad 

Para Fanon, los comportamientos de los negros y colonizados son el resultado de una 

relación colonial desigual y violenta. Como hemos visto, la desigualdad colonial pone al 

dominado en una verdadera situación nevrótica que se traduce en una negrofobia o 

arabofobia. Para salir de esa situación, Fanon sostiene que la solución no está en un 

discurso moral, no basta decir que el colonialismo, el racismo y sus efectos son malos. 

Se requiere una operación mucho más profunda que tiene, para Fanon, una relación con 

su compromiso, su militancia. Para él, la desalienación pasa por la militancia. Pero, 

como explica Fanon, las motivaciones para desalinearse son esencialmente diferentes 

entre el negro doctor en medicina y el negro que trabaja en la construcción del puerto. 

El primero está alienado porque “concibe la cultura europea como un medio para 

desprenderse de su raza”, el otro está alienado porque es “víctima de un régimen basado 

en la explotación de una raza por otra, por el desprecio de una determinada humanidad 

por una forma de civilización tenida por superior” (1973, p. 185 – 186).   

La solución para que el negro salga de su complejo de inferioridad es concienciar a su 

inconsciente. La toma de consciencia es un primer paso que es fundamental y que 

significa muchas veces para el negro dejar caer las mascaras que son las diferentes 

mascaras de imágenes impuestas por el blanco o las mascaras de la seudo-imagen del 

blanco que se da el negro imitador (Fotia, 2009, p. 14). Dejar caer las mascaras y luchar, 

como explica Fanon:  

No somos tan ingenuos como para creer que los llamamientos a la razón o al 

respeto del hombre puedan cambiar lo real. Para el negro que trabaja en las 

plantaciones de caña del Robert sólo hay una solución: la lucha. Esta lucha la 

emprenderá y la proseguirá no después de un análisis marxista o idealista, 

sino, sencillamente, porque no será capaz de concebir su existencia más que 

bajo las especies de un combate contra la explotación, la miseria y el hambre 

(1973, p. 186).  

La verdadera desalienación del negro, lo anuncia Fanon desde la introducción de Piel 

negra, mascaras blancas, “implica una toma de conciencia abrupta de las realidades 

económicas y sociales” (1973, p. 10) por eso, no le basta al negro decir que tiene 

orgullo de ser negro. Fanon entiende que la negritud es un medio necesario para la 

emancipación del negro pero no debe ser comprendida como un fin en si mismo. Para 

él, la negritud es el primer paso en el proceso de desalienación, pero es sólo un paso que 

debe ser superado, es el momento de la “antítesis emocional y lógica de ese insulto que 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

16 

el hombre blanco estaba haciendo a la humanidad” (Fanon, 1961 apud Bouamama, 

2014).  

Fanon reconoce la negritud como un elemento históricamente y psicológicamente 

necesario, pero sostiene que el negro no debe quedarse en ella como una sumersión en 

el gran abismo del pasado porque corre el riesgo de encerrarse en ella. Este 

confinamiento puede conducir a una búsqueda desesperada de un pasado que no regresa 

más, como se pudiera llevar a una reconexión ilusoria con la cultura de los antepasados 

y aquí, el peligro estaría en un alejamiento de la lucha para el cambio el en presente 

(Bouamama, 2014). Para Fanon, el problema de la desalienación del negro es también 

una cuestión de temporalidad:  

El problema referido en estas páginas se sitúa en la temporalidad, dentro de la 

temporalidad. Se desalinearán aquellos blancos y negros que se nieguen a 

dejarse encerrar en la Torre sustancializada del Pasado
3
. Para muchos otros 

negros la desalienación vendrá de la negativa a considerar la actualidad como 

algo definitivo.  

Yo soy un hombre, me corresponde, quiero recuperar todo el pasado del 

mundo. No soy solamente responsable de la revuelta de Santo Domingo.  

Siempre que un hombre ha hecho triunfar la dignidad del espíritu, siempre 

que un hombre ha dicho no a una tentativa de esclavización de su semejante, 

yo me he sentido solidario de su acto.  

En absoluto extraeré del pasado de los pueblos de color mi vocación original.  

En absoluto me dedicaré a reavivar una civilización negra justamente 

desconocida. No me hago el hombre de ningún pasado. No quiero cantar el 

pasado a costa de mi presente y de mi porvenir. (1973, p. 187 – 188).  

 

Cuando Fanon apunta los límites de la negritud y llama la atención para la búsqueda por 

la desalienación en el presente nos está a decir que debemos abandonar a todos los 

esencialismos, exactamente porque la condición del negro y del blanco, así como la 

construcción de estas identidades son históricas. No hay una esencia negra, así como no 

hay una esencia blanca, así como “No hay una misión negra, no hay un fardo blanco.” 

(Fanon, 1973, p. 190).   

Fanon rechazaba así el determinismo que quería hacer de él un prisionero de la historia. 

“No soy prisionero de la Historia. No tengo que buscar en ella el sentido de mi destino”, 

decía él (1973, p. 190). Fanon negaba el legado de la esclavitud que lo ataba al pasado 

                                                           
3
Aquí Fanon hace una referencia directa a Aimé Césaire.  



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

17 

(Vergès, 2005, p. 48). “No soy esclavo de la Esclavitud que deshumanizó a mis padres.” 

(Fanon, 1973, p. 191).  

Para Fanon, la desalienación y la emancipación se darían con la conquista de la libertad, 

una conquista dura y violenta porque cuando la libertad es dada, no hay emancipación 

(Vergès, 2005, p. 49).  

La conquista de la libertad no depende apenas de una inversión de los comportamientos 

identitarios y psicológicos como, por ejemplo, afirmando la superioridad del negro 

sobre el blanco (Bouamama, 2014). Fanon lo pone de la siguiente manera: “Para 

nosotros, él que adora a los negros está tan “enfermo” como él que los execra. Y al 

revés, al negro que quiere blanquear su raza es tan desgraciado como él que predica el 

odio al blanco.” (1973, p. 8 - 9). La única manera de salir de la dominación es destruir el 

sistema transformando sus bases, por eso, Fanon insiste, retomando a Marx, que “Ya no 

se trata de conocer el mundo, sino de transformarlo.” (1973, p. 14).  

Conclusión 

La experiencia temprana del racismo y la lucha contra el nazismo probablemente 

contribuyeron a inspirar en Fanon el interés por la psiquiatría. Pero fueron sobre todo 

los años de trabajo en el Hospital de Blida que llevaron a Fanon a observar una serie de 

procesos que van a revelarle la lógica de la opresión colonial. Procesos que vinculan las 

formas específicas que asumen las enfermedades en muchos pacientes argelinos a su 

causa principal, el sistema colonial.  

En este hospital, Fanon pudo poner en práctica nuevos métodos de tratamiento 

psiquiátrico y darse cuenta de los beneficios de la interacción con los pacientes, pero 

especialmente pudo ver el trauma y el daño psicológico causado por las suposiciones de 

la medicina colonial sobre la mentalidad de los nativos y por lo violencia multiforme 

(económica, jurídica, racial, social, etc.) del sistema colonial. Contra la internación y 

otros tipos de tratamiento psiquiátrico como el uso de la fuerza o de descargas eléctricas 

- y esto mucho antes del movimiento anti-psiquiatría de los años 1970 - defendió la 

Socialtherapy. 



 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

18 

Todos sus esfuerzos de comprensión le conducirán a la cuestión de la enajenación, sus 

traducciones identitarias y cómo salir de ella. Para él, esa condición mental es el espejo 

y la extensión de la enajenación política vivida bajo la mirada racista. Fanon relaciona 

entonces la enajenación con el sistema colonial y muestra que el colonialismo es mucho 

más que conquista territorial y violencia armada, sino que implica una completa 

enajenación, como un intento de erradicar a todo un pueblo, para tomarle su cultura, su 

historia, sus conocimientos, todo lo que forma su ser. 

Su experiencia psiquiatra alimenta así su reflexión política. Fue a partir de su actividad 

profesional en el Hospital de Blida en el contexto de la guerra por la liberación de 

Argelia, que Fanon comienza a pensar en cómo desalienar los pacientes y descolonizar a 

toda la sociedad. Su compromiso psiquiátrico y su militancia política son absolutamente 

inseparables y es pensando en lo que llama el espíritu de los colonizados y la forma de 

liberarlos que él pensará acerca de como liberar a la sociedad entera. 

Sin duda uno de los aspectos que hace que el trabajo de Fanon sigue siendo muy actual, 

es exactamente su teoría de la enajenación y desalienación que, como hemos visto en 

este artículo, es fundamental para la comprensión de su pensamiento sobre la 

colonización y la descolonización. Finalmente, eso confirma cuánto la lucha política de 

Fanon es inseparable de su investigación médica y psiquiátrica, cuyo núcleo siempre fue 

la cuestión de la liberación del hombre. 

Referencias  

BESSONE, Magali. “Introduction. Frantz Fanon, en équilibre sur la color line”. In: 

Frantz Fanon. Oeuvres. Paris: La Découverte, 2011, p. 23 – 43. 

BHABHA, Homi K. O Local da Cultura, Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2007. 

BOUAMAMA, Saïd. “Frantz Fanon”. In: Figures de la Révolution Africaine. De 

Kenyatta a Sankara. Paris: La Découverte, collection “Zones”, 2014. Disponible en: 

http://www.editions-zones.fr/spip.php?page=lyberplayer&id_article=180.  

CHERKI, Alice. Frantz Fanon, portrait. Paris: Seuil, 2000. 

FANON, Frantz. Peau Noire, masques blancs. Paris: Éditions du Seuil, 1952. 

Disponible en: 

http://www.editions-zones.fr/spip.php?page=lyberplayer&id_article=180


 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

19 

http://classiques.uqac.ca/classiques/fanon_franz/peau_noire_masques_blancs/peau_noir

e_masques_blancs.html.  

______. Lettre au Ministre Résident. Alger, 1956. Disponible en: 

http://indigenes.free.fr/spip.php?article69.  

______. Racismo y Cultura (1956). Publicado por Matxingune Taldea en 2011.  

Disponible en:  

http://www.matxingunea.org/media/pdf/Fanon_Racismo_y_cultura_web.pdf.  

______. Los Condenados de la Tierra. Séptima reimpresión. México: Fondo de Cultura 

Economica, 1983. Disponible en: 

http://www.rosa-blindada.info/b2-img/FanonLoscondenadosdelatierra.pdf.  

______. Piel negra, máscaras blancas. Buenos Aires: Editorial Abraxas, 1973. 

Disponible en: https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/fanon-f-1952-piel-

negra-mascaras-blancas.pdf.  

FAUSTINO, Deivison Mendes. “Colonialismo, racismo e luta de classes: a atualidade 

de Frantz Fanon”, Anais do V Simpósio Internacional Lutas Sociais na América Latina. 

“Revoluções nas Américas: passado, presente e futuro”. São Paulo, 10 a 13/09/2013. 

Disponible en: http://www.uel.br/grupo-pesquisa/gepal/v16_deivison_GI.pdf.  

FOTIA, Yvon. Frantz Fanon, la vérité noire, l’expérience anti-colonial. Les Figures de 

la Domination, Revue pour la conscientisation des rapports de domination: sexe, race et 

classe. 2009. Disponible en: 

http://www.lesfiguresdeladomination.org/index.php?id=239#tocto1n6. 

GARCIA, Félix Valdés. “De la enajenación por el color a la práxis decolonizadora. Leer 

a Fanon médio siglo después”, Revista Caminos, La Havana, 2013.  

HALL, Stuart; LAURET, Pierre. “La vie posthume de Frantz Fanon. Pourquoi Fanon? 

Pourquoi maintenant? Pourquoi Peau noire, masques blancs?”, Réseau Canopé, 

Cahiers Philosophiques, n. 138, 2014, p. 85 – 102.  

http://classiques.uqac.ca/classiques/fanon_franz/peau_noire_masques_blancs/peau_noire_masques_blancs.html
http://classiques.uqac.ca/classiques/fanon_franz/peau_noire_masques_blancs/peau_noire_masques_blancs.html
http://indigenes.free.fr/spip.php?article69
http://www.matxingunea.org/media/pdf/Fanon_Racismo_y_cultura_web.pdf
http://www.rosa-blindada.info/b2-img/FanonLoscondenadosdelatierra.pdf
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/fanon-f-1952-piel-negra-mascaras-blancas.pdf
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/fanon-f-1952-piel-negra-mascaras-blancas.pdf
http://www.uel.br/grupo-pesquisa/gepal/v16_deivison_GI.pdf
http://www.lesfiguresdeladomination.org/index.php?id=239#tocto1n6


 

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016  ISSN: 1984-1639 

20 

LEJMI, Bader. Frantz Omar Fanon et le racisme colonial. Disponível em: 

http://bader.lejmi.org/2012/04/22/frantz-omar-fanon-et-le-racisme-colonial/. Acesso 

em: 14 de julho de 2015.  

VERGÈS, Françoise, “Le nègre n’est pas. Pas plus que le Blanc”. Frantz Fanon, 

esclavage, race et racisme, Actuel Marx, 2005/2, nº 38, p. 45 – 63.  

WALLERSTEIN, Immanuel. “Ler Fanon no século XXI”, Revista Crítica de Ciências 

Sociais, 82, setembro, 2008, p. 3 – 12. Disponível em:  

 

Documentarios 

 

FRANTZ FANON: BLACK SKIN WHITE MASKS. Dirección de Isaac Julien. Reino 

Unido: Mark Nash for the Arts Council of England, 1996. DVD e 35mm (52 min). Son. 

Color. Inglés y Francés. 

 

GORDON, Lewis. FANON AND VIOLENCE. History of Violence. Vimeo. (1:09:25),  

2012. Disponible en: https://vimeo.com/43036768.  

 

 
 
 
 
 

http://bader.lejmi.org/2012/04/22/frantz-omar-fanon-et-le-racisme-colonial/
https://vimeo.com/43036768

