DOI: http://dx.doi.org/10.21057/repam.v10i2.21895

Recebido 07.05.2016

Frantz Fanon v la enaienaciéon del nearo v del Aprovado 01.07 2016

Ana Catarina Zema de Resende!

Resumen

A partir de la lectura de Piel negra, mascaras blancas, propongo en este articulo reflexionar
sobre las ideas de Frantz Fanon a cerca de la enajenacion del negro y del blanco en el sistema
colonial. El objetivo es recuperar algunos de los principales aportes de Fanon para la
comprension del racismo colonial desde su teoria de la enajenacion. Fanon presenta la
enajenacion como un paso previo a la esclavitud y al colonialismo, necesario para el
mantenimiento de la explotacion econémica y analiza las conductas identitarias de "vergilienza
de si" como el resultado de la dominacién colonial. El describe con precision el impacto del
racismo y del colonialismo y sus efectos destructivos mostrando cémo los mecanismos de
enajenacion determinan la relacion entre el blanco y el negro y como se reproducen las
jerarquias que rigen estas relaciones. Retomar el pensamiento de Fanon y reconocer la
pertinencia y actualidad de sus contribuciones es esencial para poder reubicar la lucha contra
todas las formas de dominacion en la continuacion de la lucha contra el colonialismo en una
época en que la identidad racial y el racismo han mas que probado su capacidad de persistir en
el tiempo y el espacio.

Palabras clave: Frantz Fanon; Enajenacion; Racismo; Sistema Colonial.

Frantz Fanon and the Alienation of Black and White in the Colonial System

Abstract

From the reading of Black Skin, White Masks, in this article | propose to reflect on Frantz
Fanon's ideas about alienation of black and white in the colonial system. The goal is to recover
some of his most important contributions to the understanding of colonial racism from his
theory of alienation. Fanon presents alienation as a prior step to slavery and colonialism,
necessary for the maintenance of economic exploitation and analyzes the identity conducts of
self shame as a result of colonial domination. Fanon accurately describes the impact of racism
and colonialism and its destructive effects showing how alienation mechanisms determine the
relationship between black and white and reproduce hierarchies governing these relationships.
Adressing the thought of Fanon and recognizing the relevance and contemporaneity of his
contributions is essential to reallocate the fight against all forms of domination in the continuing
fight against colonialism in a time in which racial identity and racism have than proved their
ability to persist in time and space.

Keywords: Frantz Fanon; Alienation; Racism; Colonial System.

Frantz Fanon e a Alienacdo do Negro e do Branco no Sistema Colonial

'Doctora en Historia Social por la Universidad de Brasilia. Miembro del Groupe Décolonial de
Traduction. Miembro-investigadora del Grupo de Estudios en Derechos Etnicos Moitara de la Facultad
de Derecho de la Universidad de Brasilia. Miembro-investigadora del Laboratério de Estudos
Interdisciplinares sobre Acesso a Justica e Direitos nas Américas LEIJUS del Centro de Pesquisa e Pds-
Graduagdo sobre as Américas CEPPAC de la Universidad de Brasilia. Contacto: ana.zema@gmail.com

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

1


mailto:ana.zema@gmail.com

Resumo

A partir da leitura de Pele negra, mascaras brancas, proponho neste artigo refletir sobre as ideias
de Frantz Fanon acerca da aliena¢do do negro e do branco no sistema colonial. O objetivo é
recuperar alguns de seus aportes mais importantes para a compreensao do racismo colonial a
partir de sua teoria da alienagdo. Fanon apresenta a alienacdo como uma etapa prévia a
escraviddo e ao colonialismo, necessaria para a manutencao da explora¢do econdmica e analisa
as condutas identitarias de “vergonha de si” como resultado da dominacdo colonial. Ele
descreve com precisdo o impacto do racismo e do colonialismo e seus efeitos destrutivos
mostrando como 0s mecanismos de alienagdo determinam as relagdes entre negros e brancos e
reproduzem as hierarquias que regem essas relacBes. Retomar o pensamento de Fanon e
reconhecer a relevancia e atualidade de suas contribuicGes é fundamental para podermos
realocar a luta contra todas as formas de dominacdo na continuidade da luta contra o
colonialismo em uma época em que a identidade racial e o racismo mais que provaram sua
capacidade de persistir no tempo e no espaco.

Palavras-chave: Frantz Fanon; Alienacéo; Racismo; Sistema Colonial.

Introduccion

Frantz Fanon nacio en Fort-de-France en Martinica el 20 de julio de 1925. Pas6 su
infancia y juventud en la Martinica, estudio en el Lycée Schoelcher y fue alumno de
Aimé Césaire. Murié muy joven, a causa de una leucemia en 1961, con apenas treinta y
seis afios. Antes de partir, dejo para la posteridad dos obras fondamentales: Piel negra,
mascaras blancas de 1952 y Los Condenados de la tierra de 1961 y dos obras menos
conocidas: L’An V de la Révolution Algérienne (1959) y Pour la Révolution Africaine.
Ecrits politiques (obra postuma, 1964).

La vida de Fanon fue muy breve pero por sus experiencias vividas y por la grandeza de
sus obras, es posible decir que, a pesar de esa brevedad, Fanon vivio la vida de forma
muy intensa. Su pensamiento libre y su valiente accién politica marcan su historia de
vida y toda su obra. Sus libros publicados son testigos de su libre pensamiento, de la
fuerza de sus ideas politicas y de sus reflexiones tedricas que ganaron el mundo. Fanon
dej6 su marca en generaciones de intelectuales anticolonialistas, actores de los
movimientos negros de EUA vy activistas de extrema izquierda. En los afios 1960 y
1970, la lectura de Fanon estaba en los programas de formacion politica de guerrilleros
del Frente Popular de Liberacion de Palestina (FPLP) y del Frente para la Liberacion de

Eritrea (FLE) asi como de los Black Panthers.

Desde su muerte, sus obras fueran traducidas para muchos idiomas y fueron leidas y
releidas por varias generaciones no solo de intelectuales mas también de hombres

politicos que les dieran diferentes interpretaciones. Fanon fue considerado por algunos

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

2



un héroe, por otros un traidor; se quedd olvidado por un tiempo y después fue
redescubierto, reconocido y, algunas veces, incomprendido. Asi que su obra esta
“cubierta por estratos sucesivos de recepcion” (Bessone, 2011, p. 24) que no deben,

todavia, aplacar su importancia y complejidad.

En los afos 1980 y 1990, Fanon es redescobierto por intelectuales del Norte. Sus textos
han sido discutidos, criticados, analizados en el mundo anglosajon por filosofos,
socidlogos, criticos literarios que se inspiraron en sus ideas para renovar la reflexion
sobre la "raza", la identidad y la representacion?. Desde entonces, los escritos de Frantz
Fanon reaparecen en el mundo académico levantando controversias y debates
intelectuales intensos. Algunos autores trataron de responder a la pregunta acerca de lo
que explicaria este retorno a Fanon (Hall; Lauret, 2014; Bhabha, 2007), otros trataron de

explicar su relevancia y actualidad en el siglo XXI (Wallerstein, 2008; Garcia, 2013).

Para los pensadores vinculados a los estudios culturales y poscoloniales, la recuperacion
de los escritos de Fanon, particularmente, de su primer libro Piel negra, méascaras
blancas, se debe sobre todo a la atencion que da Fanon a la dialéctica de la identidad, de
la alteridad y a los mecanismos inconscientes del racismo y del colonialismo. Stuart
Hall sostiene que es la propuesta fanoniana de "liberar el hombre de color de si mismo"
que explica su atraccién por todos los que trabajan con “cuestiones de representacion y
subjetividad como constitutiva de la descolonizacion™ (Stuart Hall, 1996 apud Verges,
2005, p. 52).

Para Wallerstein, Fanon debe ser comprendido como un pensador que pertenece
irreduciblemente a su tiempo y su libro no puede ser interpretado como una apelacién a
una politica de identidad. Wallerstein reconoce que el valor y la importancia de una
relectura de la obra fanoniana estd en que aln existen muchos dilemas colectivos que no
fueran resueltos como la cuestion de la violencia necesaria, del fin de la dominacion

cultural pan-europea y de la lucha de clases. Asi explica Wallerstein:

No fim e a cabo, 0 que nos resta de Fanon é mais do que paixdo e mais do
que um projecto de agdo politica. Temos um retrato brilhante dos nossos
dilemas coletivos. Sem violéncia, ndo podemos conseguir nada. Mas a

2Podemos citar los trabajos de Alan Read (ed.), The Fact of Blackness. Frantz Fanon and Visual
Representation, Londres, ICA, 1996; Anthony C. Alessandrini (ed.), Frantz Fanon. Critical Perspectives,
Londres, Routledge, 1999 ; Lewis R. Gordon, T. Denean Sharpley-Whiting et Renée T. White (eds.),
Fanon : A Critical Reader, Londres, Blackwell, 1996).

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

3



violéncia, por mais terapéutica e eficaz que seja, ndo resolve nada. Sem
rompermos com a dominacdo pela cultura pan-europeia, ndo seremos capazes
de ir em frente. Mas a afirmacdo pertinaz da nossa particularidade ¢é absurda e
conduz inevitavelmente a “percalgos”. A luta de classes ¢ central, desde que
saibamos quais sdo as classes que estdo realmente em luta. Mas as classes
lumpen, por si s6s, sem uma estrutura organizativa, exaurem-se (2008, p.
11).

Félix Valdés Garcia, considerando que continuamos todavia enfrentando problemas
semejantes de dominacion y opresion y que las nociones del racismo, de la
discriminacion y del patriarcalismo contintian vigentes, aduce que releer a Fanon “(...)
es volver a rasgar el eurocentrismo y el occidentalismo, afincados en la médula de los
huesos del colono y del colonizado, del sujeto social del cambio, ese que se levanta en

auténticos procesos emancipadores.” (2013, p. 3).

Sin duda fue la inteligencia, la clareza de sus reflexiones uniendo teoria y practica y la
fuerza politica y poética de los escritos de Fanon que suscitaron tantas lecturas,
relecturas e interpretaciones hasta los dias de hoy. Fanon dejo con sus escritos méas
preguntas que respuestas y también dejo en abierto muchas tareas pendientes como
desafios para la lucha anticolonial e por la liberacién de los oprimidos. Hay muchas

razones para retomar su trabajo en el siglo XXI.

Asi que se hace todavia necesario conocer el pensamiento de Fanon en el siglo XXI y
reconocer sus contribuciones para poder reubicar la lucha contra toda forma de
dominacidn en la continuacion de la lucha contra el colonialismo en una época en que la
identidad racial y el racismo han méas que probado su capacidad de persistir al tiempo y

al espacio.

Los Condenados de la tierra fue escrito durante su Gltimo afio de vida como un grito
por la descolonizacién de los pueblos que resuena hasta nuestros dias. Considerada su
obra mas importante, el libro es una invitacién a la accion, un llamado a la lucha
anticolonial violenta que recibié mucha atencion desde el momento de su publicacion, a
punto de ganar una fuerza y ser llamado por Stuart Hall de la "Biblia de la
descolonizacion™ o "el mayor de los documentos tedricos de la revolucion de los

pueblos colonizados" por Félix Valdés Garcia (2013, p. 15).

Pero es a partir de la lectura de Piel negra, mascaras blancas que propongo en este
articulo reflexionar sobre las ideas de Fanon a cerca del racismo colonial, sus efectos

psiquicos y la enajenacion y desenajenacion del negro y del blanco. Nuestro objectivo

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

4



es recuperar algunos de los principales aportes de Fanon para la reflexion sobre la
enajenacion del negro y del blanco. Antes de eso, sin embargo, me gustaria recordar
algunos de los momentos importantes de su biografia que considero relevante para la
comprension de su trayectoria personal e intelectual, ya que fueron sus "experiencias
vividas de negro™ que lo llevaran a una toma de conciencia a cerca de los mecanismos
inconscientes del racismo y del colonialismo y del complejo de inferioridad del negro y

de superioridad del blanco.

Experiencias Vividas de Negro

Fanon fue un hombre de accion que dedico su vida a la militancia por la liberacion de
los pueblos de Africa en el contexto de la descolonizacién. Su historia de vida muestra
como se dio cuenta poco a poco de lo que es ser negro y como emprendié su combate
por la conciencia de la enajenacion del negro y del blanco, de la lobotomizacién de los
espiritus o de la despersonalizacién de los pueblos colonizados asi como de la relacién

entre racismo y la colonizacion.

La primera contribucién importante de Fanon son exactamente sus reflexiones sobre la
enajenacion. Tema este que va a seguir profundizando en toda su obra mostrando que la
enajenacion del negro y del blanco es una etapa previa a la esclavitud y al colonialismo,
necesaria para el mantenimiento de la explotacion econdémica. Para comprender su toma
de conciencia del proceso de enajenacion, es necesario recurrir a sus experiencias

vividas de negro, a su historia personal.

Fanon naci6 en una familia de la pequefia burguesia negra de Martinica y, a los quince
afios, tiene su primera percepcion del racismo cuando, en 1940, miles de soldados
franceses que huian del régimen nazi establecido en Francia, llegan a Martinica. Eses
soldados franceses, dice Fanon, tienen una “mentalidad racista pero hasta entonces,
latente” y recuerdan, con sus actitudes y su mirada, a los jovenes antillanos, incluso
aquellos que tienen acceso a los estudios, su lugar subalterno y que seran siempre
negros para la mirada colonial, no importa su nivel de estudio. Esta fue, para Fanon, una

verdadera “experiencia metafisica” (Fanon apud Bouamama, 2014).
En 1943, Fanon alistase como voluntario en las Forces Francaises Libres para luchar

contra la Alemania nazi y por la liberacion de la Francia. En ese momento, sus amigos y

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

5



profesores del Liceo le advierten diciendo que esta guerra no era "nuestra”, que era una
guerra de "blancos", que la guerra mata y que no debia ir. Fanon respondié algo como:
“Where there is injustice, where there is assault to human dignity, where ever spirit of
human kind is threatened, | will be there, | will fight to the death ..." (Gordon, 2012).
Esta frase manifiesta la primera militancia de Fanon y su “postura universalista de lucha

contra la opresion” (Bouamama, 2014).

La experiencia en la guerra fue, para él, decepcionante. En una carta que escribid a su
familia, dijo que, si no volviese a Martinica, si muriese en el campo de batalla antes de
que el enemigo, que su familia se consolase, y no vuelvas a decir que habia muerto por
una buena causa, ya que él habia descubierto la falsa ideologia de los politicos
estlpidos. Dijo que se habia equivocado y que nada justifica su repentina decision de
convertirse en el defensor de los intereses de los hacienderos franceses cuando ellos

mismos no estan en absoluto preocupados:

[...] Si je ne retournais pas, si vous appreniez un jour ma mort face a
[’ennemi, consolez-vous, mais ne dites jamais: il est mort pour la belle cause
[...]; car cette fausse idéologie bouclier des laiciens et des politiciens
imbéciles, ne doit plus nous illuminer. Je me suis trompé! Rien ici ne justifie
cette subite décision de me faire le défenseur des intéréts du fermier quand
lui-méme s en fout (apud Cherki, 2000, p. 25).

Al igual que muchos otros soldados, Fanon esta decepcionado con la guerra. El se da
cuenta de que, en Francia, muchos franceses no estaban dispuestos a morir por el pais y

percibe que su decision de defender los intereses de los blancos fue un error.

En 1944, Fanon pasa unas semanas en Argelia para seguir un entrenamiento militar. En
su libro Piel negra, mascaras blancas, recuerda aquel primer encuentro con la sociedad
argelina y la describe como una sociedad muy jerarquica, basada en la “raza”: “El
francés no quiere al judio, el cual no quiere al arabe, el cual no quiere al negro...”
(1973, p. 84). Fanon percibe en esa estructura piramidal del colonialismo una
discriminacion racial legal que se traduce por diferentes condiciones materiales con
salarios desiguales y condiciones de conforto también desiguales conforme se es
metropolitano, antillano o africano (Bouamama, 2014). El percibe en el ejercito que los

soldados no son tratados de la misma manera.

Fanon recuerda un episodio que lo marcé mucho durante este pasaje por Argelia en
1944. Es una “escena horrible” que describe en el capitulo "Guerra colonial y trastornos

mentales™ del libro Los condenados de la Tierra: “Era en Oran en 1944. Del campo

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

6



donde esperabamos ser embarcados, los militares lanzaban pedazos de pan a pequefios
argelinos que se los disputaban con rabia y odio.” (1983, p.157). Segun Said
Bouamama, este episodio significd para Fanon “el descubrimiento del desprecio

colonial por los indigenas” (2014).

Fanon fue herido en la guerra y por su coraje recibio como condecoracion la Croix de
Guerre. En 1945 regres6 a Martinica, donde quedd solo por un tiempo. En este
momento, Fanon y su hermano Joby Fanon apoyan la candidatura de Aimé Césaire en
las elecciones parlamentarias como candidato del Partido Comunista. En otra ocasion,
Fanon escribié acerca de la importancia que tuvo Césaire en la toma de conciencia
identitaria de los negros en Martinica (Bouamama, 2014). Félix Garcia comenta la
influencia que tuvo Césaire sobre Fanon como un “impulso primordial” cuando tuvo el
privilegio de tenerlo como maestro y "como referente ingénito de toda su obra critica

posterior.” De él Fanon aprendi6 que "ser negro es bueno y hermoso” (2013, p. 4).

En 1947 regresa a Francia para estudiar medicina en la Universidad de Lyon. Como
estudiante de medicina en Francia, tuvo que enfrentar en la metropoli la mirada de
blanco. Después de obtener su titulo de médico, se especializa en psiquiatria. En 1952,
public6 su primer libro Peau noire, masques blancs que es el titulo dado por el editor
para su primera tesis Essai pour la désaliénation du Noir. En este libro Fanon describe
el trabajo de enajenacidn que se pasaba en las Antillas y especialmente en Martinica que
constituye para él un verdadero laboratorio de observacion. Cuando escribid su tesis,
Fanon era muy joven, tenia apenas 27 afios. Ese mismo afio se casa con una joven
francesa blanca, Josie, una estudiante de Letras que se convirtidé después en una

periodista.

Una vez completado sus estudios de medicina, decide ir a Africa. Su primer intento de ir
a Senegal, no funciona. En 1953, fue designado médico-jefe de los servicios del
Hospital psiquiatrico de Blida en Argelia, donde permaneci6 por tres afios cuidando a
los pacientes con problemas mentales en el contexto de la guerra de liberacion nacional

de Argelia que empezd en el afio de 1954.

Cuando llega al hospital de Blida, descubre que el hospital se parecia mas con una
prision, especialmente en su area reservada para los argelinos con trastornos mentales,
con sus servicios cerrados, cadenas y camisas de fuerza. En este hospital Fanon pondra
en marcha una técnica y un conjunto de reflexiones que aprendié de un médico

psiquiatra catalan, el doctor Francois Tosquelles en el hospital de Saint-Alban en

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

7



Francia. Tosquelles es un psiquiatra emigrado antifranquista y uno de los inventores de
la psiquiatria institucional. Ese movimiento propone como teoria y practica la
desinstitucionalizacion de la enfermedad, o sea, una humanizacion de las relaciones
entre los pacientes y los médicos. La idea predominante de ese movimiento critico de la
psiquiatria tradicional es que el paciente se encuentra en el centro de la curacion, que no
debe ser apenas un paciente pasivo, sino que debe ser un agente activo de su propia
curacion (Bessone, 2011, p. 27 — 28).

Fanon lleva a cabo una revolucion de este universo mediante la introduccion de la social
terapia o la psiquiatria institucional en el hospital. Lucha contra la tesis que combinaba
la locura de los indigenas su biologia o su cultura. Su analisis es que la enfermedad
mental tenia una relacién con la situacion colonial. Durante los tres afios que trabajo en
el hospital de Blida, Fanon tuvo la oportunidad de confirmar su conviccion de que la
violencia de la colonizacién es total y sistémica y deja consecuencias psicologicas
(Bouamama, 2014).

Su militancia contra el colonialismo francés supera rapidamente los limites del hospital.
Empieza a atender en el hospital a los mujahidin, combatientes o guerrilleros
nacionalistas del Frente de Liberacién Nacional (FLN) haciendo que estos sean
admitidos en el hospital por otro motivo. Por la noche, en secreto, dirigia se al
"maquis” en las montafias para ayudar a otros mujahidin. Su compromiso psiquiatrico y
su militancia politica estan intimamente relacionados. Su experiencia como médico
psiquiatra va alimentar su pensamiento politico y €l tratard de pensar en como
desalienar a toda una sociedad de la misma forma como se piensa la desalienacién de un

individuo.

Argelia esta experimentando un proceso de deshumanizacion sistematica debido a la
guerra. En 1956, tres afios después de su entrada en el hospital, €l renuncia a su posicion
de médico y, definitivamente, se dedica al FLN. En su carta de renuncia presentada al
Ministro Residente en 1956, Fanon resume la situacion de deshumanizacion sistematica

que vivia Argelia en aguel momento:

La Locura es uno de los medios que tiene el hombre de perder su libertad. Y
yo puedo afirmar que colocado en esta interseccion, he medido con terror la
amplitud de la enajenacion en los habitantes de este pais.

Si la psiquiatria es la técnica médica que se propone permitir al hombre no

ser un extrafio en su medio, debo afirmar que el arabe, enajenado permanente
en su pais, vive en un estado de despersonalizacién absoluta.

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

8



¢El Estatuto de Argelia? Una deshumanizacion sistematica.

Fanon esta realmente conmocionado por la violencia de la guerra colonial en Argelia y
se da cuenta que no tiene sentido tratar de forma individual las personas traumatizadas
por esa violencia, sean los torturadores 0 mismo sus victimas, cuando es la propia
sociedad que esta enferma. En la version original de la carta en francés, Fanon utiliza la
expresion “descerebrar” para explicar que la causa de la guerra colonial estd en la
tentativa de enajenacion de todo un pueblo que empezd desde el principio de la
colonizacion.

Monsieur le Ministre, les événements actuels qui ensanglantent [’Algérie ne

constituent pas aux yeux de ['observateur un scandale. Ce n’est ni un

accident, ni une panne du mécanisme. Les événements d’Algérie sont la
conséquence logique d’une tentative avortée de décérébraliser un peuple

(Fanon, 1956).

En esta carta, Fanon, mas alla de mostrar la relacion entre la locura, la falta de libertad,
el sufrimiento y la enajenacion de los hombres y las mujeres, argelinos y franceses,
victimas de la violencia colonial, nos da una leccion sobre lo que és ser un intelectual

comprometido:

Una sociedad que lleva a sus miembros a soluciones de desesperacion es una
sociedad no viable, una sociedad que debe ser reemplazada.

El deber del ciudadano es decirlo. Ninguna moral profesional, ninguna
solidaridad de clase, ningin deseo de lavar la ropa en casa prevalece aqui.
Ninguna mistificacion seudonacional obtiene gracia ante la exigencia del
pensamiento.

[..]

El trabajador de la ciudad debe colaborar en la manifestacidn social. Pero es
necesario que esté convencido de la excelencia de eta sociedad vivida. Llega
el momento en que el silencio se coinvierte en mentira.

Las intenciones duefias de la existencia personal se acomodan mal a los
golpes permanentes a los valores mas vulgares.

Desde hace largos meses mi conciencia es el campo de debates
imperdonables. Y su conclusion es la voluntad de no desesperar del hombre,
es decir, de mi mismo.

Después de su renuncia en 1957, es expulsado de Argeliay se une al Gouvernement
Provisoire de la Révolution d’Algérie (GPRA) en Tunéz. En 1960, durante una mision
secreta entre Mali y el Sahara argelino, cae enfermoy descubre que tiene leucemia.
Parte del tratamiento para la leucemia lo hace en la Unién Soviética y luego se
traslada a Estados Unidos, donde murié en Washington en 1961. Durante este

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

9



proceso, dictd la que iba a ser su obra mas importante: Los Condenados de la Tierra.
Fanon murié pocos meses antes de la independencia de Argelia. No tuvo portanto el

privilegio de ver la Argelia libre.

Esta mirada retrospectiva sobre algunos elementos biograficos de Fanon nos muestra
como su trayectoria intelectual esta relacionada con su lucha contra el colonialismo. De
hecho, su trayectoria politica e intelectual revela su progresivo proceso de toma de

conciencia de sus experiencias personales. Como bien ha puesto Félix Valdes Garcia,

Entre la vida y la obra de Fanon hay una coherencia ostensible; lo uno y lo
otro van estrechamente unidos. Su forma de pensar y de actuar esta
intimamente asistida por una armonia y una sensibilidad que hace de sus
ideas un testimonio de su tiempo (2013, p. 3).

De las etapas de su vida, podemos destacar como "experiencias vividas de negro™: el
racismo de Vichy que conoci6 ain joven en Martinica; méas tarde, durante la Segunda
Guerra Mundial, vio el valor que tenia la vida de un soldado senegalés y su rechazo a
pesar de la lucha comuln; en Paris y Lyon, durante sus estudios, €l vivio la experiencia
de vida de un negro en la metrépoli y entendié que, poco importa su nivel de estudios,
la mirada en blanco sobre el negro nunca seré en condiciones de igualdad, también fue
en esta época, que empez6 a pensar los efectos del racismo y el complejo de inferioridad
negro; en Argelia, €l comprendio el proceso colonial y sus consecuencias destructivas

sobre los colonizados.

La Enajecion del Negro y del Blanco

Bajo la influencia de la psiquiatria institucional, Fanon piensa la enajenacion, la
enfermedad psiquica y el sufrimiento psiquico en su relacion con el entorno social en el
que se inserta el paciente (Faustino, 2013, p. 219). Fanon pasa a teorizar la enajenacién
por el color producida por la esclavitud y el colonialismo desde sus primeros escritos.
En 1952, publicé su primer articulo “Le syndrome nord-africain” en la Revista Esprit.
Fanon observa la similitud de las patologias “sin lesion” de los inmigrantes del Magreb.
Denuncia las frecuentes explicaciones culturalistas de los médicos para esas
enfermedades y presenta una “explicacion materialista que ubica los sintomas

observados en la vida de opresion” mostrando que la verdadera causa de la enfermedad

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

10



psiquica no se encuentra en una lesién objetiva, pero en la dominacion sufrida
(Bouamama, 2014).

Desde sus primeros escritos, Fanon centrd sus esfuerzos de comprension en la
enajenacion colonial, sus traducciones identitarias y en las resistencias que levanta.
Fanon presenta la enajenacion como un paso previo a la esclavitud y el colonialismo
para mantener la explotacion econdmica y analiza las conductas identitarias de

“vergilienza de si mismo” como resultado de la dominacion colonial.

En su primera obra Piel negra, mascaras blancas analiza el impacto del racismo y del
colonialismo y sus efectos destructivos, en particular los mecanismos de enajenacion
que determinan la relacién entre negros y blancos y reproducen las jerarquias que rigen
esas relaciones raciales. Fanon describe con precision el impacto del racismo en el
negro. El hace un analisis minucioso y pormenorizado de todas las patologias que nacen
de la internalizacion del racismo por los negros como la verglienza de si mismo, los
complejos de inferioridad y la fascinacion por el blanco. En la introduccién, Fanon
presenta el problema del negro con una cuestion:

Que quiere el hombre?

Que quiere el hombre negro?

Si yo quisiera ganarme a pulso el resentimiento de mis hermanos de color, yo
diria que el Negro no es un hombre (1973, p. 8).

Fanon queria saber como el negro podria llegar a ser un hombre, ya que "[...] el negro
no es un hombre." Existe una zona del no-ser en donde se encuentra el negro. EIl negro
no es un hombre porque es un hombre negro, o sea, fue establecido en el interior de un
universo a partir de una serie de “aberraciones afectivas” que lo definen primero desde
el exterior, mas que son introyectadas por él. Del interior de ese universo seria bueno
hacerle salir, por eso Fanon dice que su intencién no es otra cosa, sino “liberar al

hombre de color de si mismo”.

Fanon explica que existe un “edificio de los complejos” en donde hay anormalidades
afectivas que hacen que “El negro quiere ser blanco” y que ‘“el blanco busca
apasionadamente realizar una condicion de hombre”. Es decir que, “(...) para el negro
solo hay un destino. Y este destino es blanco” (1973, p. 10) porque la condicion del

humano esta en la existencia del blanco.

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

11



Fanon considera entonces que la comprension de la relacion negro-blanco pasa por la
comprension de un “doble narcisismo” que encera al blanco en su blancura y al negro
en su negrura y que genero a un circulo vicioso: “(...) hay blancos que se consideran
superiores a los negros” y (...) hay negros que quieren demostrar a 10s blancos, cueste
lo que cueste, la riqueza de su pensamiento, la igual potencia de su espiritu.” (1973, p.
10). Este circulo vicioso corresponde al complejo de inferioridad de negro que tiene
como correlato natural el complejo de superioridad del blanco. Fanon lo pone de esa
manera cuando afirma: “La inferiorizacion es el correlativo indigena de la
superiorizacion europea. Tengamos el valor de decirlo: es el racista el que crea al
inferiorizado” (1973, p. 76).

Fanon busca entender primero el origen de este complejo de inferioridad a partir de un
analisis psicoldgico para después pensar en como “liberar al hombre negro a si mismo”,
0 sea, en la desalienacion del negro. Para Fanon, el complejo de inferioridad se debe a
un proceso doble: “Econdmico, en primer lugar. Por interiorizacién, o, mejor,
epidermizacion de esta inferioridad, después.” (1973, p. 10). “Epidermizacion” quiere
decir, de acuerdo con Hall, “la inscripcion de la raza en la piel” (2014, p. 87). La fuerza
de la esclavitud y del colonialismo estd en hacer interiorizar ese sentimiento de
inferioridad hasta sentirlo en la epidermis, hasta que haga parte y determine a todos
nuestros gestos y acciones, como la imagen del “negro espantado, tembloroso,
humillado ante el sefior blanco” (1973, p. 50) que ni siquiera se atreve a levantar la
cabeza y mirar a los ojos del sefior. Esa imagen nos da una idea de la violencia psiquica
que representd la esclavitud y el colonialismo como proceso de destruccion de la
identidad y de enajenacion.

Fanon muestra también como “el colonialismo blanco impuso una aniquilacion de la
existencia - su degradacion - a sus victimas (los negros), en la medida en que se les
exige que se ajusten a sus valores deformados” (Fotia, 2009, p. 7). La deformacién y
destruccion de los valores de la cultura colonizada son efectuadas por el hombre blanco
para que pueda imponer su dominacion sobre el negro y el colonizado. Asi lo explica

Fanon,

La servidumbre, en el sentido méas estricto de la poblacién indigena es la
primera necesidad. Para ello hay que destruir sus sistemas de referencia. La
expropiacion, la desposesion, las razias, el asesinato objetivo, se acumulan
con el saqueo de los esquemas culturales o, al menos, condicionan ese
saqueo. El panorama social es desestructurado, los valores pisoteados,
aplastados, vaciados (Fanon, 1964 apud Fotia, 2009, p. 11).

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

12



La violencia y el racismo colonial dicen a todo tiempo al negro y al colonizado que la
causa de su opresion estd en su propia inferioridad, es decir, que la dominacién del
blanco colonizador esta vinculada a una enajenacion cultural que acaba por retirar del
colonizado su voluntad de resistir. De hecho, para “sobrevivir al mundo de valores
impuesto y dominante”, el colonizado tiene que adaptarse, “tiene que hacer suyos los
significados de esa realidad, de la blanquitud, y hundir los suyos, los de esa otra
realidad, que son los de la negritud”, o sea, para sobrevivir el colonizado tiene que

“adoptar las mascaras blancas del colonizador.” (Garcia, 2013, p. 7).

Los indicios del comportamiento enajenado del colonizado se manifiestan no sélo en la
forma como él se relaciona con su propia cultura, sino también en la forma como se
relaciona, en términos culturales, con la sociedad colonial. En ese sentido, Fanon pasa a
analizar los diferentes aspectos de las relaciones entre negros y blancos que muestran
como funciona la enajenacion de uno y de otro: el lenguaje como herramienta de
inferiorizacién, los complejos de inferioridades que estructuran las actitudes de los
dominados, el “odio de si mismo”, la voluntad de parecer con el blanco, los problemas
de las relaciones de sexo mixtas entre la mujer negra y el hombre blanco y entre la

mujer blanca y el hombre negro.

En el capitulo primero “El negro y el lenguaje”, Fanon explica que el fenémeno del
lenguaje es muy importante en ese proceso de enajenacion por que hablar significa
“emplear una cierta sintaxis, poseer la morfologia de ésta lengua, pero,
fundamentalmente, es asumir una cultura, soportar el peso de una civilizacion” (1973, p.
14). En ese sentido, “el negro antillano sera tanto mas blanco, es decir, se parecera tanto
mas al verdadero hombre, cuanto mas y mejor haga suya la lengua francesa.” (1973, p.
15). El colonizado se siente obligado a dejar su cultura y su propia lengua de lado para
adoptar el lenguaje del sefior civilizador. Asi lo expone Fanon,
Todo pueblo colonizado — es decir, todo pueblo en cuyo seno haya nacido un
complejo de inferioridad a consecuencia del enterramiento de la originalidad
cultural local — se sitla siempre, se encara, en relacion con la lengua de la
nacion civilizadora, es decir, de la cultura metropolitana. El colonizado
escapara de su selva cuanto mas y mejor haga suyos los valores culturales de

la metropoli. Sera tanto mas blanco cuanto mas rechace su negrura, su selva
(1973, p. 15).

En la escuela donde se ensefia la cultura de la metrdpoli, los antillanos aprenden a
despreciar su lengua local, el patois. Algunas familias llegan a prohibir el uso del criollo

dentro de sus casas. Fanon lamenta la rarefaccion de los escritos en patois y la calidad

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

13



del valor poético de las pocas creaciones que conoce en comparacion con las “auténticas
obras traducidas del uolofo, del peuhl” y los estudios de linguistica de Cheik Anta Diop
(1973, p. 23).

Ademaés de la experiencia de la lengua, hay también una mudanza de personalidad que
Fanon describe del negro que conoce a la metropoli y que se vuelve en un “semidios”.
El negro que ha vivido en Francia cuando regresa a su tierra vuelve radicalmente
transformado. “Digamos, en términos genéticos, que su fenotipo sufre una mudanza
definitiva, absoluta”, como si hubiera “realizado un ciclo”, como si hubiera “afiadido
algo que le faltaba”. Vuelven, nos dice Fanon, “literalmente llenos de si mismos” (1973,

p. 169).

Fanon identifica también los efectos del proceso de enajenacion que se pasa con el
colonizador blanco. Para el colono, esos efectos se manifiestan como un mecanismo de
“embrutecimiento” que lo lleva a “se conducir con toda la violencia real, el salvajismo,
la brutalidad sangrienta” que normalmente atribuye al colonizado, cuando piensa que
estd en “un lugar de alta imagen civilizacional.” (Fotia, 2009, p. 12). Fanon trae

ejemplos de los comportamientos de médicos blancos.

Frente a este proceso de enajenacion cultural y al orden racista mantenido por la
dominacién colonial, los negros y colonizados tienen, entonces, la posibilidad de
conformarse a la imagen que el blanco le da de ellos mismos y pueden tratar de imitar al
blanco cuando las condiciones lo permiten hacerlo. Esa conformidad, como sostiene
Yvon Fotia, es al mismo tiempo “productora de si mismo” y “destructiva de toda
identidad autonoma” y encuentra su paroxismo en la actitud de querer blanquearse o de

aparecer invisible (2009, p. 12).

El negro y el colonizado también tienen la posibilidad de optar por la violencia,
consciente o inconscientemente. Esta puede volverse contra él como un mecanismo de
autodestruccion o volverse contra el otro. La violencia es una forma de reaccion y de

recusa de su lugar de dominado (Fotia, 2009, p. 13).

De cualquier manera, para remover la coraza de la servidumbre construida durante
siglos y la “desviacion existencial” impuesta por la “civilizacion blanca” y la cultura
europea, es necesario “comenzar a desalienar la relacion fijada por el colonialismo y la
explotacion, los valores y las construcciones culturales, humanas, que legan un mundo
torcido (...).” (Garcia, 2013, p. 6).

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

14



Desalienacion para la Libertad

Para Fanon, los comportamientos de los negros y colonizados son el resultado de una
relacién colonial desigual y violenta. Como hemos visto, la desigualdad colonial pone al
dominado en una verdadera situacion nevrotica que se traduce en una negrofobia o
arabofobia. Para salir de esa situacion, Fanon sostiene que la solucién no esta en un
discurso moral, no basta decir que el colonialismo, el racismo y sus efectos son malos.
Se requiere una operacion mucho mas profunda que tiene, para Fanon, una relacién con
su compromiso, su militancia. Para él, la desalienacion pasa por la militancia. Pero,
como explica Fanon, las motivaciones para desalinearse son esencialmente diferentes
entre el negro doctor en medicina y el negro que trabaja en la construccién del puerto.
El primero esta alienado porque ‘“concibe la cultura europea como un medio para
desprenderse de su raza”, el otro estd alienado porque es “victima de un régimen basado
en la explotacién de una raza por otra, por el desprecio de una determinada humanidad

por una forma de civilizacion tenida por superior” (1973, p. 185 — 186).

La solucion para que el negro salga de su complejo de inferioridad es concienciar a su
inconsciente. La toma de consciencia es un primer paso que es fundamental y que
significa muchas veces para el negro dejar caer las mascaras que son las diferentes
mascaras de imagenes impuestas por el blanco o las mascaras de la seudo-imagen del
blanco que se da el negro imitador (Fotia, 2009, p. 14). Dejar caer las mascaras y luchar,

como explica Fanon:

No somos tan ingenuos como para creer que los Ilamamientos a la razén o al
respeto del hombre puedan cambiar lo real. Para el negro que trabaja en las
plantaciones de cafia del Robert sdlo hay una solucién: la lucha. Esta lucha la
emprenderd y la proseguird no después de un analisis marxista o idealista,
sino, sencillamente, porque no serd capaz de concebir su existencia mas que
bajo las especies de un combate contra la explotacion, la miseria y el hambre
(1973, p. 186).

La verdadera desalienacion del negro, lo anuncia Fanon desde la introduccion de Piel
negra, mascaras blancas, “implica una toma de conciencia abrupta de las realidades
econdmicas y sociales” (1973, p. 10) por eso, no le basta al negro decir que tiene
orgullo de ser negro. Fanon entiende que la negritud es un medio necesario para la
emancipacién del negro pero no debe ser comprendida como un fin en si mismo. Para

él, la negritud es el primer paso en el proceso de desalienacion, pero es solo un paso que

debe ser superado, es el momento de la “antitesis emocional y logica de ese insulto que

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

15



el hombre blanco estaba haciendo a la humanidad” (Fanon, 1961 apud Bouamama,
2014).

Fanon reconoce la negritud como un elemento histéricamente y psicoldégicamente
necesario, pero sostiene que el negro no debe quedarse en ella como una sumersion en
el gran abismo del pasado porque corre el riesgo de encerrarse en ella. Este
confinamiento puede conducir a una busqueda desesperada de un pasado que no regresa
mas, como se pudiera llevar a una reconexion ilusoria con la cultura de los antepasados
y aqui, el peligro estaria en un alejamiento de la lucha para el cambio el en presente
(Bouamama, 2014). Para Fanon, el problema de la desalienacion del negro es también
una cuestion de temporalidad:

El problema referido en estas péginas se sitda en la temporalidad, dentro de la

temporalidad. Se desalinearan aquellos blancos y negros que se nieguen a

dejarse encerrar en la Torre sustancializada del Pasado®. Para muchos otros

negros la desalienacién vendra de la negativa a considerar la actualidad como
algo definitivo.

Yo soy un hombre, me corresponde, quiero recuperar todo el pasado del
mundo. No soy solamente responsable de la revuelta de Santo Domingo.

Siempre que un hombre ha hecho triunfar la dignidad del espiritu, siempre
que un hombre ha dicho no a una tentativa de esclavizacion de su semejante,
yo me he sentido solidario de su acto.

En absoluto extraeré del pasado de los pueblos de color mi vocacién original.

En absoluto me dedicaré a reavivar una civilizacion negra justamente
desconocida. No me hago el hombre de ningin pasado. No quiero cantar el
pasado a costa de mi presente y de mi porvenir. (1973, p. 187 — 188).

Cuando Fanon apunta los limites de la negritud y llama la atencion para la busqueda por
la desalienacion en el presente nos estd a decir que debemos abandonar a todos los
esencialismos, exactamente porque la condicion del negro y del blanco, asi como la
construccion de estas identidades son historicas. No hay una esencia negra, asi como no
hay una esencia blanca, asi como “No hay una misién negra, no hay un fardo blanco.”

(Fanon, 1973, p. 190).

Fanon rechazaba asi el determinismo que queria hacer de él un prisionero de la historia.
“No soy prisionero de la Historia. No tengo que buscar en ella el sentido de mi destino”,

decia él (1973, p. 190). Fanon negaba el legado de la esclavitud que lo ataba al pasado

Aqui Fanon hace una referencia directa a Aimé Césaire.

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

16



(Verges, 2005, p. 48). “No soy esclavo de la Esclavitud que deshumanizé a mis padres.”

(Fanon, 1973, p. 191).

Para Fanon, la desalienacién y la emancipacién se darian con la conquista de la libertad,
una conquista dura y violenta porque cuando la libertad es dada, no hay emancipacion
(Verges, 2005, p. 49).

La conquista de la libertad no depende apenas de una inversion de los comportamientos
identitarios y psicolégicos como, por ejemplo, afirmando la superioridad del negro
sobre el blanco (Bouamama, 2014). Fanon lo pone de la siguiente manera: “Para
nosotros, ¢l que adora a los negros esta tan “enfermo” como ¢l que los execra. Y al
revés, al negro que quiere blanquear su raza es tan desgraciado como él que predica el
odio al blanco.” (1973, p. 8 - 9). La Unica manera de salir de la dominacion es destruir el
sistema transformando sus bases, por eso, Fanon insiste, retomando a Marx, que “Ya no

se trata de conocer el mundo, sino de transformarlo.” (1973, p. 14).

Conclusion

La experiencia temprana del racismo y la lucha contra el nazismo probablemente
contribuyeron a inspirar en Fanon el interés por la psiquiatria. Pero fueron sobre todo
los afios de trabajo en el Hospital de Blida que llevaron a Fanon a observar una serie de
procesos que van a revelarle la I6gica de la opresion colonial. Procesos que vinculan las
formas especificas que asumen las enfermedades en muchos pacientes argelinos a su

causa principal, el sistema colonial.

En este hospital, Fanon pudo poner en practica nuevos métodos de tratamiento
psiquiatrico y darse cuenta de los beneficios de la interaccion con los pacientes, pero
especialmente pudo ver el trauma y el dafio psicolégico causado por las suposiciones de
la medicina colonial sobre la mentalidad de los nativos y por lo violencia multiforme
(econdmica, juridica, racial, social, etc.) del sistema colonial. Contra la internacion y
otros tipos de tratamiento psiquiatrico como el uso de la fuerza o de descargas eléctricas
- y esto mucho antes del movimiento anti-psiquiatria de los afios 1970 - defendié la

Socialtherapy.

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

17



Todos sus esfuerzos de comprension le conduciran a la cuestion de la enajenacion, sus
traducciones identitarias y como salir de ella. Para él, esa condicion mental es el espejo
y la extension de la enajenacion politica vivida bajo la mirada racista. Fanon relaciona
entonces la enajenacion con el sistema colonial y muestra que el colonialismo es mucho
mas que conquista territorial y violencia armada, sino que implica una completa
enajenacion, como un intento de erradicar a todo un pueblo, para tomarle su cultura, su

historia, sus conocimientos, todo lo que forma su ser.

Su experiencia psiquiatra alimenta asi su reflexion politica. Fue a partir de su actividad
profesional en el Hospital de Blida en el contexto de la guerra por la liberacion de
Argelia, que Fanon comienza a pensar en como desalienar los pacientes y descolonizar a
toda la sociedad. Su compromiso psiquiatrico y su militancia politica son absolutamente
inseparables y es pensando en lo que Ilama el espiritu de los colonizados y la forma de
liberarlos que él pensaré acerca de como liberar a la sociedad entera.

Sin duda uno de los aspectos que hace que el trabajo de Fanon sigue siendo muy actual,
es exactamente su teoria de la enajenacion y desalienacion que, como hemos visto en
este articulo, es fundamental para la comprension de su pensamiento sobre la
colonizacion y la descolonizacion. Finalmente, eso confirma cuanto la lucha politica de
Fanon es inseparable de su investigacion médica y psiquiatrica, cuyo nucleo siempre fue

la cuestion de la liberacion del hombre.

Referencias

BESSONE, Magali. “Introduction. Frantz Fanon, en équilibre sur la color line”. In:
Frantz Fanon. Oeuvres. Paris: La Découverte, 2011, p. 23 — 43.

BHABHA, Homi K. O Local da Cultura, Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2007.

BOUAMAMA, Said. “Frantz Fanon”. In: Figures de la Révolution Africaine. De
Kenyatta a Sankara. Paris: La Découverte, collection “Zones”, 2014. Disponible en:

http://www.editions-zones.fr/spip.php?page=lyberplayer&id article=180.

CHERKI, Alice. Frantz Fanon, portrait. Paris: Seuil, 2000.

FANON, Frantz. Peau Noire, masques blancs. Paris: Editions du Seuil, 1952.
Disponible en:

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

18


http://www.editions-zones.fr/spip.php?page=lyberplayer&id_article=180

http://classigues.ugac.ca/classiques/fanon franz/peau noire masques blancs/peau noir

e masques blancs.html.

Lettre au Ministre  Résident. Alger, 1956. Disponible en:
http://indigenes.free.fr/spip.php?article69.

. Racismo y Cultura (1956). Publicado por Matxingune Taldea en 2011.
Disponible en:

http://www.matxingunea.org/media/pdf/Fanon Racismo y cultura web.pdf.

. Los Condenados de la Tierra. Séptima reimpresion. México: Fondo de Cultura

Economica, 1983. Disponible en:

http://www.rosa-blindada.info/b2-img/FanonLoscondenadosdelatierra.pdf.

. Piel negra, méscaras blancas. Buenos Aires: Editorial Abraxas, 1973.
Disponible en: https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/fanon-f-1952-piel-

negra-mascaras-blancas.pdf.

FAUSTINO, Deivison Mendes. “Colonialismo, racismo e luta de classes: a atualidade
de Frantz Fanon”, Anais do V Simpdsio Internacional Lutas Sociais na América Latina.
“Revolugoes nas Américas: passado, presente e futuro”. S&o Paulo, 10 a 13/09/2013.
Disponible en: http://www.uel.br/grupo-pesquisa/gepal/v16_deivison_Gl.pdf.

FOTIA, Yvon. Frantz Fanon, la vérité noire, I’expérience anti-colonial. Les Figures de
la Domination, Revue pour la conscientisation des rapports de domination: sexe, race et
classe. 2009. Disponible en:
http://www.lesfiguresdeladomination.org/index.php?id=239#tocto1n6.

GARCIA, Félix Valdés. “De la enajenacion por el color a la praxis decolonizadora. Leer

a Fanon médio siglo después”, Revista Caminos, La Havana, 2013.

HALL, Stuart; LAURET, Pierre. “La vie posthume de Frantz Fanon. Pourquoi Fanon?
Pourquoi maintenant? Pourquoi Peau noire, masques blancs?”, Réseau Canopé,
Cahiers Philosophiques, n. 138, 2014, p. 85 — 102.

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

19


http://classiques.uqac.ca/classiques/fanon_franz/peau_noire_masques_blancs/peau_noire_masques_blancs.html
http://classiques.uqac.ca/classiques/fanon_franz/peau_noire_masques_blancs/peau_noire_masques_blancs.html
http://indigenes.free.fr/spip.php?article69
http://www.matxingunea.org/media/pdf/Fanon_Racismo_y_cultura_web.pdf
http://www.rosa-blindada.info/b2-img/FanonLoscondenadosdelatierra.pdf
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/fanon-f-1952-piel-negra-mascaras-blancas.pdf
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/fanon-f-1952-piel-negra-mascaras-blancas.pdf
http://www.uel.br/grupo-pesquisa/gepal/v16_deivison_GI.pdf
http://www.lesfiguresdeladomination.org/index.php?id=239#tocto1n6

LEJMI, Bader. Frantz Omar Fanon et le racisme colonial. Disponivel em:
http://bader.lejmi.org/2012/04/22/frantz-omar-fanon-et-le-racisme-colonial/. Acesso
em: 14 de julho de 2015.

VERGES, Frangoise, “Le négre n’est pas. Pas plus que le Blanc”. Frantz Fanon,

esclavage, race et racisme, Actuel Marx, 2005/2, n® 38, p. 45 — 63.

WALLERSTEIN, Immanuel. “Ler Fanon no século XXI”, Revista Critica de Ciéncias
Sociais, 82, setembro, 2008, p. 3 — 12. Disponivel em:

Documentarios

FRANTZ FANON: BLACK SKIN WHITE MASKS. Direccion de Isaac Julien. Reino
Unido: Mark Nash for the Arts Council of England, 1996. DVD e 35mm (52 min). Son.

Color. Inglés y Francés.

GORDON, Lewis. FANON AND VIOLENCE. History of Violence. Vimeo. (1:09:25),
2012. Disponible en: https://vimeo.com/43036768.

Revista de Estudos e Pesquisas sobre as Américas V.10 N.2 2016 ISSN: 1984-1639

20


http://bader.lejmi.org/2012/04/22/frantz-omar-fanon-et-le-racisme-colonial/
https://vimeo.com/43036768

