
Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202483

DESASIMIENTO Y JUSTICIA. LA CONDICIÓN 
EXISTENCIAL, LA ESENCIA ONTOGÉNICA Y 
LAS IMPLICANCIAS ÉTICAS DE LA JUSTICIA 
A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MEISTER 
ECKHART

DETACHMENT AND JUSTICE. THE EXISTENTIAL 
CONDITION, ONTOGENIC ESSENCE, AND ETHICAL 
IMPLICATIONS OF JUSTICE FROM THE THOUGHT OF 
MEISTER ECKHART

Ángel Enrique Garrido-Maturano

Resumen: El artículo analiza, desde una perspectiva filosófica de carácter hermenéutico-es-
peculativo e intención cosmológica y trascendental, los conceptos de desasimiento y justicia 
en Meister Eckhart. Primero se reconstruye la noción de desasimiento como condición 
existencial de la justicia. Luego, se analiza en qué sentido es posible pensar la esencia de la 
justicia como el acontecimiento de la divinidad misma, concebida como potencialidad on-
togénica o creatividad universal e indeterminable que a todo da ser y figura. Finalmente, el 
artículo concluye que la justicia se realiza en el justo que se vuelve idémico con el acontecer 
de la divinidad como un “dejar ser”, que implica, desde el punto de vista ético, un compro-
miso social y ecológico concreto.
Palabras clave: Eckhart; Desasimiento; Justicia; Divinidad; Creatividad

Abstract: The article analyzes, from a philosophical perspective—hermeneutic-speculative 
in nature and with cosmological and transcendental aims—the concepts of detachment 
(Abgeschiedenheit) and justice in Meister Eckhart. It first reconstructs the notion of deta-
chment as an existential condition for justice. It then explores in what sense it is possible 
to conceive the essence of justice as the very event of divinity, understood as ontogenic 
potentiality or as a universal, indeterminable creativity that grants being and form to all 
things. Finally, the article concludes that justice is realized in the just person, who becomes 
“idemic” with the unfolding of divinity as a “letting-be” (seinlassen), which, from an ethical 
standpoint, entails a concrete social and ecological commitment.
Keywords: Eckhart; Detachment; ​​Justice; Divinity; Creativity Introducción 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202484

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

En una época caracterizada por la exacerbación política del individualismo y la arbitrariedad 
personal, la consagración del éxito económico particular y la admiración idolátrica del pod-
er, una afirmación como la siguiente podría parecer un despropósito: “Nada tampoco hace a 
un hombre un verdadero hombre más que la renuncia a la voluntad” (ECKHART, 1979, p. 
69). En una época caracterizada, también, por la reivindicación del presunto derecho a pod-
er dividir a los hombres entre seres de primera y de segunda, y por la consecuente pretensión 
de imputar la condición de “inútil” o “inferior” a todo y a todos aquellos que no “sirvan” 
para alcanzar el “éxito” incondicionalmente anhelado, esta otra afirmación parecería igual-
mente extraña: “El hombre debe captar a Dios en todas las cosas” (ECKHART, 1979, p. 
59). Aseveraciones como estas del Maestro Eckhart, que tal vez hoy más que nunca suenan 
extemporáneas, representan, en realidad, un desafío radical a dos premisas subrepticias que 
rigen de facto la sociedad de nuestros días. La primera podría formularse en estos términos: 
“Nada hay más importante para cada existente que el yo individual, cuyo ser verdadero y 
pleno se realiza como imposición de su voluntad de poder en el mundo”. La segunda, que 
se desprende de la anterior, se la podría expresar con estos otros: “Dado que lo supremo es 
el yo y que para un yo verdaderamente realizado es necesario imponer la propia voluntad 
individual, entonces es justo tanto considerar inferiores en su ser a los que no logran hacerlo 
como valerse de todo y de todos como meros recursos, cuyo ser no tiene otro sentido que 
servir a la propia autorrealización”.  Repensar el desafío que implican las citas de Eckhart 
a estas premisas que subyacen a las ideologías imperantes nos invita a reflexionar sobre dos 
conceptos esenciales de la obra del Maestro. Me refiero a los de desasimiento (Abgeschieden-
heit) y justicia (Gerechtigkeit). A la relación intrínseca existente entre ambos se dedicarán las 
reflexiones que aquí comienzan.

Ellas persiguen tres objetivos que articulan su desarrollo temático. El primero es de 
carácter hermenéutico reconstructivo. Se propone volver a explicitar los trazos esenciales de 
un concepto nuclear de los estudios eckhartianos, como lo es el de Abgeschiedenheit, con el 
objetivo de resaltar en qué medida el desasimiento está intrínsecamente vinculado con la 
posibilidad del acontecimiento de la justicia. Me guía aquí la hipótesis de que el “desasimien-
to” resulta la condición existencial ineludible no para que el hombre sea justo, en el sentido 
de cumplir con cualquier ley positiva, sino para permitir que la justicia universal se engendre 
en él y acontezca a través suyo. Los otros dos objetivos son de carácter hermenéutico crítico. 
Aquí “crítica” no tiene el significado de plantear argumentos confrontativos con la concep-
ción eckhartiana de justicia. Menos aún el de discutir con otras interpretaciones posibles qué 
lectura del tema resulta más fiel a lo que el Maestro, en su contexto epocal y desde sus fuentes 
históricas, quiso realmente decir, porque, al fin y al cabo, eso ya lo dijo él, seguramente mejor 
que cualquiera de las glosas que pudieran hacerse. Por el contrario, crítica recobra aquí el 
sentido etimológico del verbo griego krinein, que significa “separar”, “decidir”. Me propon-
go, pues, “separar”, por medio de la interpretación, la esencia ontogénica y las implicaciones 
ético-sociales que son factibles de ser leídas como potencialmente implícitas en la concepción 
eckhartiana de justicia y que resultan “decisivas” para la propia comprensión de la cuestión. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202485

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

Desde esta perspectiva hermenéutico-crítica, el segundo objetivo radica en mostrar en qué 
medida la justicia y el acontecimiento mismo de lo divino son “idémicos”, es decir, se fusion-
an uno en otro en su acontecer. En lo que a este objetivo respecta, me guía la hipótesis de que 
es posible pensar la esencia de la justicia desde Eckhart como el despliegue o acontecimiento 
de la divinidad misma, concebida como potencialidad ontogénica o creatividad universal e 
indeterminable, a la vez informe y “supra-forme”, que “se da” dando su ser y sus posibilidades 
de ser a todo lo que es en el conjunto del mundo. Finalmente, el tercer objetivo consiste en 
mostrar las implicaciones éticas de la comprensión de la justicia como idémica con el aconte-
cimiento de la propia divinidad. En este sentido, me guía la hipótesis según la cual la justicia 
se realiza en el hombre y a través del hombre, aunque nunca plenamente, como una actitud 
ética que implica compromiso social y ecológico. 

Algunas aclaraciones metodológicas resultan necesarias. En primer lugar, nuestra per-
spectiva de lectura pretende ser filosófica, en cuanto se asienta en la convicción, compartida, 
por ejemplo, con Dietmar Mieth, según la cual en la obra de Eckhart se puede reconocer el 
“intento de reconstruir la fe cristiana en una teoría filosóficamente consistente” (MIETH, 
2015, p. 107). Ello implica oponerse a las interpretaciones de Eckhart como irracionalista 
y afirmar que es posible desplegar abordar el pensamiento eckhartiano desde un enfoque 
filosófico, por lo que también es factible desplegar una lectura que procure explicitar en qué 
medida resulta legítimo postular como esencia y fundamento de la justicia el acontecimien-
to de la divinidad, sin remitirse necesariamente a dogmas teológicos o a una revelación pos-
itiva determinada para la comprensión de dicho acontecimiento. En este sentido, asumimos 
como propia la intención con que Heidegger se ha ocupado de la mística medieval y afir-
mamos que “nuestra meta no puede ser nunca despertar a la vida religiosa” (HEIDEGGER, 
1995, p. 304), sino tratar de acceder a una comprensibilidad originaria de la experiencia 
de la esencia de la justicia, con clara conciencia también de que dicha comprensibilidad no 
implica en modo alguno la “disolución de una experiencia en sus «componentes lógicos»” 
(HEIDEGGER, 1995, p. 305).

Este método filosófico es, además, especulativo. Especulación no significa aquí im-
posición arbitraria de una teoría a la realidad. Por el contrario, la idea de una perspectiva 
filosófica especulativa responde al esfuerzo intelectual por bosquejar el origen o la condición 
última sobre cuya base es legítimo pensar en qué radica la esencia de algo como tal algo 
-en nuestro caso de algo como justo- y cómo esta esencia determina también el modo en 
que ese algo se da como tal en la realidad efectiva. En consecuencia, si aquí reivindicamos 
el método especulativo como instrumento filosófico, esto debe ser visto, antes que como 
un abuso dogmático del pensamiento apriorístico, como el impulso por alcanzar un origen 
primigenio universal, que traspasa y hace que sea justa la multiplicidad de acontecimientos 
y actos a través de los cuales la justicia se efectiviza en el todo del mundo. Si atendemos a lo 
antedicho, no resulta difícil concluir que el carácter filosófico-especulativo del método em-
pleado responde a una intención, en vez de religiosa, cosmológico-trascendental. La intención 
es tal en cuanto el análisis intenta pensar aquello que hace posible a cada instante que se 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202486

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

dé la justicia en todo lo que es; y que ese darse permita que el mundo acontezca como un 
cosmos. Finalmente, el método se concibe, además de como una hermenéutica filosófica, 
no confesional y especulativa, como una heterodoxa. Como tal no se guía por la pretensión 
filológica de llegar a reconstruir el “verdadero” significado que el autor quiso dar a sus pal-
abras en su contexto y desde sus propias influencias históricas. A una lectura heterodoxa no 
le interesa tal cosa, sino que quiere explicitar, bajo la guía del esquema hermenéutico algo 
como algo, lo que sus palabras le dan a entender o inspiran hoy en día al intérprete en su 
propio contexto y en función de sus preocupaciones temáticas. Por ello, esta lectura asume 
el principio hermenéutico según el cual toda gran obra filosófica, en cuanto inspiradora, 
siempre puede decir más de lo que quiso decir; y hace suya también la intención con que 
investigadores como, por ejemplo, Ricardo Diez, han leído la obra del Maestro, cuando 
afirma, en su propia lectura de la cuestión de la justicia en el Sermón VI, que “el pensar debe 
ser recreado conforme a las necesidades del tiempo que transcurre y, hoy más que nunca, 
la respuesta a nuestra situación epocal exige creatividad, riesgo y redescubrimiento de la 
tradición” (DIEZ, 2014, p. 37). 

1 DESASIMIENTO

1.1 DESASIMIENTO Y VOLUNTAD

En el segundo capítulo del tratado Rede der Unterweisungen Eckhart afirma que “la obra 
más digna de todas es aquella que proviene de un ánimo desprendido (ledig)” (ECKHART, 
1979, p. 54). De inmediato se pregunta: “¿Qué es un ánimo desprendido?” (ECKHART, 
1979, p. 55). Y responde: 

“Un ánimo desprendido es el que no se perturba por nada ni a nada 
está atado, que no ha aferrado lo mejor de sí en modo alguno [a algo] 
y en nada mira por lo suyo; antes bien está hundido por comple-
to en la amadísima voluntad de Dios y se ha despojado de lo suyo” 
(ECKHART, 1979, p. 55).

Lo mejor del ser humano, su actuar más digno de todos, aquel que se haya hundido 
en y resulta, por tanto, indistinguible del divino, es, entonces, el que proviene de un ánimo 
desprendido.  Un ánimo tal, a través del cual el ser humano se haya por completo entregado a 
y es uno con la voluntad divina, no puede ser sino aquel propio del hombre que se ha despo-
jado por completo de “lo suyo”, de cualquier atadura a sí mismo y, por tanto, de aquello que 
adhiere a sí en su relación con todas las cosas, a saber: su voluntad propia (Eigenwillen). El 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202487

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

humano de ánimo desprendido es, pues, aquel que ha logrado desasirse de cualquier modo 
de quererse en su querer algo. La voluntad propia, el “querer poder” algo es lo que inquieta 
al ser humano, sépalo éste o no. Es lo que acapara su interés, impidiéndole hundirse por 
completo en Dios y volver su voluntad una con la del Altísimo. Por ello, puede afirmar el 
Maestro que “la culpa de que te encuentres impedido no la tienen ni los modos ni las cosas: 
antes bien eres tú mismo en las cosas tu propio impedimento, porque te relacionas a ella de 
modo trastornado” (ECKHART, 1979, p. 55). Lo que trastorna la relación con las cosas 
no son, para Eckhart, las cosas mismas, sino el quedar sujeto a sí mismo, aferrado al propio 
querer que nos dirige a ellas o, más específicamente aún, aferrado al querer poder tener una 
cierta relación con ellas. La conclusión que de ello saca el Maestro no puede ser otra que esta: 
“sin la renuncia a la voluntad en todas las cosas no obramos absolutamente nada ante Dios” 
(ECKHART, 1979, p. 69). Sin comenzar por desprendernos completamente de nuestra vol-
untad, hasta el punto de hundirnos en la voluntad de Dios, nunca llegaremos a realizar “lo 
más digno de todo” (das Allerwürdigste) que hay en nosotros: el alma que nos mueve a obrar 
la obra de la divinidad. “Por ende -concluye el Maestro- “comienza primero contigo mismo 
y ¡desiste de ti mismo” (ECKHART, 1979, p. 55). Desiste de aferrarte a tu voluntad.

El conjunto de citas precedentes desarrolla, según afirma con razón Markus Enders1, 
ya en las Rede der Unterwesungen los dos aspectos esenciales de la noción eckhartiana de “de-
sasimiento”, que se hallarán presentes a lo largo de toda su obra posterior. El primer aspecto 
radica, precisamente, en que el hombre logre desasirse por completo de su voluntad, esto es, 
que logre relacionarse con las cosas y con los otros seres sin querer pretender nada de ellos 
para sí, sino que se relacione con ellos libre de toda intención o interés suyo. Este primer as-
pecto funciona como condición necesaria y suficiente del segundo: que la voluntad humana 
pueda ser infundida por y fundida en la voluntad divina o, dicho con otros términos, que 
Dios pueda comunicarse por completo a ella, hasta el punto en que su relación con las cosas 
sea una relación de Dios con las cosas. En este sentido, escribe el Maestro: “Hasta donde 
sales de todas las cosas, hasta ahí, ni más ni menos, entra Dios con todo lo suyo, siempre 
y cuando tú, en todas las cosas, te despojes por completo de lo tuyo” (ECKHART, 1979, 
p. 57). De cara a esta última cita, que aúna los dos aspectos esenciales del desasimiento, se 
imponen tres preguntas. La primera es ¿por qué el desasimiento sería condición necesaria y 
suficiente para que Dios entre en mí tanto como yo me haya desasido de mí mismo? La se-
gunda se pregunta por el tipo concreto de relación que mantengo con las cosas cuando Dios 
con todo lo suyo ha entrado en esa relación.  La tercera pregunta, dado que Dios entra en mí 
tanto como yo haya salido de mí mismo, reza: ¿hasta qué punto puedo salir de mí mismo? 

Empecemos por la primera cuestión. Si me deshago por completo de mí, si soy 
una nada de voluntad, entonces soy como era antes de comenzar cualquier cosa desde mí 
conmigo mismo. Como afirma Soudek, en esa instancia, soy “así como era cuando aún no 

1 “La doctrina posterior de Eckhart referida a la radical renuncia a la voluntad humana como condi-
ción necesaria y suficiente para la completa unión de la voluntad con Dios no es sólo expuesta en las 
Rede en sus trazos fundamentales, sino (…) ya desarrollada” (ENDERS, 1997, p. 78). 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202488

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

era” (SOUDEK, 1973, p. 42). Ser “así como era cuando aún no era” no puede significar, 
desde una perspectiva filosófica, sino que dejo ser o fluir a través mío no las posibilidades 
que yo quiero y elijo ser, por las razones que fuesen, sino aquellas que encuentro en mí 
y que me han sido dadas como mi ser por aquello -Dios- que da el ser a todo lo que es.  
Cuando obro mi ser de ese modo es, pues, en realidad, Dios (que es el ser, que es lo que da 
a cada ser su ser) el que obra mi ser.  Siendo de ese modo, soy uno con el ser de Dios y mi 
voluntad se vuelve una con la divina. Por eso, desistir de la propia voluntad es, como afirma 
Enders, “condición necesaria y suficiente para la completa unión de la voluntad con Dios” 
(ENDERS, 1997, p. 78).

La respuesta a la primera cuestión determina el modo en que habrá de afrontarse 
la segunda: la relación concreta que mantengo con las cosas, cuando me desprendo de mi 
propia voluntad y de cualquier interés mío respecto de ellas, no puede sino implicar dejarlas 
ser en su ser. Hemos dicho que, cuando me desprendo de mí mismo en mi relación con las 
cosas, me dejo ser lo que soy, esto es, lo que me ha sido dado ser por aquello que me da el 
ser. Pues bien, del mismo modo en esa relación dejo que todas esas cosas sean lo que les ha 
sido dado ser: dejo que sean desde sí mismas lo que en sí mismas son. Quien ha acallado 
su voluntad deviene, en su relación con las cosas, pura receptividad, pura susceptibilidad 
para acoger lo que es tal cual es. Por ello, a la esencia del desasimiento, comprendido como 
un silenciamiento de la voluntad, pertenece el “dejar ser” (Seinlassen). Coincido en un todo 
con Bernhard Welte cuando afirma que del hombre desasido “se puede decir que él deja 
que todo sea lo que es y cómo es” (WELTE, 1992, p. 37). De esta suerte, él se relaciona 
con las cosas no de una forma “trastornada” (“verkehrt”), sino enteramente nueva y genuina, 
en virtud de la cual nada queda atado o aferrado al yo, sino que a todo se le permite ser lo 
que es. “Todo puede para él y ante él desarrollarse libremente, sin que él quiera interferir” 
(WELTE, 1992, p. 37). Así, la vastedad de lo que es en el mundo es dejada en libertad para 
desplegar su propio ser originario o, dicho de otro modo, para que el potencial de ser latente 
en el mundo todo y que el mundo ha recibido desde su principio creativo originario pueda 
efectivamente ser.  Por ello –porque el hombre cuya voluntad es una con la divina deja que 
todo lo que es sea aquello que le ha sido dado ser desde el principio originante que da a lo 
que es su propio qué y cómo es– puede afirmarse que “el hombre debe captar a Dios en 
todas las cosas”. 

Finalmente, se plantea la tercera cuestión. ¿En qué medida es posible para un hu-
mano desasirse y efectivamente ser uno con Dios? Eckhart es realista al respecto y sabe que 
el desasimiento absoluto nunca se alcanza: “Has de saber que en esta vida nunca hombre 
alguno se ha desasido de sí mismo hasta tal punto que no hubiese descubierto que él debería 
desprenderse aún más” (ECKHART, 1979, p. 57). El desprendimiento propio de la Abge-
schiedenheit no es un estado que se alcance de una vez y para siempre ni tampoco uno que 
alguna vez se consume definitivamente. Antes bien, es una suerte de “idea regulativa” que 
orienta la existencia humana hacia su sentido último y que sólo podemos “tocar” en ciertos 
instantes de eternidad. En ellos, nuestro obrar se vuelve uno con la acción divina, toda vez 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202489

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

que nuestro “ser-en-el mundo” deviene una suerte de “paso” o “a través” por el cual fluye 
o rezuma en el mundo la potencialidad de dar y configurar ser que es la divinidad misma 
en tanto creatividad2. ¿Pero cómo saber si efectivamente nos estamos desprendiendo de 
nosotros mismos cada vez más o no? ¿Cómo reconocer si, a través nuestro, obra Dios, o si, 
por el contrario, a través de algún subterfugio quien sigue obrando es nuestra propia volun-
tad egoísta? Eckhart -hasta donde mi conocimiento alcanza- no formula una norma única 
que permita responder a esa pregunta. Sin embargo, sí plantea tres criterios orientativos o 
signos decisivos para evaluar si nuestra voluntad desasida se ha vuelto una con la voluntad 
de dar y configurar armónicamente el ser de todo lo que es, a través de lo cual se expresa 
lo divino, o si, por el contrario, éste no es el caso. El primer criterio lo expone en estos 
términos: “Si resulta que no se genera concordia, de manera que una cosa no admite otra, 
entonces tómalo como un cierto signo de que [nuestro obrar] no procede de Dios. Un bien 
no está en contra de otro, pues según dijo Nuestro Señor: «Todo reino que está dividido en 
sí mismo, debe perecer» (Lucas 11, 17)” (ECKHART, 1979, p. 92)3. En consecuencia: “Ha 
de ser para ti una cierta señal el hecho de que aquel bien que no admite a otro, ni siquiera 
un bien menor, o que lo destruye, no proviene de Dios” (ECKHART, 1979, pp. 92-93).  El 
segundo signo radica en que el hombre desasido no sólo obra de modo tal que lo que hace 
es un bien que se conjuga con todos los demás bienes y que está, por tanto, en armonía con 
el despliegue del ser de todos los demás humanos, sino que, al mismo tiempo, consuma 
su propio ser: realiza plenamente sus dones y potencialidades. “Esto es una verdad segura, 
pues él [Dios] nunca toma a un hombre postrado al cual del mismo modo hubiera podido 
encontrar en pie; porque la bondad de Dios pretende lo óptimo para todas las cosas” (ECK-
HART, 1979, p.93). Si el primer criterio indicaba que el obrar humano desasido es uno con 
Dios en cuanto contribuye a configurar la concordia universal, esto es, en cuanto tal obrar 
es armónico con el bien de todos los otros hombres; y si el segundo aludía a que ese obrar, 
al mismo tiempo, llevaba al hombre en cuestión a la consumación de sus dones creativos, 
el tercero aúna y amplía a ambos. Nos dice que el actuar del hombre en verdad desasido 
no sólo es para su propia consumación, ni para la consumación del género humano, sino 
para la consumación de todos los seres, de la naturaleza entera. “Entonces dije: Dios no es 
un destructor de ningún bien, sino que es un consumador. Dios no es un destructor de la 
naturaleza sino aquel que la lleva a la perfección” (ECKHART, 1979, p. 93). E inmediat-
amente agrega el Maestro que, si Dios destruyese a la naturaleza, entonces “cometería para 

2 Inspirándose en la idea de concreatividad de Heinrich Rombach y en un sentido análogo al aquí 
propuesto, Dietmar Mieth observa lo siguiente: “El [Eckhart] parte de concebir a Dios como puro 
acto («lûter wurken»). El acto de Dios es creativo, salvífico. (…).  La unidad [del hombre con Dios] 
en el actuar puede ser caracterizada también como concreatividad, como un «creativo actuar con»” 
(MIETH, 2015, p. 115).
3 El criterio aquí establecido por Eckhart presupone el problema de cómo el alma humana en 
el actuar puede ser una con la divinidad. No podemos entrar aquí en ésta, que es, tal vez, la 
cuestión central de todo el pensamiento eckhartiano,. Hemos, sin embargo, tratado en detalle la 
cuestión, sobre la base de la idea de Bernhard Welte de identidad acontecimiental en GARRIDO 
MATURANO, 2023, pp 193-213.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202490

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

con ella violencia e injusticia” (ECKHART, 1979, p. 93). El actuar de Dios y el del hombre 
desasido, que es uno con Dios, es, entonces, justo con sí mismo, con lo otros y con todas las 
cosas. El desasimiento, comprendido sobre la base de estos tres criterios o signos, conduce 
a la justicia. Veamos cómo.

1.2 DESASIMIENTO Y JUSTICIA

Alois Haas y Thomas Binotto han observado que “el verbo del alto alemán medio «abes-
cheiden» significa separarse (sich trennen), segregar (absondern), alejarse de (fortgehen), des-
pedirse (Abschied nehmen), morir (sterben)” (HAAS y BINOTTO, 2013, p. 108). A par-
tir de esta disquisición semántica, los especialistas indican que etimológicamente “bajo el 
término desasimiento entendemos un lugar separado y a distancia de los hombres” (HAAS 
y BINOTTO, 2013, p. 108); y agregan: “Esta significación se puede escuchar por completo 
en Eckhart, pero él la traslada incluso al ámbito espiritual y alude con ello a la separación 
del alma y del cuerpo” (HAAS y BINOTTO, 2013, p. 108). Cabría preguntarse, entonces, 
¿qué es lo que se entiende por alma y por cuerpo en el desasimiento y en qué medida el 
uno está separado o alejado de la otra? Si entendemos por cuerpo el obrar concreto material 
en el mundo por parte del individuo y por alma la intención o el querer individual que lo 
anima, entonces resulta claro qué es lo que queda segregado del alma humana cuando el 
actuar se rige por el desasimiento. “Ya no se hace, entonces, algo bueno porque uno se lo 
haya propuesto, sino que se obra sin intención; y precisamente porque se vive en este desa-
simiento es el obrar bueno” (HAAS y BINOTTO, 2013, p. 110). Lo que queda separado, 
pues, en el desasimiento, es perseguir una intención propia en el actuar. De allí que el obrar 
desasido sea uno tal que no quiere nada, que no responde a intención alguna propia y que 
se halla libre de toda perturbación que lo oriente hacia esto o aquello4. Por ello, el temple 
que impera en el desasido es la serenidad (“Gelassenheit”). En el término Gelassenheit, como 
es sabido, se halla presente el verbo lassen (“dejar”), y lo que el sujeto deja en el desasimiento 
que conduce a la serenidad es a sí mismo, a todo propósito para sí, por más bueno, incluso, 
que pueda llegar a parecerle tal propósito. Entonces, cuando me alejo o tomo distancia de 
mí mismo y mis propósitos, en ese mismo instante, tal cual anticipábamos más arriba, “dejo 
lugar” para que a través mío obre Dios. ¿Cómo entender -sin apelar a una actitud confe-
sional- esta afirmación de que el actuar sin intención y el sereno abandono de mí y de todo 
propósito individual deja lugar para que lo divino se infunda en mí y obre a través mío? 
De cara a este interrogante, Binotto y Haas, en el mismo sentido que antes lo hacía Welte, 
dan un indicio, a mi modo de ver, determinante, a saber: en el desasimiento “yo debo dejar 
imperar a Dios como principio vital en su anonimidad y ocultación” (HAAS y BINOTTO, 

4 “Pero la pretensión de ser esto o aquello, no la desea [tener]. Pues quien quiere ser esto o aquello, 
quiere ser algo; el desasimiento, en cambio, no quiere ser nada” (ECKHART, 2013, p. 247).



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202491

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

p. 110). Cuando el desasimiento y la serenidad que él conlleva implican una libertad tal, 
respecto de sí mismo y de la voluntad del yo, que el desasido renuncia a cualquier tipo de 
manipulación o cálculo del ser de todo aquello con lo que se relaciona, entonces y sólo 
entonces él deja actuar en sí mismo y en todo lo que es al principio vital indeterminable y 
anónimo que a todo traspasa, en cuanto a todo da ser y a todo lo hace ser como es. En otros 
términos, deja acontecer la divinidad como actividad creativa.  A esta indicación de Binotto 
y Haas es menester ponerla en relación con lo afirmado por Dietmar Mieth, quien, por su 
parte, nos dice que el desasido, habiéndose liberado de sí mismo y de sus intenciones, “rep-
resenta la actividad del justo que proviene de su ser en Dios” (MIETH, 1969, p. 159). En 
tal sentido, bien puede afirmarse que, en el orden humano, una actitud desasida se revela 
como la condición existencial para que la justicia pueda acontecer en el mundo real. Por ello 
puede afirmar el propio Mieth que “esta actividad [la del justo] no implica ningún desprecio 
o huida del mundo, sino que sólo se debe ser desprendido en medio del obrar” (MIETH, 
1969, p. 159).

La idea de que el acto justo es aquel en el que lo divino obra en el hombre, y aquella 
otra según la cual el desasimiento es la condición para que acaezca la justicia, que estaban ya 
prefiguradas en las Rede der Unterweisungen, alcanzan su plena expresión en los Sermones 
alemanes del Maestro. Así, en el Sermón Justus in perpetuum vivet … se nos dice que “el justo 
vive en Dios y Dios en él, pues Dios se engendra en el justo y el justo en Dios” (ECKHART, 
1979, p. 267). De acuerdo con ello, ser justo, dejar que la justicia acaezca en el mundo, es 
dejar que Dios viva en mí y haga algo conmigo en el mundo, de modo tal que mis obras 
sean el acontecer mismo de la vida divina. En este sentido, bien puede decirse que, cuando 
ocurre tal cosa, Dios se engendra en mí al mismo tiempo que yo me engendro en Dios. 
Ahora bien, prosigue el Maestro: “Si Dios debe hacer algo en ti o contigo, entonces tú de-
bes primero haber llegado a ser nada” (ECKHART, 1979, p. 267). De eso precisamente se 
trata el desasimiento, de haberse convertido en una nada de querer, de tener o de saber. No 
queriendo, no sabiendo y no teniendo nada, esto es, separándose o absolviéndose de todas 
las figuras que pueda asumir su “yo puedo”, el desasido llega a ser nada. Mas no se trata de 
una nada vacía, de una apatía y obtuso desinterés por el mundo, sino de devenir una suerte 
de pura receptividad susceptible, pura transparencia, para que el obrar divino fluya como el 
propio obrar del hombre despojado y éste llegue, por esta vía, como bien afirma M. Roess-
ner, a “ser apto para la participación universal en el destino de sus congéneres” (ROESNER, 
2015, p. 136). De lo que se trata, pues, es de dejar que emerja en mí una especie de abertura 
pre-creatural -una abertura que precede al interés en mi propia autorrealización como crea-
tura- y llegar, así, a ser no más que una in-stancia en la que se engendra y desde la que vive y 
se despliega la creatividad divina. Esto precisamente significa llegar a ser nada y, a la vez, uno 
con Dios5 . Solamente desde esa nada, a la que conduce el desasimiento y que nunca puede 

5 “Los que son iguales a nada, ellos solamente son iguales a Dios” (ECKHART, 1979, pp. 
184-185). 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202492

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

ser alcanzada absolutamente, puede Dios hacer algo conmigo en el mundo y, así, acontecer 
la justicia. Sobre el concepto eckhartiano de justicia ahondaremos en lo que sigue. 

2. JUSTICIA

2.1 LA JUSTICIA Y EL JUSTO

Según lo hasta aquí desarrollado, bien puede afirmarse que el acontecer de la justicia se da 
o realiza desde el obrar de aquel desasido cuya alma, esto es, cuyo principio vital resulta 
infundido por el principio vital, anónimo y oculto, que da y deja ser a todo lo que es. Dicho 
sintéticamente: la justicia acontece en el justo. De allí que indagar en la dinámica intrínseca 
de esta relación sea una vía privilegiada para acceder al sentido último y a la significación 
ética de la justicia desde el pensamiento eckhartiano. Dicha vía la recorre el propio Eck-
hart en el célebre y paradigmático comentario al Evangelio según San Juan. Se trata de un 
paradigma del pensamiento del Maestro porque su esquema resulta análogo a la relación 
del Padre y del Hijo dentro de la divinidad misma. Asimismo, reproduce la relación entre 
la divinidad originaria y el desasido, quien, a su modo, ha devenido también hijo de Dios. 
En el comentario escribe el Maestro: “Primeramente consta que el justo como tal está el 
mismo en la justicia. ¿Cómo podría precisamente ser justo si él fuese exterior a la justicia, 
si estuviese separado y afuera de la justicia?” (ECKHART, 1936, p. 13). Ante todo, el pas-
aje deja en claro que la unificación del justo y la justicia no es una unificación sustancial, 
sino acontecimiental, es decir, que el justo es uno con la justicia en tanto es justo y obra 
justamente, y no en tanto es otra cosa. Consecuentemente, queda en claro también que él 
no es justo como una propiedad sustancial suya, sino -reitero- que lo es cuando “está” en la 
justicia, es decir, cuando hace ser u obra la justicia, que es aquello que lo hace justo. En el 
instante que obra justamente está en la justicia, pero la justicia lo excede, cual si fuera “una 
capacidad potencial originaria [ursprüngliche Mächtigkeit] que se actualiza en el hombre en 
la medida en que rige [en él]” (WELTE, 1992, p. 1419. El justo es, pues, en la justicia no en 
el sentido de que puede determinar por sí mismo o ser el origen de lo que es justo, sino en el 
de que su actuar vive de ella, en tanto es movido y sostenido por ella. El justo deviene así la 
justicia misma, pero sólo en el instante en que él la expresa y deja que esa capacidad poten-
cial originaria de hacer acontecer el ser de cierto modo efectivamente acontezca en su obrar. 
Por ello escribe el dominico: “El justo es el verbo de la justicia, a través del cual la justicia se 
expresa y manifiesta”. (ECKHART, 1936, p. 13). Y continúa: “El justo, proviniendo de la 
justicia y generado desde ella es, por ello mismo, distinguible de ella” (ECKHART, 1936, p. 
14). El justo es engendrado como tal por el acontecer de la justicia. De allí que su relación 
con ella sea comparable con una instancia a través de la cual se desarrolla un proceso que 
la excede, pero que necesariamente incluye esa instancia como momento del proceso. Un 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202493

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

brote no es un árbol, pero no puede darse sin el árbol que lo genera y del cual nace, así como 
el árbol no puede desplegarse sin generar brotes. En un sentido análogo, “el justo es retoño 
e hijo de la justicia” (ECKHART, 1936, p. 14). La filialidad del justo significa, entonces, 
dos cosas. Primero que él no es el origen de la justicia, sino que el acontecer de ésta en él lo 
vuelve justo, de manera que resulta engendrado como justo por la justicia. Desde este punto 
de vista, en tanto él no puede engendrar la justicia ni disponer de lo que la justicia sea, sino 
que la justicia dispone del carácter justo de su obrar y lo engendra a él como justo, él es dif-
erente de la justicia. Pero, en segundo lugar, si bien desde el punto de vista de la capacidad 
de engendrar un modo de darse del ser como justo él es distinto de la justicia, cuando su 
obrar se vuelve una instancia o retoño de ese modo de ser, él se vuelve idéntico a la justicia 
misma. Esta identidad en la no identidad sustancial es lo que podemos llamar identidad 
acontecimiental entre el justo y la justicia o, dicho de otro modo, la identidad equivale a 
la subsunción del obrar del justo en el proceso de realización de la justicia. Sin embargo, 
la cuestión central sigue oscura. Sabemos que la justicia no es el resultado de una decisión 
humana ni puede, por tanto, ser identificada con un derecho positivo. Sabemos, también, 
que la justicia es un proceso que excede al hombre, aunque éste, cuando se haya desasido 
de sí, se subsume en ella como una instancia suya. Pero no hemos podido determinar la 
índole de esa potencialidad originaria que excede al hombre y llamamos justicia. Al respec-
to, más adelante en su comentario, Eckhart da un indicio decisivo que se deja articular, a 
mi modo de ver, con lo desarrollado en los sermones alemanes.  Luego de recalcar que el 
justo, en cuanto existe en la justicia es la justicia inengendrada misma, escribe el Maestro: 
“Pues lo que vive en sentido propio es lo que no tiene principio. Porque todo lo que tiene 
el principio de su actividad a partir de otro, como otro, no vive propiamente” (ECKHART, 
1936, p. 16). De acuerdo con ello, el justo es tal cuando su vida, como la propia justicia, no 
es engendrada por otra cosa que por la justicia misma. Ahora bien, no ser engendrado por 
otro ni tener el principio de la propia actividad fuera de sí equivale a vivir verdaderamente, 
pues lo verdaderamente viviente tiene el origen del despliegue de su ser en su propio ser y 
se desarrolla desde sí mismo. La conclusión que es posible extraer de aquí es que la vida que 
fusiona o “idemiza”6 al justo con la justicia es aquella actitud vital que “deja” o “permite” o 
“es para” que todo lo que vive pueda desplegar su ser desde su propio ser y no desde la vol-
untad de otro. Así comprendida, bien puede afirmarse que la justicia en la que vive el justo 
se realiza en el despliegue desde sí y por sí mismo del ser y de las potencialidades de ser de todo lo 

6 Dietmar Mieth, a mi modo de ver con total acierto, describe esta fusión entre la vida del justo, cuyo 
principio vital se haya en la justicia, y la justicia, que vive en la vida del justo, apelando al concepto 
de “idemidad” procedente de la ontología estructural de Heinrich Rombach. Escribe el eckhartista: 
“Pues vida en este sentido no significa ser sostenido por otro como una marioneta, sino ser idémico 
con aquello que está en ella. Aquí se revela Meister Eckhart como fuente del pensamiento estructural 
de Rombach” (MIETH, 2020, p. 104).  Recordemos que, para Rombach, “idemidad” no mienta la 
actitud de alguien que decide identificarse con algo distinto de sí, por ejemplo, con una idea política 
o religiosa. Antes bien, quien se “idemiza” con su actuar no lo hace voluntariamente, sino que, para 
él, como para el artista que no puede ser sin realizar la obra que late dentro suyo, la realización de su 
obra es su vida misma.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202494

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

que es tal cual es. Ella, entonces, equivale al despliegue de una cierta creatividad primigenia 
o “capacidad potencial originaria”, ínsita en lo que es como su ser más propio. La justicia 
se daría, pues, como el desarrollo o la actualización de una creatividad que, en tanto pura 
potencialidad, en sí misma resulta indeterminable e informe. Sin embargo, en tanto ínsita o 
difundida en todas las cosas, de modo tal que a todas ellas les da su propio ser y figura, sin 
agotarse en ninguna figura ni en ningún ser, resulta también y al mismo tiempo supra-forme. 

Desde esta clave de lectura es posible también interpretar el desasimiento como hun-
dimiento del hombre en Dios. En efecto, el desasido se vuelve a sí mismo una nada. No es 
ya su voluntad la que conforma su ser a partir de perseguir cualquier finalidad que oriente 
y dé forma a su vida desde fuera de sí mismo. Por ejemplo, desde prejuicios sociales, desde 
la opinión pública o, simplemente, desde una comprensión del ser y de la existencia y de 
ciertos “valores” o “logros” que se le imponen como metas naturales suyas, pero que en 
realidad lo mueven desde afuera de sí mismo. Justamente, volviéndose en este sentido una 
nada, abandonando todas las figuras o formas de existencia que se le ofrecen, él se encuen-
tra con aquello que él en sí mismo y desde sí mismo puede ser, con aquello que le ha sido 
dado ser. Entonces, “despierta su vida desde sí misma y por sí misma y sin voluntarismo ni 
arbitrariedad” (WELTE, 1992, p. 144). Entonces también, Dios -aquel principio vital que 
da a cada cosa su ser y las posibilidades de desarrollo de ese ser en conjunto con los demás 
seres- nace en él y él nace en el corazón de Dios mismo. Así, dos corrientes de vida refluyen 
una en otra y forman un mismo torrente: la creatividad universal que todo atraviesa y que, 
informe en sí misma, a todo da su propio ser y figura, fluye a través de la vida del desasido, 
como la justicia fluye a través del justo. Y, así como la vida del desasido fluye como instancia 
del desarrollo de la corriente creativa y dadora de ser que posibilita a cada momento que el 
mundo sea, así también el justo fluye a través de la justicia. 

Desde esta clave de lectura, también, es posible retomar la idea clásica de justicia, que 
Eckhart toma de Justiniano, según la cual “justo es aquel que a cada uno da lo que es suyo” 
(ECKHART, 1979, p. 182). A cada ser y a cada congénere -no a algunos sí y a otros no-, 
porque la creatividad infinita se despliega en las potencialidades finitas de todos los seres. 
Por ello, los mismos tres signos arriba referidos, que indicaban que el obrar del hombre está 
encaminado al desasimiento, señalan también aquel obrar regido por la justicia y en ella 
engendrado.

2.2 DIOS Y LA JUSTICIA

Justo es, para Eckhart, entonces, aquel que da a cada uno lo que es suyo. En consecuencia, 
el justo por excelencia es aquel que le entrega a Dios lo que es de Dios. Ese es el justo por 
antonomasia, porque Dios es aquel que le da lo suyo a todos los demás seres, toda vez que 
les da su existencia y las posibilidades de llegar a ser lo que son.  El justo por excelencia le da, 
entonces, a Dios lo suyo. ¿Pero qué es de Dios? Responde el Maestro: “De Dios es la honra” 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202495

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

(ECKHART, 1979, p. 182). ¿Quiénes son -nos podríamos primero preguntar- los justos 
que honran a Dios? Y, por supuesto, cabe también preguntarse ¿en qué consiste honrar al 
Altísimo? En la respuesta a la primera pregunta ya habíamos hurgado: el desasimiento es 
la condición existencial de la justicia y los desasidos son los que honran a Dios. Eckhart lo 
reafirma: “[Los justos] son aquellos que se han desprendido enteramente de sí mismos y no 
buscan en absoluto lo suyo en cosa alguna (…). De tales hombres Dios recibe honor y ellos 
honran a Dios en el sentido propiamente dicho y le dan lo que le pertenece” (ECKHART, 
1979, p. 182). La segunda pregunta recibe un indicio decisivo para su respuesta en el ser-
món Haec dicit dominus: honora patrem tuum. Honra a Dios, dice el Maestro, “quien tiene 
presente la gloria de Dios en todas las cosas” (ECKHART, 1979, p. 265). Es decir, justo es 
quien le da a Dios su gloria u honra y tiene presente que la gloria de Dios está en todos los 
seres. De acuerdo con lo precedente ser justo significa tener presente a cada instante que 
Dios acontece en el desarrollo conjunto de todas las cosas y los seres según su naturaleza, 
según lo que a ellas en sí mismas les ha sido dado ser; y ello con independencia (desasido de) 
de los beneficios o utilidades que pudiera reportarme su ser. Ahora bien, ese “tener presente” 
(“im Auge haben”) no debe entenderse -aunque también lo incluya- tan sólo como un pa-
sivo contemplar el ser de lo que es tal cual es, sino como tener una actitud vital tal, que mi 
ser entero vive y obra para que todas las cosas, en las que habita la gloria de Dios, puedan 
efectivamente desarrollarse desde sí tal cual ellas, como obra divina, son. Por ello mismo, en 
el sermón Iusti vivent in aeternum puede afirmar Eckhart que los justos son “aquellos que 
aceptan todas las cosas de Dios [considerándolas] como iguales, sean como fuesen, grandes 
o pequeñas, agradables o desagradables, y, por cierto, como del todo iguales, sin tenerlas por 
más ni por menos, tanto la una como la otra” (ECKHART, 1979, p. 183). Así comprendi-
da, la justicia es siempre total y nunca una cuestión individual. El justo vive de modo tal que 
su existir se integra en el desarrollo del ser de todo aquello con lo que se relaciona. Ello es 
concretamente lo que significa dar a cada uno lo suyo, a saber, dejarle ser aquello que cada 
cosa es. Al mismo tiempo, ello es también lo que significa honrar a Dios, pues Dios está 
en todos los seres en tanto principio vital del que ellos reciben su poder existir y sus posib-
ilidades de ser.  Por lo tanto, el justo ha de aceptar también la finitud propia de cada cosa 
y los límites que impongan a su propia voluntad y apetencias el desarrollo de todas ellas. 
Eckhart es claro al respecto: “Los justos no tienen ninguna voluntad propia, lo que quiera 
Dios les da a ellos lo mismo, no importa cuán grande sea la adversidad [que les implique]” 
(ECKHART, 1979, p. 183). Según este pasaje, podemos advertir que, para dar a cada uno 
lo suyo y honrar así a Dios en todas las cosas, el justo debe estar dispuesto al sacrificio de 
sus apetencias temporales. Mas es precisamente ese sacrificio lo que le permite vivir en lo 
eterno, pues lo eterno no es, por supuesto, su propia figura individual ni la figura de ningún 
otro ente7. Antes bien, lo eterno es el ser mismo como indeterminable capacidad creadora 

7 En este sentido afirma Martina Roesner, con razón, que “la cuestión del más allá en el senti-
do del destino humano individual después de la muerte no constituye para Eckhart tema alguno” 
ROESNER, 2020, pp. 183-184). 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202496

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

que da a todo lo que es su ser y figura. En tal medida, viviendo para dejar ser a todo lo que 
es, y para que, así, en todo se pueda manifestar la capacidad creativa que lo divino es, el ser 
humano justo honra a Dios y vive en lo eterno. Su vida se subsume en la eterna creatividad, 
en sí misma indeterminable e informe8, pero que lleva en sí la potencialidad de ser de todas 
las figuras (supra-forme) del mundo; y que da a todo en todo tiempo y lugar su ser, su deter-
minación y su figura. En efecto, iusti vivent in aeternum, no tanto porque su vida individual 
sea eterna, sino porque son unos con el fluir o rezumar eterno del ser y la vida. Desde esta 
perspectiva cobra un nuevo significado la respuesta, precisamente justa, que, según Eckhart, 
debe darse a la pegunta ¿por qué vives?, a saber: “Por la vida misma” (ECKHART, 1979, p. 
184). Aquí el por (um) significa, a la vez, “por” y “para”. Tal vez también, desde esta misma 
perspectiva, pueda resignificarse la afirmación del Maestro según la cual “si el ser de Dios 
es, pues, mi vida, entonces el ser de Dios debe ser mi ser” (ECKHART, 1979, p. 184). Y 
lo es, en el sentido de que el ser de Dios -su divinidad- acontece como mi ser cuando mi 
vida se idemiza con la obra misma de la vida, que se despliega eternamente, en todo sitio y 
a cada instante.

Las afirmaciones precedentes nos introducen a la idea que, según mi modo de ver, 
resulta decisiva para comprender el sentido ontogénico último de la noción eckhartiana 
de justicia y a la relación esencial que ésta mantiene con la divinidad, al menos cuando se 
lee al Maestro desde una perspectiva filosófico-cosmológica. Entenderíamos de un modo 
insuficiente esta cuestión de la justicia y su relación con la divinidad si pensásemos a Dios 
como un ente diferente de la justicia, que establece, no se sabe muy bien en función de qué, 
aquello que es justo y aquello que no; y que luego fija sus dictámenes en un código positivo, 
cuyo cumplimiento satisface nuestra pretensión de proclamarnos justos ante el mundo. 
Menos aún la entenderíamos si supusiésemos que algo es justo no en sí mismo, sino que 
lo es porque Dios lo dice. No se trata aquí de representarse a Dios, cuyo ser, para Eckhart, 
trasciende toda determinación y forma.  bajo la figura de un juez humano que dictamina 
lo que es justo o no. No es que Dios sea justo, sino que Dios, el acontecer mismo de la 
divinidad, y la justicia son lo mismo, son idémicos. Esta es, precisamente, la idea decisiva. 
Escribe el dominico en el sermón Iustus in perpetuum vivet et apud dominum est merces eius: 
“Pues Dios es la justicia. Por ello: el que es en la justicia es en Dios y es Dios” (ECKHART, 
1979, p. 268). Aquí se advierte la idemidad plena entre Dios, concebido no como alguien 
que dispone lo que es justo, sino como el darse de la justicia misma, y el justo, que es Dios, 
en cuanto su vida es una instancia del acontecer de esa justicia. Por ello Dios no impulsa al 
justo a obrar desde afuera, por ejemplo, imponiéndole códigos y leyes, pues en ese caso sus 
obras estarías muertas. Antes bien, sus obras viven cuando Dios lo impulsa desde dentro, 
desde lo más íntimo de su alma, es decir, cuando la justicia es su vida misma y sólo como 
justo vive. Entonces el justo es en Dios y es Dios, porque deja que acaezca lo divino, lo que 

8 “La esencia de Dios no es igual a nada; en él no hay imagen ni forma.” (ECKHART, 1979, 
p. 185).



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202497

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

lleva todo a su consumación armónica en el mundo o, lo que es exactamente lo mismo, 
porque deja que acaezca la justicia, pues Dios es la justicia misma9. Y hasta tal punto lo es 
que Eckhart puede afirmar lo siguiente: 

Los hombres justos toman tan en serio la justicia que, si Dios no 
fuera justo, Él no les im-portaría un bledo; y se mantienen tan 
firmes en la justicia y se han desasido tan enteramente de sí mis-
mos, que no prestan atención ni al tormento del infierno ni al 
regocijo del reino de los cielos ni a cosa otra alguna (ECKHART, 
1979, p. 183).

De acuerdo con ello, no me parece un desatino sostener que no es Dios quien hace 
algo justo, sino que la justicia misma es divina, su acontecer es el acontecer de la divinidad. 
Por esto mismo lo único que le importa al que se toma en serio la justicia es que la divinidad 
acontezca, que la justicia se dé; y en poco o en nada le va obtener a través de sus obras un 
premio o un castigo: la beatitud del reino de los cielos o los fuegos del infierno abismal. Él 
no intenta seducir a Dios o evadir la ira divina con obras justas. La justicia no es un medio 
para llegar a Dios, sino que quien vive justamente ya está en Dios y es uno con Dios, porque 
Dios no es el juez, sino que es la justicia misma. Y la justicia divina acontece ahora, en su 
vida y como su vida, no en el Juicio Final, del que poco o nada se ocupa el Maestro en sus 
sermones. Ella acontece a cada instante, cuando el principio vital, innominable e indeter-
minable, que atraviesa el universo entero, hace que cada cosa sea y alcance su verdad, la 
plenitud posible para su figura, pues “justicia es esto: la causa originaria de todas las cosas 
en la verdad.” (ECKHART, 1979, p. 201). Y si tal cosa es la justicia, entonces justo es aquel 
cuya vida se idemiza con la actividad que esa causa originaria es. Por lo tanto, un hombre 
que lleva una vida tal no busca en nada lo suyo ni salir favorecido en ningún juicio. No bus-
ca -nos dice Eckhart- “nada en Dios ni en las creaturas, [pues] vive en Dios y Dios vive en 
él” (ECKHART, 1979, p. 204). Y continúa el Maestro: “A un hombre tal le resulta plácido 
abandonar todas las cosas y desinteresarse de ellas, y [al mismo tiempo] es para él una alegría 
llevar todas las cosas hasta su máximo potencial” (ECKHART, 1979, p. 204). Ello implica 
una actitud ética en la vida y un compromiso social y ecológico.

9 Se ha afirmado que “a pesar de todas las restricciones para cualquier otra denominación con «jus-
ticia» Eckhart da a Dios un nombre pars pro toto, que logra asir el más puro ser de Dios en sí 
mismo” (MIETH, 2014, p. 52).  Estoy de acuerdo si con pars pro toto no se entiende un nombre 
que pretenda determinar la esencia última innombrable de la divinidad, sino describir su acontecer 
en el mundo.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202498

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

CONCLUSIONES 

Como hemos visto, Eckhart afirma tanto que justicia es dar a cada uno lo suyo como honrar 
a Dios. En realidad, se pueden sostener ambas cosas a la vez, porque las dos aseveraciones 
son idémicas: acaecen y sólo pueden acaecer conjuntamente como lo mismo. Si honrar a 
Dios y dar a cada uno lo suyo son lo mismo, ello se debe a que Dios es “aquello” que a cada 
instante y en todo sitio está dando a cada uno lo suyo, a saber, su existencia y su figura.  Así 
concebida, como pura actividad aconteciente en todo, Dios, en su esencia última, en su 
divinidad misma, no puede ser asido por ningún nombre ni ninguna determinación, por 
eso es informe, pero, a la vez, es aquello que a todo da su existencia y figura, sin agotarse el 
mismo en ninguna figura. De allí que pueda ser a la vez informe y supraforme. El acontecer 
de la divinidad como creatividad ontogénica, a la vez informe y supraforme, que da a todo 
lo que es su ser y a la totalidad del mundo su carácter cósmico, es, pues, el fundamento 
de la justicia. Pero no debe entenderse este fundamento como algo distinto de lo fundado, 
como si se tratara de un fundamento lógico o de una causa eficiente que puede separarse de 
aquello que funda. La justicia, según nuestra interpretación de Eckhart, no se funda de este 
modo en Dios. El fundamento es actual o acontecimiental: lo fundado se da en el mismo 
darse o acontecer del fundamento. El darse de la divinidad es justicia. “Dios es la justicia”. 
Por ello, la consumación de la justicia, equivalente al imperio absoluto de la divinidad en 
todas las cosas, apunta a lo que llamamos Reino o Redención: una totalidad armónica en la 
que el desarrollo de las posibilidades de ser de cada uno de los entes esté en consonancia con 
y sólo sea posible sobre la base del desarrollo de las posibilidades de ser de todos los demás. 
De hecho, el propio Eckhart lo da a entender al advertir acerca de los tres signos, arriba 
referidos, de que el obrar de un hombre es un obrar desasido. 

Si esto es así, sólo puede ser justo quien se vuelve uno e idémico con este acontecer de 
la divinidad en todos los seres, es decir, cuando el existente no es para sí, sino para “dejar ser”, 
de acuerdo con la acertada expresión de Welte, todo lo que es. Por eso el desasimiento de sí, 
la sustitución del yo puedo por el sacrificio de sí y el ser para todo y todos, es la condición 
existencial ineludible de la justicia. Ahora bien, ¿cómo, concretamente, soy para dejar que 
todo sea? ¿Cómo me idemizo con el acontecer de Dios como justicia? Esta pregunta abre la 
cuestión de las implicaciones éticas, es decir, de la actitud ética concreta que es requerida de 
cada individuo por la concepción eckhartiana de justicia. 

Lo primero que debe tener en cuenta el tratamiento de tal cuestión es la obviedad 
de que la totalidad no se le da al existente nunca de manera absoluta, sino en una situación 
específica. Dejar ser a todo lo que es significa, concretamente, dejar ser a todo aquello que 
me sale al encuentro en una situación determinada en la que ya siempre estoy. De allí que 
la ética inherente a la concepción eckhartiana de justicia implique, necesariamente, por un 
lado, una existencia dispuesta a sacrificar la primacía del “yo quiero poder” como principio 
orientador del actuar en sociedad, pero, también, por otro, la renuncia a articular la situ-



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202499

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

ación social concreta en función de la negociación entre grupos de intereses con el objeto 
del beneficio de unos y del perjuicio de otros.  Antes bien, de lo que se trata es del despliegue 
conjunto e interactivo de las potencialidades de los seres que configuran una determinada 
situación, esto es, de todo aquello y aquellos que puedan concernir a un sujeto. Martina 
Roesner también afirma la dimensión ético-universalista de la filosofía eckhartiana y con-
sidera que, en el caso del justo, “la meta primaria de su obrar es el nexo vital universal de 
todos los seres racionales” (ROESNER, 2020, p. 160). Ese nexo vital bien puede entenderse 
como “un organismo común en el que todos los miembros se hallan orientados hacia un fin 
común universal de cuya realización todos se benefician” (ROESNER, 2020, p. 160). La 
estudiosa constata que, sobre la base de estos presupuestos, la doctrina eckhartiana puede 
considerar como modelo de la sociedad a “la definición de la iglesia como el cuerpo místico 
de Cristo” (ROESNER, 2020, p. 160). En mi caso estoy de acuerdo, con tres salvedades. 
En primer lugar, en insistir, para darle facticidad a la dimensión ética universal de la noción 
eckhartiana de justicia, en que ella se realiza en una situación concreta, que, por cierto, 
resulta siempre ampliable potencialmente a la totalidad universal de los seres, pero que, 
por lo pronto, se presenta como mi ámbito de concernencia en el que se efectiviza el desa-
simiento. En segundo lugar, que la idea de una comunidad orgánica, en el que cada ser es 
para el desarrollo conjunto y armónico de las potencialidades de ser de todos los seres, es 
lo que determina el modelo de la iglesia y lo que hace que la iglesia sea iglesia de (genitivo 
subjetivo) Dios en tanto justicia; y no la iglesia fáctica, que siempre es una iglesia de algunos 
particulares, lo que constituye el modelo de la comunidad a la que se ordena el obrar del 
justo. De algún modo, la propia erudita coincide con esta perspectiva, cuando escribe que 
el Maestro “no ve limitada esta ligazón vital [la de la comunidad orgánica] a la comunidad 
de los bautizados, sino que la aplica a la humanidad toda” (ROESNER, 2020, p. 160). Es 
aquí donde señalo mi tercera salvedad: no sólo a la humanidad toda, sino al conjunto de los 
seres, porque Dios es comprendido como el consumador de la naturaleza en su conjunto. 

Así vistas las cosas, la unidad vital y acontecimiental o, si se me permite una vez más 
utilizar el término rombachiano, la “idemización” del actuar humano con el de la divinidad, 
que se cumple por antonomasia en la justicia, no se realiza como un éxtasis o arrobamiento 
sobrenatural. Antes bien, tal unidad desemboca en una actitud ética que asume como fin e 
idea regulativa del actuar del yo el desarrollo de cada sociedad y ambiente concreto como 
un plexo vital armónico, en el cual cada humano, para poder ser, se aúna e integra con to-
dos sus congéneres y con todos los otros seres que dan existencia y figura a ese escorzo del 
mundo en el que le ha sido dado vivir. Desemboca, para decirlo en términos actuales, en un 
compromiso social y ecológico con la justicia.

Tan solo con mirar las ideologías imperantes a nuestro alrededor advertiremos una 
circunstancia hasta cierto punto paradojal, a saber, que las enseñanzas del Maestro son hoy, 
tal vez, más actuales y necesarias que nunca; al tiempo que podremos percatarnos de que lo 
que fácticamente nos separa de ellas es mucho más que setecientos años.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024100

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

DIEZ, Ricardo. (2014). “El Sermón VI del Maestro Eckhart”. Cuestiones Teológicas. 
Vol. 41, n⸰ 95: 25-40. 

ECKHART, Meister (1936). Die deutschen und lateinischen Werke. Band III, Stutt-
gart: 1936 ss.

ECKHART, Meister (1979). Deutsche Predigte und Traktaten, editado y 
traducido por Josef Quint, Zürich: Diogenes Taschenbuch. 

ECKHART, Meister (2013). “Del Desasimiento”, en (ídem) Tratados y 
sermones. Obras Alemanas, trad. Ilse Teresa Massbach de Brugger. Buenos Ai-
res: Las cuarenta, 243-260.

ENDERS, Markus (1997). “Die Rede der Unterweisungen: Eine Lehre 
vom richtigen Leben durch einen guten und vollkommenen Willen” en Meister 
Eckhart: Lebens-Stationen – Rede-Situationen, ed. por K. Jakobi. Berlin: Akad-
emie Verlag, 69-92. 

GARRIDO MATURANO, ÁNGEL (2023), “Eternidad dinámica. Una lec-
tura cosmológica de la unión de la deidad y el alma en los Sermones Alemanes 
del Maestro Eckhart”, en La relación Padre-Hijo en el pensamiento medieval, 
ed. por R. Diez. Buenos Aires: Ancba, pp. 193-213.

.HAAS, Alois y BINOTTO, Thomas (2013). Meister Eckhart: der 
Gottsucher. Aus der Ewigkeit ins Jetzt, Freiburg: Kreuz Verlag.

HEIDEGGER, Martin (1995). Gesamtausgabe Band 60. Phänomenologie 
des religiösen Lebens, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann. 

MIETH, Dietmar (1969). Die Einheit von vita activa und vita contemplati-
va in den deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes 
Tauler, Regensburg: Friedrich Pustet.

MIETH, Dietmar (2014). Meister Eckhart, München: C. H. Beck.  
MIETH, Dietmar (2015). “Meister Eckhart als Spirituelles Vorbild und theolo-

gische Herausforderungen” en Meister Eckhart und Bernhard Welte. Meister Eckhart als In-
spirationsquelle für Bernhard Welte und fur die Gegenwart, ed. por M. Enders. Berlin: Litt, 
103-118.

MIETH, Dietmar (2020). “«Idemität». Zum Konzept Meister Eckharts in seinen 
selektiven Kommentar zum Johannesevangelium”. Journal of the Bibel and its reception. Vol. 
17, n⁰ 1: 91-113. 

ROESNER, Martina (2014). Ich-Logos-Welt. Der egologische Ansatz der Ersten Philos-
ophie bei Meister Eckhart und Edmund Husserl, Freiburg/ München: Alber. 

ROESSNER, Martina (2015). “Selbstentäußerung und Selbstverleugnung bei Meis-
ter Eckhart unter besonderer Berücksichtigung seines lateinischen Schriftwerks”, Meister 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024101

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

Eckhart und Bernhard Welte. Meister Eckhart als Inspirationsquelle für Bernhard Welte und fur 
die Gegenwart, ed. por M. Enders. Berlin: Litt, 119-141.

SOUDEK, Ernst (1973). Meíster Eckhart, Stuttgart:  Metzler.  
WELTE, Bernhard (1992). Meister Eckhart. Gedanken zu seinen Gedanken, Freiburg/ 

Basel/ Wien: Herder.
.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024102

Desasimiento y justicia. La condición existencial, la 
esencia ontogénica y las implicancias éticas de la 
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Ángel Enrique Garrido Maturano

Ángel Enrique Garrido Maturano;
Doctor en Filosofía y Letras por la Universidad de Buenos Aires; Investigador Principal del Insti-
tuto de Investigaciones Geohistóricas de Resistencia (IIGHI), dependiente del Consejo Nacional 
de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET). ORCID:  0000-0002-0509-6692; correo 
electrónico: hieloypuna@hotmail.com

DOI: 10.26512/2358-82842024e59667
This work is licensed under a Creative Commons Attribuition 4.0 Internacional License.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	_Hlk207902145
	_Hlk207735719
	_Hlk207908847

