83

DESASIMIENTO Y JUSTICIA. LA CONDICION
EXISTENCIAL, LA ESENCIA ONTOGENICA Y
LAS IMPLICANCIAS ETICAS DE LA JUSTICIA
A PARTIR DEL PENSAMIENTO DE MEISTER
ECKHART

DETACHMENT AND JUSTICE. THE EXISTENTIAL
CONDITION, ONTOGENIC ESSENCE, AND ETHICAL
IMPLICATIONS OF JUSTICE FROM THE THOUGHT OF
MEISTER ECKHART

Angel Enrique Garrido-Maturano

Resumen: El articulo analiza, desde una perspectiva filoséfica de cardcter hermenéutico-es-
peculativo e intencién cosmolégica y trascendental, los conceptos de desasimiento y justicia
en Meister Eckhart. Primero se reconstruye la nocién de desasimiento como condicién
existencial de la justicia. Luego, se analiza en qué sentido es posible pensar la esencia de la
justicia como el acontecimiento de la divinidad misma, concebida como potencialidad on-
togénica o creatividad universal e indeterminable que a todo da ser y figura. Finalmente, el
articulo concluye que la justicia se realiza en el justo que se vuelve idémico con el acontecer
de la divinidad como un “dejar ser”, que implica, desde el punto de vista ético, un compro-
miso social y ecolégico concreto.

Palabras clave: Eckhart; Desasimiento; Justicia; Divinidad; Creatividad

Abstract: The article analyzes, from a philosophical perspective—hermeneutic-speculative
in nature and with cosmological and transcendental aims—the concepts of detachment
(Abgeschiedenbeit) and justice in Meister Eckhart. It first reconstructs the notion of deta-
chment as an existential condition for justice. It then explores in what sense it is possible
to conceive the essence of justice as the very event of divinity, understood as ontogenic
potentiality or as a universal, indeterminable creativity that grants being and form to all
things. Finally, the article concludes that justice is realized in the just person, who becomes
“idemic” with the unfolding of divinity as a “letting-be” (seinlassen), which, from an ethical
standpoint, entails a concrete social and ecological commitment.

Keywords: Eckhart; Detachment; Justice; Divinity; Creativity Introduccién

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



84

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

En una época caracterizada por la exacerbacion politica del individualismo y la arbitrariedad
personal, la consagracion del éxito econémico particular y la admiracién idoldtrica del pod-
er, una afirmacién como la siguiente podria parecer un despropésito: “Nada tampoco hace a
un hombre un verdadero hombre mds que la renuncia a la voluntad” (ECKHART, 1979, p.
69). En una época caracterizada, también, por la reivindicacién del presunto derecho a pod-
er dividir a los hombres entre seres de primera y de segunda, y por la consecuente pretensiéon
de imputar la condicién de “inttil” o “inferior” a todo y a todos aquellos que no “sirvan”
para alcanzar el “éxito” incondicionalmente anhelado, esta otra afirmacién pareceria igual-
mente extrafa: “El hombre debe captar a Dios en fodas las cosas” (ECKHART, 1979, p.
59). Aseveraciones como estas del Maestro Eckhart, que tal vez hoy mds que nunca suenan
extempordneas, representan, en realidad, un desafio radical a dos premisas subrepticias que
rigen de facto la sociedad de nuestros dfas. La primera podria formularse en estos términos:
“Nada hay mds importante para cada existente que el yo individual, cuyo ser verdadero y
pleno se realiza como imposicién de su voluntad de poder en el mundo”. La segunda, que
se desprende de la anterior, se la podria expresar con estos otros: “Dado que lo supremo es
el yo y que para un yo verdaderamente realizado es necesario imponer la propia voluntad
individual, entonces es justo tanto considerar inferiores en su ser a los que no logran hacerlo
como valerse de todo y de todos como meros recursos, cuyo ser no tiene otro sentido que
servir a la propia autorrealizacién”. Repensar el desafio que implican las citas de Eckhart
a estas premisas que subyacen a las ideologias imperantes nos invita a reflexionar sobre dos
conceptos esenciales de la obra del Maestro. Me refiero a los de desasimiento (Abgeschieden-
heit) y justicia (Gerechtigkeit). A la relacion intrinseca existente entre ambos se dedicardn las
reflexiones que aqui comienzan.

Ellas persiguen tres objetivos que articulan su desarrollo temdtico. El primero es de
cardcter hermenéutico reconstructivo. Se propone volver a explicitar los trazos esenciales de
un concepto nuclear de los estudios eckhartianos, como lo es el de Abgeschiedenheit, con el
objetivo de resaltar en qué medida el desasimiento estd intrinsecamente vinculado con la
posibilidad del acontecimiento de la justicia. Me guia aqui la hipétesis de que el “desasimien-
to” resulta la condicién existencial ineludible no para que el hombre sea justo, en el sentido
de cumplir con cualquier ley positiva, sino para permitir que la justicia universal se engendre
en él y acontezca a través suyo. Los otros dos objetivos son de cardcter hermenéutico critico.
Aqui “critica’ no tiene el significado de plantear argumentos confrontativos con la concep-
cién eckhartiana de justicia. Menos atn el de discutir con otras interpretaciones posibles qué
lectura del tema resulta mds fiel a lo que el Maestro, en su contexto epocal y desde sus fuentes
histéricas, quiso realmente decir, porque, al fin y al cabo, eso ya lo dijo €, seguramente mejor
que cualquiera de las glosas que pudieran hacerse. Por el contrario, critica recobra aqui el
sentido etimoldgico del verbo griego krinein, que significa “separar”, “decidir”. Me propon-
go, pues, “separar”, por medio de la interpretacién, la esencia ontogénica y las implicaciones
ético-sociales que son factibles de ser leidas como potencialmente implicitas en la concepcién
eckhartiana de justicia y que resultan “decisivas” para la propia comprensién de la cuestién.

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



85

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Desde esta perspectiva hermenéutico-critica, el segundo objetivo radica en mostrar en qué
medida la justicia y el acontecimiento mismo de lo divino son “idémicos”, es decir, se fusion-
an uno en otro en su acontecer. En lo que a este objetivo respecta, me guia la hipétesis de que
es posible pensar la esencia de la justicia desde Eckhart como el despliegue o acontecimiento
de la divinidad misma, concebida como potencialidad ontogénica o creatividad universal e
indeterminable, a la vez informe y “supra-forme”, que “se da” dando su ser y sus posibilidades
de ser a todo lo que es en el conjunto del mundo. Finalmente, el tercer objetivo consiste en
mostrar las implicaciones éticas de la comprensién de la justicia como idémica con el aconte-
cimiento de la propia divinidad. En este sentido, me guia la hipdtesis segtin la cual la justicia
se realiza en el hombre y a través del hombre, aunque nunca plenamente, como una actitud
ética que implica compromiso social y ecolégico.

Algunas aclaraciones metodolégicas resultan necesarias. En primer lugar, nuestra per-
spectiva de lectura pretende ser filoséfica, en cuanto se asienta en la conviccién, compartida,
por ejemplo, con Dietmar Mieth, segn la cual en la obra de Eckhart se puede reconocer el
“intento de reconstruir la fe cristiana en una teoria filoséficamente consistente” (MIETH,
2015, p. 107). Ello implica oponerse a las interpretaciones de Eckhart como irracionalista
y afirmar que es posible desplegar abordar el pensamiento eckhartiano desde un enfoque
filoséfico, por lo que también es factible desplegar una lectura que procure explicitar en qué
medida resulta legitimo postular como esencia y fundamento de la justicia el acontecimien-
to de la divinidad, sin remitirse necesariamente a dogmas teolégicos o a una revelacién pos-
itiva determinada para la comprensién de dicho acontecimiento. En este sentido, asumimos
como propia la intencién con que Heidegger se ha ocupado de la mistica medieval y afir-
mamos que “nuestra meta no puede ser nunca despertar a la vida religiosa” (HEIDEGGER,
1995, p. 304), sino tratar de acceder a una comprensibilidad originaria de la experiencia
de la esencia de la justicia, con clara conciencia también de que dicha comprensibilidad no
implica en modo alguno la “disolucién de una experiencia en sus «componentes logicos»”
(HEIDEGGER, 1995, p. 305).

Este método filoséfico es, ademds, especulativo. Especulacién no significa aqui im-
posicién arbitraria de una teorfa a la realidad. Por el contrario, la idea de una perspectiva
filos6fica especulativa responde al esfuerzo intelectual por bosquejar el origen o la condicién
ultima sobre cuya base es legitimo pensar en qué radica la esencia de algo como tal algo
-en nuestro caso de algo como justo- y cémo esta esencia determina también el modo en
que ese algo se da como tal en la realidad efectiva. En consecuencia, si aqui reivindicamos
el método especulativo como instrumento filoséfico, esto debe ser visto, antes que como
un abuso dogmitico del pensamiento aprioristico, como el impulso por alcanzar un origen
primigenio universal, que traspasa y hace que sez justa la multiplicidad de acontecimientos
y actos a través de los cuales la justicia se efectiviza en el todo del mundo. Si atendemos a lo
antedicho, no resulta dificil concluir que el cardcter filoséfico-especulativo del método em-
pleado responde a una intencién, en vez de religiosa, cosmoldgico-trascendental. La intencién
es tal en cuanto el andlisis intenta pensar aquello que hace posible a cada instante que se

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



86

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

dé la justicia en todo lo que es; y que ese darse permita que el mundo acontezca como un
cosmos. Finalmente, el método se concibe, ademas de como una hermenéutica filoséfica,
no confesional y especulativa, como una heterodoxa. Como tal no se guia por la pretensiéon
filolégica de llegar a reconstruir el “verdadero” significado que el autor quiso dar a sus pal-
abras en su contexto y desde sus propias influencias histéricas. A una lectura heterodoxa no
le interesa tal cosa, sino que quiere explicitar, bajo la guia del esquema hermenéutico algo
como algo, lo que sus palabras le dan a entender o inspiran hoy en dia al intérprete en su
propio contexto y en funcién de sus preocupaciones temdticas. Por ello, esta lectura asume
el principio hermenéutico segtin el cual toda gran obra filoséfica, en cuanto inspiradora,
siempre puede decir mds de lo que quiso decir; y hace suya también la intencién con que
investigadores como, por ejemplo, Ricardo Diez, han leido la obra del Maestro, cuando
afirma, en su propia lectura de la cuestion de la justicia en el Sermén VI, que “el pensar debe
ser recreado conforme a las necesidades del tiempo que transcurre y, hoy mds que nunca,
la respuesta a nuestra situacién epocal exige creatividad, riesgo y redescubrimiento de la

tradicién” (DIEZ, 2014, p. 37).

1 DESASIMIENTO

1.1 DESASIMIENTO YVOLUNTAD

En el segundo capitulo del tratado Rede der Unterweisungen Eckhart afirma que “la obra
mids digna de todas es aquella que proviene de un dnimo desprendido (ledig)” (ECKHART,
1979, p. 54). De inmediato se pregunta: “;Qué es un dnimo desprendido?” (ECKHART,
1979, p. 55). Y responde:

“Un 4nimo desprendido es el que no se perturba por nada ni a nada
estd atado, que no ha aferrado lo mejor de si en modo alguno [a algo]
y en nada mira por lo suyo; antes bien estd hundido por comple-
to en la amadisima voluntad de Dios y se ha despojado de lo suyo”

(ECKHART, 1979, p. 55).

Lo mejor del ser humano, su actuar més digno de todos, aquel que se haya hundido
en y resulta, por tanto, indistinguible del divino, es, entonces, el que proviene de un dnimo
desprendido. Un dnimo tal, a través del cual el ser humano se haya por completo entregado a
y es uno con la voluntad divina, no puede ser sino aquel propio del hombre que se ha despo-
jado por completo de “lo suyo”, de cualquier atadura a si mismo y, por tanto, de aquello que
adhiere a si en su relacién con todas las cosas, a saber: su voluntad propia (Eigenwillen). El

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



87/

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

humano de 4nimo desprendido es, pues, aquel que ha logrado desasirse de cualquier modo
de quererse en su querer algo. La voluntad propia, el “querer poder” algo es lo que inquieta
al ser humano, sépalo éste o no. Es lo que acapara su interés, impidiéndole hundirse por
completo en Dios y volver su voluntad una con la del Altisimo. Por ello, puede afirmar el
Maestro que “la culpa de que te encuentres impedido no la tienen ni los modos ni las cosas:
antes bien eres ti mismo en las cosas tu propio impedimento, porque te relacionas a ella de
modo trastornado” (ECKHART, 1979, p. 55). Lo que trastorna la relacién con las cosas
no son, para Eckhart, las cosas mismas, sino el quedar sujeto a si mismo, aferrado al propio
querer que nos dirige a ellas o, mds especificamente atn, aferrado al guerer poder tener una
cierta relacién con ellas. La conclusién que de ello saca el Maestro no puede ser otra que esta:
“sin la renuncia a la voluntad en todas las cosas no obramos absolutamente nada ante Dios”
(ECKHART, 1979, p. 69). Sin comenzar por desprendernos completamente de nuestra vol-
untad, hasta el punto de hundirnos en la voluntad de Dios, nunca llegaremos a realizar “lo
mis digno de todo” (das Allerwiirdigste) que hay en nosotros: el alma que nos mueve a obrar
la obra de la divinidad. “Por ende -concluye el Maestro- “comienza primero contigo mismo
y idesiste de ti mismo” (ECKHART; 1979, p. 55). Desiste de aferrarte a tu voluntad.

El conjunto de citas precedentes desarrolla, segtin afirma con razén Markus Enders',
ya en las Rede der Unterwesungen los dos aspectos esenciales de la nocién eckhartiana de “de-
sasimiento”, que se hallardn presentes a lo largo de toda su obra posterior. El primer aspecto
radica, precisamente, en que el hombre logre desasirse por completo de su voluntad, esto es,
que logre relacionarse con las cosas y con los otros seres sin querer pretender nada de ellos
para si, sino que se relacione con ellos libre de toda intencién o interés suyo. Este primer as-
pecto funciona como condicién necesaria y suficiente del segundo: que la voluntad humana
pueda ser infundida por y fundida en la voluntad divina o, dicho con otros términos, que
Dios pueda comunicarse por completo a ella, hasta el punto en que su relacién con las cosas
sea una relacién de Dios con las cosas. En este sentido, escribe el Maestro: “Hasta donde
sales de todas las cosas, hasta ahi, ni mds ni menos, entra Dios con todo lo suyo, siempre
y cuando td, en todas las cosas, te despojes por completo de lo tuyo” (ECKHART, 1979,
p. 57). De cara a esta Gltima cita, que atina los dos aspectos esenciales del desasimiento, se
imponen tres preguntas. La primera es jpor qué el desasimiento seria condicién necesaria y
suficiente para que Dios entre en mi tanto como yo me haya desasido de mi mismo? La se-
gunda se pregunta por el tipo concreto de relacién que mantengo con las cosas cuando Dios
con todo lo suyo ha entrado en esa relacién. La tercera pregunta, dado que Dios entra en mi
tanto como yo haya salido de mi mismo, reza: ;hasta qué punto puedo salir de mi mismo?

Empecemos por la primera cuestién. Si me deshago por completo de mi, si soy
una nada de voluntad, entonces soy como era antes de comenzar cualquier cosa desde mi
conmigo mismo. Como afirma Soudek, en esa instancia, soy “asi como era cuando atin no

1 “La doctrina posterior de Eckhart referida a la radical renuncia a la voluntad humana como condi-
cién necesaria y suficiente para la completa unién de la voluntad con Dios no es sélo expuesta en las
Rede en sus trazos fundamentales, sino (...) ya desarrollada” (ENDERS, 1997, p. 78).

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



83

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

era’ (SOUDEK, 1973, p. 42). Ser “asi como era cuando aun no era’ no puede significar,
desde una perspectiva filoséfica, sino que dejo ser o fluir a través mio no las posibilidades
que yo quiero y elijo ser, por las razones que fuesen, sino aquellas que encuentro en mi
y que me han sido dadas como mi ser por aquello -Dios- que da el ser a todo lo que es.
Cuando obro mi ser de ese modo es, pues, en realidad, Dios (que es el ser, que es lo que da
a cada ser su ser) el que obra mi ser. Siendo de ese modo, soy uno con el ser de Dios y mi
voluntad se vuelve una con la divina. Por eso, desistir de la propia voluntad es, como afirma
Enders, “condicién necesaria y suficiente para la completa unién de la voluntad con Dios”
(ENDERS, 1997, p. 78).

La respuesta a la primera cuestién determina el modo en que habrd de afrontarse
la segunda: la relacién concreta que mantengo con las cosas, cuando me desprendo de mi
propia voluntad y de cualquier interés mio respecto de ellas, no puede sino implicar dejarlas
ser en su ser. Hemos dicho que, cuando me desprendo de mi mismo en mi relacién con las
cosas, me dejo ser lo que soy, esto es, lo que me ha sido dado ser por aquello que me da el
ser. Pues bien, del mismo modo en esa relacién dejo que todas esas cosas sean lo que les ha
sido dado ser: dejo que sean desde si mismas lo que en si mismas son. Quien ha acallado
su voluntad deviene, en su relacién con las cosas, pura receptividad, pura susceptibilidad
para acoger lo que es tal cual es. Por ello, a la esencia del desasimiento, comprendido como
un silenciamiento de la voluntad, pertenece el “dejar ser” (Seinlassen). Coincido en un todo
con Bernhard Welte cuando afirma que del hombre desasido “se puede decir que ¢l deja
que todo sea lo que es y cémo es” (WELTE, 1992, p. 37). De esta suerte, él se relaciona
con las cosas no de una forma “trastornada” (“verkebrs”), sino enteramente nueva y genuina,
en virtud de la cual nada queda atado o aferrado al yo, sino que a todo se le permite ser lo
que es. “Todo puede para él y ante él desarrollarse libremente, sin que él quiera interferir”
(WELTE, 1992, p. 37). Asi, la vastedad de lo que es en el mundo es dejada en libertad para
desplegar su propio ser originario o, dicho de otro modo, para que el potencial de ser latente
en el mundo todo y que el mundo ha recibido desde su principio creativo originario pueda
efectivamente ser. Por ello —porque el hombre cuya voluntad es una con la divina deja que
todo lo que es sea aquello que le ha sido dado ser desde el principio originante que da a lo
que es su propio qué y cémo es— puede afirmarse que “el hombre debe captar a Dios en
todas las cosas”.

Finalmente, se plantea la tercera cuestién. ;En qué medida es posible para un hu-
mano desasirse y efectivamente ser uno con Dios? Eckhart es realista al respecto y sabe que
el desasimiento absoluto nunca se alcanza: “Has de saber que en esta vida nunca hombre
alguno se ha desasido de si mismo hasta tal punto que no hubiese descubierto que él deberia
desprenderse atin mds” (ECKHART;, 1979, p. 57). El desprendimiento propio de la Abge-
schiedenbeit no es un estado que se alcance de una vez y para siempre ni tampoco uno que
alguna vez se consume definitivamente. Antes bien, es una suerte de “idea regulativa” que
orienta la existencia humana hacia su sentido tltimo y que sélo podemos “tocar” en ciertos
instantes de eternidad. En ellos, nuestro obrar se vuelve uno con la accién divina, toda vez

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

que nuestro “ser-en-el mundo” deviene una suerte de “paso” o “a través” por el cual fluye
o rezuma en el mundo la potencialidad de dar y configurar ser que es la divinidad misma
en tanto creatividad®. ;Pero cémo saber si efectivamente nos estamos desprendiendo de
nosotros mismos cada vez mds o no? ¢Cémo reconocer si, a través nuestro, obra Dios, o si,
por el contrario, a través de algtin subterfugio quien sigue obrando es nuestra propia volun-
tad egoista? Eckhart -hasta donde mi conocimiento alcanza- no formula una norma tnica
que permita responder a esa pregunta. Sin embargo, si plantea tres criterios orientativos o
signos decisivos para evaluar si nuestra voluntad desasida se ha vuelto una con la voluntad
de dar y configurar arménicamente el ser de todo lo que es, a través de lo cual se expresa
lo divino, o si, por el contrario, éste no es el caso. El primer criterio lo expone en estos
términos: “Si resulta que no se genera concordia, de manera que una cosa no admite otra,
entonces témalo como un cierto signo de que [nuestro obrar] no procede de Dios. Un bien
no estd en contra de otro, pues segin dijo Nuestro Senor: «Todo reino que estd dividido en
sf mismo, debe perecer» (Lucas 11, 17)” (ECKHART, 1979, p. 92)°. En consecuencia: “Ha
de ser para ti una cierta sefal el hecho de que aquel bien que no admite a otro, ni siquiera
un bien menor, o que lo destruye, no proviene de Dios” (ECKHART, 1979, pp. 92-93). El
segundo signo radica en que el hombre desasido no sélo obra de modo tal que lo que hace
es un bien que se conjuga con todos los demds bienes y que estd, por tanto, en armonia con
el despliegue del ser de todos los demds humanos, sino que, al mismo tiempo, consuma
su propio ser: realiza plenamente sus dones y potencialidades. “Esto es una verdad segura,
pues €l [Dios] nunca toma a un hombre postrado al cual del mismo modo hubiera podido
encontrar en pie; porque la bondad de Dios pretende lo 6ptimo para todas las cosas” (ECK-
HART, 1979, p.93). Si el primer criterio indicaba que el obrar humano desasido es uno con
Dios en cuanto contribuye a configurar la concordia universal, esto es, en cuanto tal obrar
es arménico con el bien de todos los otros hombres; y si el segundo aludia a que ese obrar,
al mismo tiempo, llevaba al hombre en cuestién a la consumacién de sus dones creativos,
el tercero atina y amplia a ambos. Nos dice que el actuar del hombre en verdad desasido
no sélo es para su propia consumacion, ni para la consumacion del género humano, sino
para la consumacién de todos los seres, de la naturaleza entera. “Entonces dije: Dios no es
un destructor de ningdn bien, sino que es un consumador. Dios no es un destructor de la
naturaleza sino aquel que la lleva a la perfeccién” (ECKHART, 1979, p. 93). E inmediat-

amente agrega el Maestro que, si Dios destruyese a la naturaleza, entonces “cometeria para

2 Inspirdndose en la idea de concreatividad de Heinrich Rombach y en un sentido andlogo al aqui
propuesto, Dietmar Mieth observa lo siguiente: “El [Eckhart] parte de concebir a Dios como puro
acto («liter wurkeny). El acto de Dios es creativo, salvifico. (...). La unidad [del hombre con Dios]
en el actuar puede ser caracterizada también como concreatividad, como un «creativo actuar con»”
(MIETH, 2015, p. 115).

3 El criterio aqui establecido por Eckhart presupone el problema de cémo el alma humana en
el actuar puede ser una con la divinidad. No podemos entrar aqui en ésta, que es, tal vez, la
cuestion central de todo el pensamiento eckhartiano,. Hemos, sin embargo, tratado en detalle la
cuestion, sobre la base de la idea de Bernhard Welte de identidad acontecimiental en GARRIDO
MATURANO, 2023, pp 193-213.

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



90

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

con ella violencia e injusticia” (ECKHART, 1979, p. 93). El actuar de Dios y el del hombre
desasido, que es uno con Dios, es, entonces, justo con si mismo, con lo otros y con todas las
cosas. El desasimiento, comprendido sobre la base de estos tres criterios o signos, conduce
a la justicia. Veamos cémo.

1.2 DESASIMIENTO Y JUSTICIA

Alois Haas y Thomas Binotto han observado que “el verbo del alto alemdn medio «abes-
cheiden» significa separarse (sich trennen), segregar (absondern), alejarse de (fortgehen), des-
pedirse (Abschied nehmen), morir (sterben)” (HAAS y BINOTTO, 2013, p. 108). A par-
tir de esta disquisicién semdntica, los especialistas indican que etimolégicamente “bajo el
término desasimiento entendemos un lugar separado y a distancia de los hombres” (HAAS
y BINOTTO, 2013, p. 108); y agregan: “Esta significacién se puede escuchar por completo
en Eckhart, pero ¢l la traslada incluso al dmbito espiritual y alude con ello a la separacién
del alma y del cuerpo” (HAAS y BINOTTO, 2013, p. 108). Cabria preguntarse, entonces,
:qué es lo que se entiende por alma y por cuerpo en el desasimiento y en qué medida el
uno estd separado o alejado de la otra? Si entendemos por cuerpo el obrar concreto material
en el mundo por parte del individuo y por alma la intencién o el querer individual que lo
anima, entonces resulta claro qué es lo que queda segregado del alma humana cuando el
actuar se rige por el desasimiento. “Ya no se hace, entonces, algo bueno porque uno se lo
haya propuesto, sino que se obra sin intencién; y precisamente porque se vive en este desa-
simiento es el obrar bueno” (HAAS y BINOTTO, 2013, p. 110). Lo que queda separado,
pues, en el desasimiento, es perseguir una intencién propia en el actuar. De alli que el obrar
desasido sea uno tal que no quiere nada, que no responde a intencién alguna propia y que
se halla libre de toda perturbacién que lo oriente hacia esto o aquello®. Por ello, el temple
que impera en el desasido es la serenidad (“Gelassenheit”). En el término Gelassenheit, como
es sabido, se halla presente el verbo lassen (“dejar”), y lo que el sujeto deja en el desasimiento
que conduce a la serenidad es a si mismo, a todo propdsito para si, por mds bueno, incluso,
que pueda llegar a parecerle tal propésito. Entonces, cuando me alejo o tomo distancia de
mi mismo y mis propdsitos, en ese mismo instante, tal cual anticipdbamos mds arriba, “dejo
lugar” para que a través mio obre Dios. ;Cémo entender -sin apelar a una actitud confe-
sional- esta afirmacién de que el actuar sin intencién y el sereno abandono de mi y de todo
propésito individual deja lugar para que lo divino se infunda en mi y obre a través mio?
De cara a este interrogante, Binotto y Haas, en el mismo sentido que antes lo hacia Welte,
dan un indicio, a mi modo de ver, determinante, a saber: en el desasimiento “yo debo dejar
imperar a Dios como principio vital en su anonimidad y ocultacién” (HAAS y BINOTTO,

4 “Pero la pretension de ser esto o aquello, no la desea [tener]. Pues quien quiere ser esto o aquello,
quiere ser algo; el desasimiento, en cambio, no quiere ser nada” (ECKHART, 2013, p. 247).

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



o1

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

p. 110). Cuando el desasimiento y la serenidad que él conlleva implican una libertad tal,
respecto de si mismo y de la voluntad del yo, que el desasido renuncia a cualquier tipo de
manipulacién o cdlculo del ser de todo aquello con lo que se relaciona, entonces y sélo
entonces €l deja actuar en si mismo y en todo lo que es al principio vital indeterminable y
anénimo que a todo traspasa, en cuanto a todo da ser y a todo lo hace ser como es. En otros
términos, deja acontecer la divinidad como actividad creativa. A esta indicacién de Binotto
y Haas es menester ponerla en relacién con lo afirmado por Dietmar Mieth, quien, por su
parte, nos dice que el desasido, habiéndose liberado de si mismo y de sus intenciones, “rep-
resenta la actividad del justo que proviene de su ser en Dios” (MIETH, 1969, p. 159). En
tal sentido, bien puede afirmarse que, en el orden humano, una actitud desasida se revela
como la condicién existencial para que la justicia pueda acontecer en el mundo real. Por ello
puede afirmar el propio Mieth que “esta actividad [la del justo] no implica ningtin desprecio
o huida del mundo, sino que sélo se debe ser desprendido en medio del obrar” (MIETH,
1969, p. 159).

La idea de que el acto justo es aquel en el que lo divino obra en el hombre, y aquella
otra seguin la cual el desasimiento es la condicién para que acaezca la justicia, que estaban ya
prefiguradas en las Rede der Unterweisungen, alcanzan su plena expresion en los Sermones
alemanes del Maestro. Asi, en el Sermén Justus in perpetuum vivet ... se nos dice que “el justo
vive en Dios y Dios en €, pues Dios se engendra en el justo y el justo en Dios” (ECKHART,
1979, p. 267). De acuerdo con ello, ser justo, dejar que la justicia acaezca en el mundo, es
dejar que Dios viva en mi y haga algo conmigo en el mundo, de modo tal que mis obras
sean el acontecer mismo de la vida divina. En este sentido, bien puede decirse que, cuando
ocurre tal cosa, Dios se engendra en mi al mismo tiempo que yo me engendro en Dios.
Ahora bien, prosigue el Maestro: “Si Dios debe hacer algo en ti o contigo, entonces td de-
bes primero haber llegado a ser nada” (ECKHART, 1979, p. 267). De eso precisamente se
trata el desasimiento, de haberse convertido en una nada de querer, de tener o de saber. No
queriendo, no sabiendo y no teniendo nada, esto es, separdndose o absolviéndose de todas
las figuras que pueda asumir su “yo puedo”, el desasido llega a ser nada. Mas no se trata de
una nada vacia, de una apatia y obtuso desinterés por el mundo, sino de devenir una suerte
de pura receptividad susceptible, pura transparencia, para que el obrar divino fluya como el
propio obrar del hombre despojado y éste llegue, por esta via, como bien afirma M. Roess-
ner, a “ser apto para la participacién universal en el destino de sus congéneres” (ROESNER,
2015, p. 136). De lo que se trata, pues, es de dejar que emerja en mi una especie de abertura
pre-creatural -una abertura que precede al interés en mi propia autorrealizacién como crea-
tura- y llegar, asi, a ser no mds que una in-stancia en la que se engendra y desde la que vive y
se despliega la creatividad divina. Esto precisamente significa llegar a ser nada y, a la vez, uno
con Dios’ . Solamente desde esa nada, a la que conduce el desasimiento y que nunca puede

?é}oi §1§§ son iguales a nada, ellos solamente son iguales a Dios” (ECKHART, 1979, pp.

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



92

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

ser alcanzada absolutamente, puede Dios hacer algo conmigo en el mundo y, asi, acontecer
la justicia. Sobre el concepto eckhartiano de justicia ahondaremos en lo que sigue.

2.JUSTICIA

2.1 LA JUSTICIA Y EL JUSTO

Segin lo hasta aqui desarrollado, bien puede afirmarse que el acontecer de la justicia se da
o realiza desde el obrar de aquel desasido cuya alma, esto es, cuyo principio vital resulta
infundido por el principio vital, anénimo y oculto, que da y deja ser a todo lo que es. Dicho
sintéticamente: la justicia acontece en el justo. De alli que indagar en la dindmica intrinseca
de esta relacién sea una via privilegiada para acceder al sentido dltimo y a la significacién
ética de la justicia desde el pensamiento eckhartiano. Dicha via la recorre el propio Eck-
hart en el célebre y paradigmdtico comentario al Evangelio segtin San Juan. Se trata de un
paradigma del pensamiento del Maestro porque su esquema resulta andlogo a la relacién
del Padre y del Hijo dentro de la divinidad misma. Asimismo, reproduce la relacién entre
la divinidad originaria y el desasido, quien, a su modo, ha devenido también hijo de Dios.
En el comentario escribe el Maestro: “Primeramente consta que el justo como tal estd el
mismo en la justicia. ;Cémo podria precisamente ser justo si ¢l fuese exterior a la justicia,
si estuviese separado y afuera de la justicia?” (ECKHART, 1936, p. 13). Ante todo, el pas-
aje deja en claro que la unificacién del justo y la justicia no es una unificacién sustancial,
sino acontecimiental, es decir, que el justo es uno con la justicia en tanto es justo y obra
justamente, y no en tanto es otra cosa. Consecuentemente, queda en claro también que él
no es justo como una propiedad sustancial suya, sino -reitero- que lo es cuando “estd” en la
justicia, es decir, cuando hace ser u obra la justicia, que es aquello que lo hace justo. En el
instante que obra justamente estd en la justicia, pero la justicia lo excede, cual si fuera “una
capacidad potencial originaria [urspriingliche Miichtigkeit] que se actualiza en el hombre en
la medida en que rige [en él]” (WELTE, 1992, p. 1419. El justo es, pues, en la justicia no en
el sentido de que puede determinar por si mismo o ser el origen de lo que es justo, sino en el
de que su actuar vive de ella, en tanto es movido y sostenido por ella. El justo deviene asi la
justicia misma, pero s6lo en el instante en que él la expresa y deja que esa capacidad poten-
cial originaria de hacer acontecer el ser de cierto modo efectivamente acontezca en su obrar.
Por ello escribe el dominico: “El justo es el verbo de la justicia, a través del cual la justicia se
expresa y manifiesta’. (ECKHART, 1936, p. 13). Y continta: “El justo, proviniendo de la
justicia y generado desde ella es, por ello mismo, distinguible de ella” (ECKHART, 1936, p.
14). El justo es engendrado como tal por el acontecer de la justicia. De alli que su relacién
con ella sea comparable con una instancia a través de la cual se desarrolla un proceso que
la excede, pero que necesariamente incluye esa instancia como momento del proceso. Un

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



9

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

brote no es un 4rbol, pero no puede darse sin el drbol que lo genera y del cual nace, asi como
el drbol no puede desplegarse sin generar brotes. En un sentido andlogo, “el justo es retofio
e hijo de la justicia” (ECKHART, 1936, p. 14). La filialidad del justo significa, entonces,
dos cosas. Primero que ¢l no es el origen de la justicia, sino que el acontecer de ésta en él lo
vuelve justo, de manera que resulta engendrado como justo por la justicia. Desde este punto
de vista, en tanto él no puede engendrar la justicia ni disponer de lo que la justicia sea, sino
que la justicia dispone del cardcter justo de su obrar y lo engendra a ¢l como justo, él es dif-
erente de la justicia. Pero, en segundo lugar, si bien desde el punto de vista de la capacidad
de engendrar un modo de darse del ser como justo ¢él es distinto de la justicia, cuando su
obrar se vuelve una instancia o retofio de ese modo de ser, él se vuelve idéntico a la justicia
misma. Esta identidad en la no identidad sustancial es lo que podemos llamar identidad
acontecimiental entre el justo y la justicia o, dicho de otro modo, la identidad equivale a
la subsuncién del obrar del justo en el proceso de realizacion de la justicia. Sin embargo,
la cuestién central sigue oscura. Sabemos que la justicia no es el resultado de una decisién
humana ni puede, por tanto, ser identificada con un derecho positivo. Sabemos, también,
que la justicia es un proceso que excede al hombre, aunque éste, cuando se haya desasido
de si, se subsume en ella como una instancia suya. Pero no hemos podido determinar la
indole de esa potencialidad originaria que excede al hombre y llamamos justicia. Al respec-
to, mds adelante en su comentario, Eckhart da un indicio decisivo que se deja articular, a
mi modo de ver, con lo desarrollado en los sermones alemanes. Luego de recalcar que el
justo, en cuanto existe en la justicia es la justicia inengendrada misma, escribe el Maestro:
“Pues lo que vive en sentido propio es lo que no tiene principio. Porque todo lo que tiene
el principio de su actividad a partir de otro, como otro, no vive propiamente” (ECKHART,
1936, p. 16). De acuerdo con ello, el justo es tal cuando su vida, como la propia justicia, no
es engendrada por otra cosa que por la justicia misma. Ahora bien, no ser engendrado por
otro ni tener el principio de la propia actividad fuera de si equivale a vivir verdaderamente,
pues lo verdaderamente viviente tiene el origen del despliegue de su ser en su propio ser y
se desarrolla desde si mismo. La conclusién que es posible extraer de aqui es que la vida que
fusiona o “idemiza”® al justo con la justicia es aquella actitud vital que “deja” o “permite” o
“es para” que todo lo que vive pueda desplegar su ser desde su propio ser y no desde la vol-
untad de otro. Asi comprendida, bien puede afirmarse que la justicia en la que vive el justo
se realiza en el despliegue desde si y por si mismo del ser y de las potencialidades de ser de todo lo

6 Dietmar Mieth, a mi modo de ver con total acierto, describe esta fusién entre la vida del justo, cuyo
principio vital se haya en la justicia, y la justicia, que vive en la vida del justo, apelando al concepto
de “idemidad” procedente de la ontologia estructural de Heinrich Rombach. Escribe el eckhartista:
“Pues vida en este sentido no significa ser sostenido por otro como una marioneta, sino ser idémico
con aquello que estd en ella. Aqui se revela Meister Eckhart como fuente del pensamiento estructural
de Rombach” (MIETH, 2020, p. 104). Recordemos que, para Rombach, “idemidad” no mienta la
actitud de alguien que decide identificarse con algo distinto de si, por ejemplo, con una idea politica
o religiosa. Antes bien, quien se “idemiza” con su actuar no lo hace voluntariamente, sino que, para
él, como para el artista que no puede ser sin realizar la obra que late dentro suyo, la realizacién de su
obra es su vida misma.

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



94

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

que es tal cual es. Ella, entonces, equivale al despliegue de una cierta creatividad primigenia
0 “capacidad potencial originaria”, insita en lo que es como su ser mds propio. La justicia
se darfa, pues, como el desarrollo o la actualizacién de una creatividad que, en tanto pura
potencialidad, en si misma resulta indeterminable e informe. Sin embargo, en tanto insita o
difundida en todas las cosas, de modo tal que a todas ellas les da su propio ser y figura, sin
agotarse en ninguna figura ni en ningan ser, resulta también y al mismo tiempo supra-forme.

Desde esta clave de lectura es posible también interpretar el desasimiento como hun-
dimiento del hombre en Dios. En efecto, el desasido se vuelve a s mismo una nada. No es
ya su voluntad la que conforma su ser a partir de perseguir cualquier finalidad que oriente
y dé forma a su vida desde fuera de si mismo. Por ejemplo, desde prejuicios sociales, desde
la opinién publica o, simplemente, desde una comprensién del ser y de la existencia y de
ciertos “valores” o “logros” que se le imponen como metas naturales suyas, pero que en
realidad lo mueven desde afuera de si mismo. Justamente, volviéndose en este sentido una
nada, abandonando todas las figuras o formas de existencia que se le ofrecen, él se encuen-
tra con aquello que él en si mismo y desde si mismo puede ser, con aquello que le ha sido
dado ser. Entonces, “despierta su vida desde si misma y por si misma y sin voluntarismo ni
arbitrariedad” (WELTE, 1992, p. 144). Entonces también, Dios -aquel principio vital que
da a cada cosa su ser y las posibilidades de desarrollo de ese ser en conjunto con los demds
seres- nace en €l y él nace en el corazén de Dios mismo. Asi, dos corrientes de vida refluyen
una en otra y forman un mismo torrente: la creatividad universal que todo atraviesa y que,
informe en si misma, a todo da su propio ser y figura, fluye a través de la vida del desasido,
como la justicia fluye a través del justo. Y, asi como la vida del desasido fluye como instancia
del desarrollo de la corriente creativa y dadora de ser que posibilita a cada momento que el
mundo sea, asi también el justo fluye a través de la justicia.

Desde esta clave de lectura, también, es posible retomar la idea cldsica de justicia, que
Eckhart toma de Justiniano, segin la cual “justo es aquel que a cada uno da lo que es suyo”
(ECKHART, 1979, p. 182). A cada ser y a cada congénere -no a algunos si y a otros no-,
porque la creatividad infinita se despliega en las potencialidades finitas de zodos los seres.
Por ello, los mismos tres signos arriba referidos, que indicaban que el obrar del hombre estd
encaminado al desasimiento, senalan también aquel obrar regido por la justicia y en ella
engendrado.

2.2 DIOSY LA JUSTICIA

Justo es, para Eckhart, entonces, aquel que da a cada uno lo que es suyo. En consecuencia,
el justo por excelencia es aquel que le entrega a Dios lo que es de Dios. Ese es el justo por
antonomasia, porque Dios es aquel que le da lo suyo a todos los demds seres, toda vez que
les da su existencia y las posibilidades de llegar a ser lo que son. El justo por excelencia le da,
entonces, a Dios lo suyo. ;Pero qué es de Dios? Responde el Maestro: “De Dios es la honra”

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



95

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

(ECKHART, 1979, p. 182). ;Quiénes son -nos podriamos primero preguntar- los justos
que honran a Dios? Y, por supuesto, cabe también preguntarse ;en qué consiste honrar al
Altisimo? En la respuesta a la primera pregunta ya habiamos hurgado: el desasimiento es
la condicién existencial de la justicia y los desasidos son los que honran a Dios. Eckhart lo
reafirma: “[Los justos] son aquellos que se han desprendido enteramente de si mismos y no
buscan en absoluto lo suyo en cosa alguna (...). De tales hombres Dios recibe honor y ellos
honran a Dios en el sentido propiamente dicho y le dan lo que le pertenece” (ECKHART,
1979, p. 182). La segunda pregunta recibe un indicio decisivo para su respuesta en el ser-
moén Haec dicit dominus: honora patrem tuum. Honra a Dios, dice el Maestro, “quien tiene
presente la gloria de Dios en todas las cosas” (ECKHART, 1979, p. 265). Es decir, justo es
quien le da a Dios su gloria u honra y tiene presente que la gloria de Dios eszd en todos los
seres. De acuerdo con lo precedente ser justo significa tener presente a cada instante que
Dios acontece en el desarrollo conjunto de todas las cosas y los seres segtin su naturaleza,
segtin lo que a ellas en sf mismas les ha sido dado ser; y ello con independencia (desasido de)
de los beneficios o utilidades que pudiera reportarme su ser. Ahora bien, ese “tener presente”
(“4m Auge haben”) no debe entenderse -aunque también lo incluya- tan sélo como un pa-
sivo contemplar el ser de lo que es tal cual es, sino como tener una actitud vital tal, que mi
ser entero vive y obra para que todas las cosas, en las que habita la gloria de Dios, puedan
efectivamente desarrollarse desde si tal cual ellas, como obra divina, son. Por ello mismo, en
el sermén lusti vivent in acternum puede afirmar Eckhart que los justos son “aquellos que
aceptan todas las cosas de Dios [considerdndolas] como iguales, sean como fuesen, grandes
o0 pequenas, agradables o desagradables, y, por cierto, como del todo iguales, sin tenerlas por
mds ni por menos, tanto la una como la otra” (ECKHART, 1979, p. 183). Asi comprendi-
da, la justicia es siempre total y nunca una cuestion individual. El justo vive de modo tal que
su existir se integra en el desarrollo del ser de todo aquello con lo que se relaciona. Ello es
concretamente lo que significa dar a cada uno lo suyo, a saber, dejarle ser aquello que cada
cosa es. Al mismo tiempo, ello es también lo que significa honrar a Dios, pues Dios estd
en todos los seres en tanto principio vital del que ellos reciben su poder existir y sus posib-
ilidades de ser. Por lo tanto, el justo ha de aceptar también la finitud propia de cada cosa
y los limites que impongan a su propia voluntad y apetencias el desarrollo de todas ellas.
Eckhart es claro al respecto: “Los justos no tienen ninguna voluntad propia, lo que quiera
Dios les da a ellos lo mismo, no importa cudn grande sea la adversidad [que les implique]”
(ECKHART, 1979, p. 183). Segtn este pasaje, podemos advertir que, para dar a cada uno
lo suyo y honrar asi a Dios en todas las cosas, el justo debe estar dispuesto al sacrificio de
sus apetencias temporales. Mas es precisamente ese sacrificio lo que le permite vivir en lo
eterno, pues lo eterno no es, por supuesto, su propia figura individual ni la figura de ningin
otro ente’. Antes bien, lo eterno es el ser mismo como indeterminable capacidad creadora

7 En este sentido afirma Martina Roesner, con razén, que “la cuestién del mds alld en el senti-
do del destino humano individual después de la muerte no constituye para Eckhart tema alguno”
ROESNER, 2020, pp. 183-184).

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



96

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

que da a todo lo que es su ser y figura. En tal medida, viviendo para dejar ser a todo lo que
es, y para que, asi, en todo se pueda manifestar la capacidad creativa que lo divino es, el ser
humano justo honra a Dios y vive en lo eterno. Su vida se subsume en la eterna creatividad,
en si misma indeterminable e informe®, pero que lleva en si la potencialidad de ser de todas
las figuras (supra-forme) del mundo; y que da a todo en todo tiempo y lugar su ser, su deter-
minacién y su figura. En efecto, iusti vivent in aeternum, no tanto porque su vida individual
sea eterna, sino porque son unos con el fluir o rezumar eterno del ser y la vida. Desde esta
perspectiva cobra un nuevo significado la respuesta, precisamente justa, que, segin Eckhart,
debe darse a la pegunta ;por qué vives?, a saber: “Por la vida misma” (ECKHART, 1979, p.
184). Aqui el por (um) significa, a la vez, “por” y “para”. Tal vez también, desde esta misma
perspectiva, pueda resignificarse la afirmacién del Maestro segtin la cual “si el ser de Dios
es, pues, mi vida, entonces el ser de Dios debe ser mi ser” (ECKHART, 1979, p. 184). Y
lo es, en el sentido de que el ser de Dios -su divinidad- acontece como mi ser cuando mi
vida se idemiza con la obra misma de la vida, que se despliega eternamente, en todo sitio y
a cada instante.

Las afirmaciones precedentes nos introducen a la idea que, segiin mi modo de ver,
resulta decisiva para comprender el sentido ontogénico tltimo de la nocién eckhartiana
de justicia y a la relacién esencial que ésta mantiene con la divinidad, al menos cuando se
lee al Maestro desde una perspectiva filoséfico-cosmoldgica. Entenderfamos de un modo
insuficiente esta cuestién de la justicia y su relacién con la divinidad si pensisemos a Dios
como un ente diferente de la justicia, que establece, no se sabe muy bien en funcién de qué,
aquello que es justo y aquello que no; y que luego fija sus dictdmenes en un cédigo positivo,
cuyo cumplimiento satisface nuestra pretensién de proclamarnos justos ante el mundo.
Menos atn la entenderfamos si supusiésemos que algo es justo no en si mismo, sino que
lo es porque Dios lo dice. No se trata aqui de representarse a Dios, cuyo ser, para Eckhart,
trasciende toda determinacién y forma. bajo la figura de un juez humano que dictamina
lo que es justo o no. No es que Dios sea justo, sino que Dios, el acontecer mismo de la
divinidad, y la justicia son lo mismo, son idémicos. Esta es, precisamente, la idea decisiva.
Escribe el dominico en el sermén Justus in perpetuum vivet et apud dominum est merces eius:
“Pues Dios es la justicia. Por ello: el que es en la justicia es en Dios y es Dios” (ECKHART,
1979, p. 268). Aqui se advierte la idemidad plena entre Dios, concebido no como alguien
que dispone lo que es justo, sino como el darse de la justicia misma, y el justo, que es Dios,
en cuanto su vida es una instancia del acontecer de esa justicia. Por ello Dios no impulsa al
justo a obrar desde afuera, por ejemplo, imponiéndole codigos y leyes, pues en ese caso sus
obras estarfas muertas. Antes bien, sus obras viven cuando Dios lo impulsa desde dentro,
desde lo mds intimo de su alma, es decir, cuando la justicia es su vida misma y sélo como
justo vive. Entonces el justo es en Dios y es Dios, porque deja que acaezca lo divino, lo que

8 “Il,zées)encia de Dios no es igual a nada; en él no hay imagen ni forma.” (ECKHART, 1979,
p- 185).

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



7/

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

lleva todo a su consumacién armoénica en el mundo o, lo que es exactamente lo mismo,
porque deja que acaezca la justicia, pues Dios es la justicia misma’. Y hasta tal punto lo es
que Eckhart puede afirmar lo siguiente:

Los hombres justos toman tan en serio la justicia que, si Dios no
fuera justo, El no les im-portaria un bledo; y se mantienen tan
firmes en la justicia y se han desasido tan enteramente de si mis-
mos, que no prestan atencion ni al tormento del infierno ni al
regocijo del reino de los cielos ni a cosa otra alguna (ECKHART,
1979, p. 183).

De acuerdo con ello, no me parece un desatino sostener que no es Dios quien hace
algo justo, sino que /a justicia misma es divina, su acontecer es el acontecer de la divinidad.
Por esto mismo lo tinico que le importa al que se toma en serio la justicia es que la divinidad
acontezca, que la justicia se dé; y en poco o en nada le va obtener a través de sus obras un
premio o un castigo: la beatitud del reino de los cielos o los fuegos del infierno abismal. El
no intenta seducir a Dios o evadir la ira divina con obras justas. La justicia no es un medio
para llegar a Dios, sino que quien vive justamente ya estd en Dios y es uno con Dios, porque
Dios no es el juez, sino que es la justicia misma. Y la justicia divina acontece ahora, en su
vida y como su vida, no en el Juicio Final, del que poco o nada se ocupa el Maestro en sus
sermones. Ella acontece a cada instante, cuando el principio vital, innominable e indeter-
minable, que atraviesa el universo entero, hace que cada cosa sea y alcance su verdad, la
plenitud posible para su figura, pues “justicia es esto: la causa originaria de todas las cosas
en la verdad.” (ECKHART, 1979, p. 201). Y si tal cosa es la justicia, entonces justo es aquel
cuya vida se idemiza con la actividad que esa causa originaria es. Por lo tanto, un hombre
que lleva una vida tal no busca en nada lo suyo ni salir favorecido en ningtn juicio. No bus-
ca -nos dice Eckhart- “nada en Dios ni en las creaturas, [pues] vive en Dios y Dios vive en
él” (ECKHART, 1979, p. 204). Y continta el Maestro: “A un hombre tal le resulta plicido
abandonar todas las cosas y desinteresarse de ellas, y [al mismo tiempo] es para él una alegria
llevar todas las cosas hasta su médximo potencial” (ECKHART, 1979, p. 204). Ello implica
una actitud ética en la vida y un compromiso social y ecoldgico.

9 Se ha afirmado que “a pesar de todas las restricciones para cualquier otra denominacién con «jus-
ticiay Eckhart da a Dios un nombre pars pro toto, que logra asir el mds puro ser de Dios en si
mismo” (MIETH, 2014, p. 52). Estoy de acuerdo si con pars pro toto no se entiende un nombre
que pretenda determinar la esencia dltima innombrable de la divinidad, sino describir su acontecer
en el mundo.

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



98

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

CONCLUSIONES

Como hemos visto, Eckhart afirma tanto que justicia es dar a cada uno lo suyo como honrar
a Dios. En realidad, se pueden sostener ambas cosas a la vez, porque las dos aseveraciones
son idémicas: acaecen y s6lo pueden acaecer conjuntamente como lo mismo. Si honrar a
Dios y dar a cada uno lo suyo son lo mismo, ello se debe a que Dios es “aquello” que a cada
instante y en todo sitio estd dando a cada uno lo suyo, a saber, su existencia y su figura. Asi
concebida, como pura actividad aconteciente en todo, Dios, en su esencia tltima, en su
divinidad misma, no puede ser asido por ningtin nombre ni ninguna determinacién, por
eso es informe, pero, a la vez, es aquello que a todo da su existencia y figura, sin agotarse el
mismo en ninguna figura. De alli que pueda ser a la vez informe y supraforme. El acontecer
de la divinidad como creatividad ontogénica, a la vez informe y supraforme, que da a todo
lo que es su ser y a la totalidad del mundo su cardcter cdsmico, es, pues, el fundamento
de la justicia. Pero no debe entenderse este fundamento como algo distinto de lo fundado,
como si se tratara de un fundamento 16gico o de una causa eficiente que puede separarse de
aquello que funda. La justicia, segin nuestra interpretacion de Eckhart, no se funda de este
modo en Dios. El fundamento es actual o acontecimiental: lo fundado se da en el mismo
darse o acontecer del fundamento. El darse de la divinidad es justicia. “Dios es la justicia”.
Por ello, la consumacién de la justicia, equivalente al imperio absoluto de la divinidad en
todas las cosas, apunta a lo que llamamos Reino o Redencién: una totalidad arménica en la
que el desarrollo de las posibilidades de ser de cada uno de los entes esté en consonancia con
y s6lo sea posible sobre la base del desarrollo de las posibilidades de ser de todos los demis.
De hecho, el propio Eckhart lo da a entender al advertir acerca de los tres signos, arriba
referidos, de que el obrar de un hombre es un obrar desasido.

Si esto es asi, s6lo puede ser justo quien se vuelve uno e idémico con este acontecer de
la divinidad en todos los seres, es decir, cuando el existente no es para si, sino para “dejar ser”,
de acuerdo con la acertada expresién de Welte, todo lo que es. Por eso el desasimiento de si,
la sustitucién del yo puedo por el sacrificio de si y el ser para todo y todos, es la condicién
existencial ineludible de la justicia. Ahora bien, ;cé6mo, concretamente, soy para dejar que
todo sea? ;Cémo me idemizo con el acontecer de Dios como justicia? Esta pregunta abre la
cuestion de las implicaciones éticas, es decir, de la actitud ética concreta que es requerida de
cada individuo por la concepcién eckhartiana de justicia.

Lo primero que debe tener en cuenta el tratamiento de tal cuestién es la obviedad
de que la totalidad no se le da al existente nunca de manera absoluta, sino en una situacién
especifica. Dejar ser a todo lo que es significa, concretamente, dejar ser a fodo aquello que
me sale al encuentro en una situacion determinada en la que ya siempre estoy. De alli que
la ética inherente a la concepcidn eckhartiana de justicia implique, necesariamente, por un
lado, una existencia dispuesta a sacrificar la primacia del “yo quiero poder” como principio
orientador del actuar en sociedad, pero, también, por otro, la renuncia a articular la situ-

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



9

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

acién social concreta en funcién de la negociacién entre grupos de intereses con el objeto
del beneficio de unos y del perjuicio de otros. Antes bien, de lo que se trata es del despliegue
conjunto e interactivo de las potencialidades de los seres que configuran una determinada
situacion, esto es, de fodo aquello y aquellos que puedan concernir a un sujeto. Martina
Roesner también afirma la dimensién ético-universalista de la filosofia eckhartiana y con-
sidera que, en el caso del justo, “la meta primaria de su obrar es el nexo vital universal de
todos los seres racionales” (ROESNER, 2020, p. 160). Ese nexo vital bien puede entenderse
como “un organismo comun en el que todos los miembros se hallan orientados hacia un fin
comun universal de cuya realizacién todos se benefician” (ROESNER, 2020, p. 160). La
estudiosa constata que, sobre la base de estos presupuestos, la doctrina eckhartiana puede
considerar como modelo de la sociedad a “la definicién de la iglesia como el cuerpo mistico
de Cristo” (ROESNER, 2020, p. 160). En mi caso estoy de acuerdo, con tres salvedades.
En primer lugar, en insistir, para darle facticidad a la dimensi6n ética universal de la nocién
eckhartiana de justicia, en que ella se realiza en una situacién concreta, que, por cierto,
resulta siempre ampliable potencialmente a la totalidad universal de los seres, pero que,
por lo pronto, se presenta como mi dmbito de concernencia en el que se efectiviza el desa-
simiento. En segundo lugar, que la idea de una comunidad orgdnica, en el que cada ser es
para el desarrollo conjunto y arménico de las potencialidades de ser de todos los seres, es
lo que determina el modelo de la iglesia y lo que hace que la iglesia sea iglesia de (genitivo
subjetivo) Dios en tanto justicia; y no la iglesia fictica, que siempre es una iglesia de algunos
particulares, lo que constituye el modelo de la comunidad a la que se ordena el obrar del
justo. De algtin modo, la propia erudita coincide con esta perspectiva, cuando escribe que
el Maestro “no ve limitada esta ligazén vital [la de la comunidad orgdnica] a la comunidad
de los bautizados, sino que la aplica a la humanidad toda” (ROESNER, 2020, p. 160). Es
aqui donde senalo mi tercera salvedad: no s6lo a la humanidad toda, sino al conjunto de los
seres, porque Dios es comprendido como el consumador de la naturaleza en su conjunto.

Asi vistas las cosas, la unidad vital y acontecimiental o, si se me permite una vez mds
utilizar el término rombachiano, la “idemizacién” del actuar humano con el de la divinidad,
que se cumple por antonomasia en la justicia, no se realiza como un éxtasis o arrobamiento
sobrenatural. Antes bien, tal unidad desemboca en una actitud ética que asume como fin e
idea regulativa del actuar del yo el desarrollo de cada sociedad y ambiente concreto como
un plexo vital arménico, en el cual cada humano, para poder ser, se atina e integra con to-
dos sus congéneres y con todos los otros seres que dan existencia y figura a ese escorzo del
mundo en el que le ba sido dado vivir. Desemboca, para decirlo en términos actuales, en un
compromiso social y ecolégico con la justicia.

Tan solo con mirar las ideologias imperantes a nuestro alrededor advertiremos una
circunstancia hasta cierto punto paradojal, a saber, que las ensefianzas del Maestro son hoy,
tal vez, mds actuales y necesarias que nunca; al tiempo que podremos percatarnos de que lo
que ficticamente nos separa de ellas es mucho mds que setecientos afios.

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



100

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

DIEZ, Ricardo. (2014). “El Sermén VI del Maestro Eckhart”. Cuestiones Teoldgicas.
Vol. 41, nX 95: 25-40.

ECKHART, Meister (1936). Die deutschen und lateinischen Werke. Band III, Stutt-
gart: 1936 ss.

ECKHART, Meister (1979). Deutsche Predigte und Traktaten, editado y
traducido por Josef Quint, Ziirich: Diogenes Taschenbuch.

ECKHART, Meister (2013). “Del Desasimiento”, en (idem) Tratados y
sermones. Obras Alemanas, trad. Ilse Teresa Massbach de Brugger. Buenos Ai-
res: Las cuarenta, 243-260.

ENDERS, Markus (1997). “Die Rede der Unterweisungen: Eine Lehre
vom richtigen Leben durch einen guten und vollkommenen Willen” en Meister
Eckhart: Lebens-Stationen — Rede-Situationen, ed. por K. Jakobi. Berlin: Akad-
emie Verlag, 69-92.

GARRIDO MATURANO, ANGEL (2023), “Eternidad dindmica. Una lec-
tura cosmoldgica de la union de la deidad y el alma en los Sermones Alemanes
del Maestro Eckhart”, en La relacion Padre-Hijo en el pensamiento medieval,
ed. por R. Diez. Buenos Aires: Ancba, pp. 193-213.

HAAS, Alois y BINOTTO, Thomas (2013). Meister Eckhart: der
Gottsucher. Aus der Ewigkeit ins Jetzt, Freiburg: Kreuz Verlag.

HEIDEGGER, Martin (1995). Gesamtausgabe Band 60. Phdnomenologie
des religiosen Lebens, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann.

MIETH, Dietmar (1969). Die Einheit von vita activa und vita contemplati-
va in den deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes
Tauler, Regensburg: Friedrich Pustet.

MIETH, Dietmar (2014). Meister Eckhart, Miinchen: C. H. Beck.

MIETH, Dietmar (2015). “Meister Eckhart als Spirituelles Vorbild und theolo-
gische Herausforderungen” en Meister Eckhart und Bernhard Welte. Meister Eckbart als In-
spirationsquelle fiir Bernhard Welte und fur die Gegenwart, ed. por M. Enders. Berlin: Litt,
103-118.

MIETH, Dietmar (2020). “«Idemitit». Zum Konzept Meister Eckharts in seinen
selektiven Kommentar zum Johannesevangelium”. Journal of the Bibel and its reception. Vol.
17,n°1: 91-113.

ROESNER, Martina (2014). Ich-Logos-Welt. Der egologische Ansatz der Ersten Philos-
ophie bei Meister Eckhart und Edmund Husserl, Freiburg/ Miinchen: Alber.

ROESSNER, Martina (2015). “Selbstentduflerung und Selbstverleugnung bei Meis-
ter Eckhart unter besonderer Beriicksichtigung seines lateinischen Schriftwerks”, Meister

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



101

Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogenica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Eckhart und Bernhard Welte. Meister Eckhart als Inspirationsquelle fiir Bernhard Welte und fur
die Gegenwart, ed. por M. Enders. Berlin: Litt, 119-141.

SOUDEK, Ernst (1973). Meister Eckhart, Stuttgart: Metzler.

WELTE, Bernhard (1992). Meister Eckhart. Gedanken zu seinen Gedanken, Freiburg/
Basel/ Wien: Herder.

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024



Desasimiento y justicia. La condicién existencial, la Angel Enrique Garrido Maturano
esencia ontogeénica y las implicancias éticas de la
justicia a partir del pensamiento de Meister Eckhart

Angel Enrique Garrido Maturano;
Doctor en Filosoffa y Letras por la Universidad de Buenos Aires; Investigador Principal del Insti-
tuto de Investigaciones Geohistoricas de Resistencia (IIGHI), dependiente del Consejo Nacional

de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET). ORCID: 0000-0002-0509-6692; correo
electrénico: hieloypuna@hotmail.com

DOI: 10.26512/2358-82842024e59667
This work is licensed under a Creative Commons Attribuition 4.0 Internacional License.

102

Revista Brasileira de Filosofia da Religido, v. 11, n. 2, 2024


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	_Hlk207902145
	_Hlk207735719
	_Hlk207908847

