
Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 10, n. 2, 20238

A RELIGIÃO COMO MERCADORIA: COMO O 
CAPITALISMO REDEFINIU A EXPERIÊNCIA 
RELIGIOSA1

RELIGION AS COMMODITY - HOW CAPITALISM 
REDEFINED RELIGIOUS EXPERIENCE

Adriano Soares de Sousa

Resumo: Esse artigo investiga o processo da transformação da religião em um dispositi-
vo funcional do capitalismo contemporâneo a partir da hipótese formulada por Walter 
Benjamin de que o capitalismo opera como uma religião. Utilizando conceitos de outros 
filósofos, como o de Indústria Cultural de Adorno e Horkheimer e de psicopolítica digital 
de Byung Chun-Han, analisamos a mercantilização da fé a espetacularização da experiência 
religiosa e sua captura pelas redes sociais. Argumenta-se que a fé ao ser moldada pela lógica 
de consumo e de performance, sofre um esvaziamento de sua autenticidade e de seu poten-
cial crítico. Por fim, propõe-se um caminho de resistência possível no interior do próprio 
fenômeno religioso, por meio da revalorização do silêncio, da alteridade e da espiritualidade 
não utilitarista.
Palavras-chave: Fé; Indústria Cultural; Mercantilização; Religião.

Abstract: This article investigates the process of religion’s transformation into a functional 
device of contemporary capitalism, based on Walter Benjamin’s hypothesis that capitalism 
operates like a religion. Drawing on concepts from other philosophers, such as Adorno and 
Horkheimer’s Cultural Industry and Byung Chun-Han’s digital psychopolitics, we analyze 
the commodification of faith, the spectacularization of religious experience, and its capture 
by social media. We argue that, when shaped by the logic of consumption and performance, 
faith suffers a drain on its authenticity and critical potential. Finally, we propose a possible 
path of resistance within the religious phenomenon itself, through the revaluation of silen-
ce, otherness, and non-utilitarian spirituality.
Keywords: Faith; Cultural Industry; Commodification; Religion.

1 Texto apresentado XI Congresso Internacional da Associação Brasileira de Filosofia da Religião 
com o tema: Religião e Cultura: Deus em uma sociedade Pluralista. O congresso foi realizado entre 
26 e 29 de Maio, sendo que a apresentação desse texto foi no segundo dia de Congresso.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 20249

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

INTRODUÇÃO

A relação entre religião e capitalismo tem sido amplamente debatida na filosofia e na teoria 
crítica. Walter Benjamin, em sua obra fragmentária O Capitalismo como Religião2, argumen-
ta que o capitalismo não apenas tem elementos religiosos, mas opera como uma religião 
sui generis3, onde a culpa nunca é redimida e o culto é contínuo. Este artigo propõe uma 
inversão dessa tese: ao invés de analisar o capitalismo como religião, examinaremos a re-
ligião em forma de capitalismo. Para isso, recorreremos ao conceito de indústria cultural, 
conforme desenvolvido por Theodor Adorno e Max Horkheimer, para demonstrar como a 
experiência religiosa tem sido moldada pela lógica mercadológica na contemporaneidade.

O capitalismo deve ser visto como religião, isto é, o capitalismo está es-
sencialmente a serviço da resolução das mesmas preocupações, aflições 
e inquietações a que outrora as assim chamas religiões quiseram ofere-
cer respostas. (BENJAMIN,2023 p.21)

A religião, ao se submeter às regras do capitalismo, assume suas formas de produção, 
circulação e consumo. Igrejas são geridas como empresas, pastores e líderes espirituais tor-
nam-se marcas, e a fé é transformada em mercadoria. Esse fenômeno pode ser observado 
no crescimento do evangelicalismo midiático, no sucesso de megatemplos e no mercado de 
produtos religiosos, desde livros e músicas até itens supostamente milagrosos. Assim como 
a indústria cultural converte arte em entretenimento superficial, a religião, sob o capitalis-
mo tardio, se transforma em um espetáculo, onde a experiência do sagrado é mediada pelo 
consumo.

Adorno e Horkheimer alertam que a indústria cultural não apenas padroniza a cul-
tura, mas também domestica o pensamento crítico e a subjetividade. No contexto reli-
gioso, isso se manifesta na transformação dos rituais em eventos midiáticos, na conversão 
da oração em slogan e na transformação do fiel em consumidor. O culto deixa de ser um 
espaço de transcendência e torna-se um produto de entretenimento, reproduzindo a lógica 

2 A crescente assimilação da religião à lógica de mercado é um dos traços mais intrigantes da moder-
nidade tardia. Longe de desaparecer sob a secularização, a religião se reconfigura como dispositivo 
cultural e simbólico de gestão dos afetos e da subjetividade. Walter Benjamin, em um fragmento 
escrito em 1921, já antecipava essa mutação ao afirmar que o capitalismo opera como uma religião 
— uma religião sem redenção, fundada na culpa e no desespero. Este artigo parte dessa provocação 
para analisar como, no capitalismo contemporâneo, a fé se torna mercadoria, espetáculo e produto 
de consumo, especialmente por meio da indústria cultural e das redes sociais digitais.

3 O termo “religião sui generis” refere-se a uma conceção da religião como sendo única, peculiar e 
irredutível a outras formas de atividade humana ou fenómenos sociais. Em outras palavras, a religião, 
nesse sentido, não é meramente um conjunto de crenças ou práticas, mas uma força e uma experi-
ência próprias que elevam o indivíduo e o transportam para um plano de existência distinto da vida 
profana. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202410

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

mercadológica da oferta e da demanda. A fé, que deveria se orientar para uma dimensão 
outra, é capturada pelos imperativos do mercado e reconfigurada como um bem de con-
sumo acessível a quem puder pagar.

Essa subordinação da religião ao capitalismo tem implicações profundas. Em pri-
meiro lugar, dissolve a distinção entre o sagrado e o profano, tornando a experiência reli-
giosa indistinguível de outras formas de consumo. Em segundo lugar, reforça a alienação do 
sujeito, que busca a transcendência em um sistema que só lhe oferece simulacros do divino. 
Por fim, ao absorver a lógica de mercado, a religião perde sua capacidade crítica e profética, 
tornando-se um mecanismo de reforço da ordem estabelecida.

A conclusão do artigo enfatiza que, embora a apropriação capitalista da religião seja 
um fenômeno global, isso não significa que a experiência religiosa autêntica tenha desa-
parecido. Pelo contrário, pode haver espaços de resistência dentro do próprio fenômeno 
religioso, onde a fé possa ser vivida de maneira não mercantilizada. Ao inverter a tese de 
Benjamin, este artigo busca não apenas analisar a religião em forma de capitalismo, mas 
também refletir sobre as possibilidades de transcendência dentro de um sistema que tende 
a colonizar todas as esferas da vida.

A RELIGIÃO COMO FORMA DE CAPITALISMO

A partir do momento em que o capitalismo não apenas influencia a religião, mas determi-
na sua forma de existência, somos confrontados com um fenômeno de grande impacto: a 
transformação da religião em uma engrenagem funcional do sistema econômico. Se Walter 
Benjamin identificava o capitalismo como uma religião sem dogmas nem redenção, é pos-
sível inverter a perspectiva e perguntar: o que acontece quando a religião assume a lógica do 
próprio capitalismo?

Essa questão revela uma das grandes transformações do religioso na contemporanei-
dade: a mercantilização da fé. Igrejas, templos e movimentos espirituais passam a operar 
segundo os princípios de eficiência, rentabilidade e expansão. Líderes religiosos se tornam 
gestores de grandes instituições, e o fiel assume o papel de consumidor em um mercado de 
bens simbólicos. Essa lógica se manifesta claramente na proliferação de megatemplos, na 
estrutura empresarial das chamadas “igrejas corporativas”, e no vasto mercado de produtos 
religiosos – desde livros, músicas, filmes, até objetos ditos “abençoados” ou “ungidos”.

A religião como forma de capitalismo se insere num contexto em que tudo pode ser 
monetizado. O culto não é mais apenas um espaço de encontro com o sagrado, mas um 
evento que precisa gerar audiência, impacto e retorno financeiro. O dízimo se converte em 
investimento, e a bênção, em contrapartida esperada – como se houvesse uma equivalên-
cia direta entre fé e prosperidade. Essa racionalidade é visível, por exemplo, na chamada 
teologia da prosperidade, onde a fé se torna instrumento de ascensão econômica, e Deus é 
figurado como um garantidor de sucesso material.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202411

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

O capitalismo é uma religião puramente de culto, desprovida de dog-
ma. No ocidente, o capitalismo se desenvolveu como parasita do cris-
tianismo o que precisa ser demostrado não só como base do calvinismo, 
mas também como base em todas demais tendências cristãs ortodoxas, 
de tal forma que, no final de contas, sua história é essencialmente a 
história de seu parasita, ou seja, o capitalismo. Comparação entre ima-
gens de santos de diversas religiões, de um lado, é das cédulas bancárias 
de diversos Estados, de outro. (BENJAMIN,2023p.23)

Esse processo também altera profundamente a forma como se entende o sagrado. 
Aquilo que antes era reservado, transcendental, agora se adapta às demandas do marketing, 
da estética do consumo e das mídias sociais. O pastor, sacerdote ou pregador precisa ser 
carismático, midiático, empreendedor. A fé deixa de ser uma experiência íntima e se torna 
espetáculo: shows, campanhas, slogans, promessas publicitárias. As estruturas religiosas pas-
sam a competir por fiéis como empresas por clientes.

A publicidade religiosa, por sua vez, se apropria da linguagem mercadológica: vende-
se a salvação, a cura, a libertação, a felicidade. “Compre o livro e mude de vida”, “Participe 
da campanha e conquiste seus sonhos”, “Contribua com fé e colha cem vezes mais” – são 
expressões que misturam categorias teológicas com princípios comerciais. Assim, a fé não 
apenas circula no mercado, mas se molda à lógica do consumo.

Esse fenômeno não se limita a um grupo ou religião específica. É possível encon-
trar expressões disso tanto em setores do cristianismo evangélico quanto no catolicismo 
carismático, em espiritualidades alternativas e mesmo em movimentos místicos. A lógica 
é sempre a mesma: transformar o religioso em produto consumível, adaptado à lógica da 
oferta e da demanda, com rápida circulação e alto apelo emocional.

O risco dessa transformação é a perda da dimensão crítica e subversiva da religião. 
Em vez de questionar a ordem vigente, a religião em forma de capitalismo tende a reforçá-la. 
Ela conforta o sujeito alienado, mas não o emancipa. Promete sucesso, mas não salvação. E 
oferece consolo imediato, mas não transcendência autêntica.

Contudo, essa não é uma condenação absoluta da experiência religiosa, mas uma 
crítica à forma que ela assume quando colonizada pelo mercado. Há, dentro das tradições 
religiosas, resistências silenciosas, práticas de solidariedade, comunidades que rejeitam a 
lógica do lucro e preservam um sentido mais profundo da fé. Identificar e fortalecer esses 
espaços pode ser uma forma de reverter o processo de mercantilização do sagrado.

INDÚSTRIA CULTURAL E A PRODUÇÃO DA FÉ ESPETACULAR

A análise da religião na modernidade não pode prescindir da crítica à cultura empreendida 
por Theodor Adorno e Max Horkheimer na Dialética do Esclarecimento, especialmente no 
que se refere ao conceito de indústria cultural. Segundo esses autores, a cultura, ao ser ab-
sorvida pelo sistema capitalista, perde sua autonomia crítica e passa a funcionar como um 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202412

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

instrumento de padronização, alienação e reprodução da ordem vigente. Aplicado ao campo 
religioso, esse conceito permite compreender como a fé tem sido transformada em um pro-
duto espetacular, reduzido à lógica do entretenimento e do consumo.

A indústria cultural, na definição de Adorno e Horkheimer, não é apenas um con-
junto de bens culturais produzidos em série. Trata-se de um sistema que esvazia o conteúdo 
crítico da cultura, convertendo-a em mercadoria destinada ao consumo passivo. A religião, 
enquanto prática simbólica profunda, também não escapa dessa lógica: ela passa a ser mol-
dada segundo os padrões da mídia de massa, do marketing e da estética publicitária. O 
sagrado é estilizado, simplificado e vendido como experiência emocional imediata, acessível, 
repetível e comercialmente viável.

Os interessados inclinam-se a dar uma explicação tecnológica da in-
dústria cultural. O fato de que milhões de pessoas participam dessa 
indústria imporia métodos de reprodução que, por sua vez, tornam 
inevitável a disseminação de bens padronizados para a satisfação dos 
seus iguais. (Adorno & Horkheimer, 2006, p.100) 

Nesse contexto, vivemos o que pode ser chamado de espetacularização da fé. O re-
ligioso torna-se performance; o templo, palco; o pregador, um comunicador de massas; e 
a liturgia, um show cuidadosamente ensaiado. Os meios de comunicação, especialmente a 
televisão e a internet, amplificam esse processo ao transformar a experiência religiosa em es-
petáculo audiovisual. Cultos transmitidos ao vivo, megaproduções religiosas, música gospel 
com estética pop, testemunhos dramáticos e promessas impactantes são algumas das formas 
assumidas por essa nova “liturgia do espetáculo”.

O fenômeno se intensifica com a conversão da experiência religiosa em entreten-
imento. As práticas espirituais deixam de exigir interioridade, silêncio e contemplação, 
e passam a ser medidas por critérios de impacto emocional, audiência e engajamento. A 
emoção substitui o conteúdo, o carisma do pregador substitui a profundidade teológica, e o 
consumo de bens simbólicos – CDs, camisetas, livros, brindes ungidos – se torna um modo 
de participação religiosa. A fé, assim, se torna um evento passageiro, moldado à imagem da 
lógica televisiva e do consumo cultural.

Esse processo se manifesta com particular intensidade no que poderíamos chamar 
de culto como performance de consumo. A estrutura do culto em muitas igrejas midiáticas 
reproduz o modelo do show de entretenimento: começa com músicas agitadas, há efeitos de 
luz, slogans, momentos de catarse coletiva, encenações, e um pregador que funciona como 
âncora emocional. A coleta de ofertas ou dízimos muitas vezes se assemelha a campanhas 
publicitárias, com promessas de retorno ou bênçãos proporcionais ao valor doado. Os shows 
gospel, por exemplo, operam nos moldes da indústria musical: há marketing, bilheteria, 
artistas, fãs, consumo de produtos e até mesmo um circuito de eventos com programação 
anual. A lógica do mercado penetra profundamente na forma como a fé é vivida, ensinada 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202413

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

e comercializada. O fiel não é mais apenas um crente, mas um consumidor de experiências 
religiosas que deve ser constantemente estimulado e entretido.

Essa transformação da religião em espetáculo esvazia sua potência crítica e transcen-
dente. Ao se adaptar ao formato da indústria cultural, a religião se torna uma forma de 
alienação: conforta, distrai, reforça o status quo, mas raramente questiona as estruturas 
sociais e econômicas injustas. A fé, que poderia ser força de resistência, é absorvida pelo 
sistema que deveria contestar.

Assim a indústria cultural, o mais inflexível de todos os estilos, revela-se 
justamente como meta do liberalismo, ao qual se censura a falta de 
estilo (Adorno & Horkheimer, 2006, p.108)

Ainda assim, a crítica não precisa ser niilista. Há formas alternativas de religiosidade 
que resistem a essa lógica espetacular, promovendo espaços de silêncio, escuta e solidariedade. 
Identificar essas brechas é essencial para repensar o papel da religião num mundo saturado de 
imagens, ruído e consumo, mas, iremos nos aprofundar nisso posteriormente nesse artigo. 

A rebeldia realista torna-se a marca registrada de quem tem uma nova 
ideia a trazer à industrial. A esfera pública da sociedade atual não ad-
mite qualquer acusação perceptível em cujo os bons entendedores não 
vislumbrem a proeminência sob cujo o signo o revoltado com eles se 
reconcilia. (Adorno & Horkheimer, 2006, p. 109)

CONSEQUÊNCIAS: RELIGIÃO, MERCADO E ALIENAÇÃO

A transfiguração da fé em produto de consumo representa uma das mais significativas mu-
tações da experiência religiosa na modernidade tardia. Nesse novo cenário, a religião não 
apenas convive com a lógica mercadológica, mas passa a ser estruturada por ela, assumindo 
suas formas, estratégias e finalidades. A fé, antes concebida como abertura ao absoluto, 
é convertida em mercadoria simbólica, feita para circular, seduzir e gerar retorno – seja 
financeiro, emocional ou social. O sagrado, longe de se opor ao mundo profano, é agora 
reconfigurado segundo as exigências do mercado.

A transformação da fé em produto implica uma nova economia do espiritual: cultos 
são empacotados como eventos, a música religiosa entra nos rankings comerciais, sermões 
são ajustados ao gosto do público-alvo, e as promessas de salvação são promovidas com o 
mesmo apelo das campanhas publicitárias. Nesse contexto, o fiel é reduzido à figura do con-
sumidor, cujo engajamento é medido por métricas de audiência, número de seguidores ou 
volume de doações. A experiência religiosa deixa de ser vivida como encontro, ruptura ou 
transformação, e passa a ser buscada como satisfação pessoal, conforto emocional ou meio 
para alcançar prosperidade.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202414

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

Esse fenômeno gera uma dependência estrutural da religião em relação ao sistema 
mercadológico. A sobrevivência de muitas instituições religiosas, sobretudo aquelas que 
atuam em larga escala, passa a depender diretamente de sua capacidade de se adaptar ao 
mercado: investem em marketing religioso, branding espiritual, tecnologias de transmissão 
e campanhas de arrecadação. A própria linguagem da fé é moldada por estratégias de con-
vencimento e persuasão características do universo da publicidade. A mensagem religiosa, 
em vez de questionar o sistema, se acomoda a ele – e, muitas vezes, o reforça.

Esse processo de adaptação não é neutro. Ele produz o que Adorno e Horkheimer 
chamariam de espiritualidade domesticada – ou seja, uma forma de fé destituída de potên-
cia crítica, reduzida a bem-estar emocional e autoajuda moralizante. A religião que antes 
oferecia resistência simbólica ao mundo, agora se oferece como alívio das tensões que o 
próprio sistema gera. A fé se torna funcional: consola o trabalhador explorado, promete 
sucesso ao empreendedor precário, reforça valores de disciplina, obediência e mérito, en-
quanto silencia questões de justiça, desigualdade e transformação estrutural.

Na perspectiva da Teoria Crítica, essa forma de religião alienada é profundamente 
ideológica. Em vez de revelar a verdade do mundo, ela o oculta; em vez de libertar, con-
forma; em vez de transcender, acomoda. A religião, assim transformada, se torna uma das 
engrenagens do sistema de dominação, contribuindo para a manutenção da ordem social 
vigente ao oferecer compensações simbólicas às carências reais. Como na crítica marxista ao 
ópio do povo, a fé espetacular oferece satisfação simbólica em lugar da realização concreta.

Além disso, essa espiritualidade mercantilizada promove a individualização da fé, de-
slocando o eixo da religião da comunidade para o indivíduo. O discurso religioso se centra 
na conquista pessoal, na vitória individual, na realização dos próprios desejos – muitas vezes 
em detrimento da solidariedade, da responsabilidade social e da ética coletiva. A salvação é 
privatizada, e o sofrimento, culpabilizado. O pobre é pobre porque não tem fé suficiente; 
o doente, porque não orou o bastante; o fracassado, porque não “se conectou com Deus”. 
Assim, o sistema exime-se de responsabilidade, e a fé se torna instrumento de autoacusação.

Quem não se conforma é punido com uma impotência econômica 
que se prolonga na impotência espiritual individualista. Excluído da 
atividade industrial, ele terá sua insuficiência facilmente comprovada. 
(Adorno & Horkheimer, 2006, p.110).

Contudo, é necessário reconhecer que a crítica à mercantilização da religião não 
pretende negar a validade da experiência religiosa em si, mas denunciar os mecanismos 
que a empobrecem. Há, em diversas tradições e práticas, resistências a essa lógica de mer-
cado – comunidades que vivem a fé de modo solidário, críticas às desigualdades, voltadas à 
justiça e à transformação. Resgatar o potencial subversivo da religião é uma tarefa filosófica 
e teológica urgente diante da sua instrumentalização contemporânea.

Em suma, a religião como produto do mercado contribui para a alienação do sujeito 
contemporâneo, afastando-o do sentido profundo da fé enquanto abertura, alteridade e 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202415

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

transcendência. Reverter essa alienação exige não apenas um retorno às fontes espirituais 
autênticas, mas também uma crítica radical ao sistema que as captura e neutraliza.

Sua eficácia exterior é sua função de sua homogeneidade interior, e 
isso depende de que o todo tenha a primazia sobre o individual, que a 
organizações tome seu lugar enquanto organização. Sua autossuficiên-
cia deriva da obrigação de preservar, e, simultaneamente em virtude 
dessa mesma autossuficiência, ela se aliena de seus próprios fins, bem 
como dos homens de que é composta. Em última instância, ela entra 
necessariamente em contradição com seus fins para atingi-los de modo 
adequado. (Adorno, 2020, p.245)

FÉ ALGORÍTMICA: MERCANTILIZAÇÃO DA RELIGIÃO
NAS REDES SOCIAIS

A mercantilização da religião encontrou nas redes sociais digitais um novo e poderoso veí-
culo de expansão. Se Adorno e Horkheimer diagnosticaram no século XX a transformação 
da cultura em indústria – isto é, em produto reprodutível e lucrativo –, hoje podemos falar 
de uma nova fase: a digitalização da fé, na qual o religioso se submete aos algoritmos das 
plataformas digitais, operando sob uma lógica de visibilidade, engajamento e monetização. 
Nesse ambiente, a experiência espiritual não apenas se torna espetáculo, mas entra definiti-
vamente no ciclo da vigilância, do consumo e da fidelização algorítmica.

Para Adorno e Horkheimer, a indústria cultural impõe uma padronização das formas 
simbólicas, esvaziando o conteúdo crítico da arte, da música, da literatura e da religião. O 
objetivo não é emancipar o sujeito, mas entretê-lo e conformá-lo à lógica do sistema. Esse 
diagnóstico se radicaliza no ambiente digital: hoje, o conteúdo religioso é produzido em 
série, formatado para viralizar, distribuído em vídeos curtos, frases de efeito, imagens moti-
vacionais e cultos transmitidos ao vivo com estrutura televisiva. A fé se adapta à gramática das 
redes sociais: precisa ser rápida, impactante, emocional e compatível com a lógica da atenção.

É nesse ponto que a crítica de Byung-Chul Han se torna especialmente pertinen-
te. Em obras como Psicopolítica4 e No Enxame, Han analisa como a lógica neoliberal se 
infiltra na subjetividade, produzindo sujeitos que se exploram a si mesmos sob o ideal de 
desempenho e exposição constante. Nas redes sociais, tudo é mercadoria: até mesmo a in-
timidade, os afetos, a espiritualidade. O sujeito religioso digital não é apenas um crente: é 
um produtor de conteúdo, um influenciador da fé, um vendedor de experiências espirituais 
performadas diante das câmeras.

4 Na era digital, a fé é reorganizada segundo os algoritmos das plataformas. Byung-Chul Han mostra 
como a psicopolítica digital captura a alma contemporânea pela lógica do desempenho, da transpa-
rência e do narcisismo. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202416

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

A comunicação digital toma não apenas forma espectral, mas também 
viral. Ela é contagiante na medida que ela ocorre imediatamente em 
planos emocionais e afetivos. O contágio é uma comunicação pós- her-
menêutica que não dá verdadeiramente nada a ler ou pensar. Ela pres-
supõe nenhuma leitura, que deixa acelerar apenas de maneira limitada. 
Uma informação ou um conteúdo, mesmo com significância muito 
pequena, se espalha rapidamente na internet como uma epidemia ou 
pandemia. Nenhuma outra mídia é capaz desse contágio viral. (Han, 
2018, p.99)  

O algoritmo, nesse contexto, seleciona e prioriza conteúdos com maior potencial de 
engajamento: mensagens motivacionais, promessas de prosperidade, relatos milagrosos, slo-
gans de superação e testemunhos dramáticos. O evangelho é reconfigurado como produto 
de marketing. Pregadores que melhor performam emocionalmente, que dominam as lin-
guagens visuais e as estratégias de viralização, ganham centralidade. A autoridade espiritual, 
nesse modelo, não vem mais do saber teológico ou da profundidade da experiência, mas da 
capacidade de “bombar” nas redes.

A fé, desse modo, torna-se gamificada: likes, comentários, compartilhamentos e 
número de seguidores funcionam como validações públicas da espiritualidade de alguém. O 
culto ao “engajamento” substitui o culto ao mistério. O algoritmo passa a mediar a relação 
com o sagrado, ditando o que deve ser visto, valorizado, seguido, cancelado. E como alerta 
Byung-Chul Han, os algoritmos não apenas refletem preferências, mas moldam desejos: 
eles nos dizem o que devemos querer. Assim, a espiritualidade digitalizada deixa de ser uma 
busca pelo transcendente e se torna um espelho da lógica neoliberal: voltada ao sucesso, à 
visibilidade e à performatividade.

Esse cenário também aprofunda o processo de alienação religiosa, no qual a fé se 
reduz a consumo simbólico de estímulos. O sujeito é capturado por um fluxo incessante 
de promessas, desafios, campanhas e produtos religiosos. A salvação é apresentada como 
solução rápida para problemas pessoais; a oração, como técnica de conquista; e a devoção, 
como investimento que precisa gerar retorno. Tudo é quantificável, desde as bênçãos até os 
views do último vídeo postado.

Ao mesmo tempo, a fidelização do fiel ocorre não por aprofundamento da relação 
com o sagrado, mas por adesão emocional e dependência digital. As plataformas criam 
bolhas espirituais onde só se consome o que confirma as crenças já estabelecidas. A religião 
se torna um sistema fechado, impermeável ao diferente, à dúvida e à crítica. Isso reforça a 
lógica do consumo narcísico que Han critica: em vez de alteridade, reforço do eu; em vez de 
escuta, produção; em vez de transcendência, performance.

A massa de informação não produz por si mesma nenhuma verdade. 
Ela não traz luz a escuridão. Quanto mais informação liberada, mais o 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202417

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

mundo se torna abrangível e fantasmagórico. A partir de um determina-
do ponto, a informação não é mais informativa, mas sim deformadora, 
e a comunicação não é mais cumulativa. (Han, 2018, p 106) 

Em síntese, a mercantilização da religião nas redes sociais evidencia uma nova fase da 
indústria cultural: a fé algorítmica. Para resistir a essa dinâmica, é preciso resgatar formas de 
espiritualidade que escapem da lógica da visibilidade e do consumo – espaços de silêncio, 
encontro, comunhão e escuta do outro. Só assim a religião poderá recuperar sua dimensão 
crítica, poética e libertadora.

RESISTIR À FÉ MERCANTILIZADA: AUTENTICIDADE E
SUBVERSÃO RELIGIOSA

Em meio à transformação da fé em produto e da religião em espetáculo de consumo, re-
sistir à fé mercantilizada se tornou uma urgência ética, espiritual e filosófica. A crítica de 
Walter Benjamin ao capitalismo como religião sem redenção encontra ecos profundos nos 
diagnósticos posteriores de Adorno e Horkheimer sobre a indústria cultural, onde o sagra-
do é estetizado, convertido em mercadoria e submetido à lógica do entretenimento. Nesse 
contexto, pensar a resistência exige recorrer a vozes que ainda afirmam a autenticidade da 
experiência religiosa como um espaço de liberdade e transcendência — entre elas, a de Frei 
Betto e Karl Jaspers, cujos pensamentos podem dialogar com a crítica da cultura promovida 
pela Escola de Frankfurt.

A crítica de Adorno e Horkheimer à cultura de massa revela como a fé, enquanto 
experiência do absoluto, foi domesticada para servir às exigências do mercado. O culto tor-
na-se espetáculo, o sagrado torna-se consumo, e o fiel é reduzido a consumidor. A religião 
passa a oferecer não mais transcendência, mas conforto imediato, autoajuda, motivação — 
funcionando como mais um produto na prateleira das satisfações simbólicas rápidas. A fé 
mercantilizada não interpela, não perturba e não transforma: ela confirma o indivíduo no 
que ele já é, adaptando-se perfeitamente à lógica do capital.

Nesse cenário, Karl Jaspers pode oferecer uma contribuição decisiva. Em sua filosofia 
da existência, Jaspers insiste que o homem só se realiza autenticamente quando confrontado 
com as “situações-limite5”: a dor, o conflito, a culpa, a morte. Essas experiências, que não 
podem ser superadas tecnicamente, nos abrem à “transcendência”, isto é, a um horizonte 
que ultrapassa o mero utilitarismo. Quando a religião se torna um bem de consumo, ela 
anestesia o sujeito frente às situações-limite, oferecendo uma espiritualidade escapista. A 

5 As situações-limite, no pensamento de Karl Jaspers, são momentos cruciais na existência humana 
em que o indivíduo perde as certezas e seguranças habituais, confrontando-se com os limites da 
sua condição e sendo impelido a um questionamento filosófico profundo e à busca da sua própria 
existência.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202418

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

resistência, portanto, exige recolocar o ser humano em face da transcendência, não como 
produto, mas como interrogação viva.

 Em vez de nos preocuparmos com a corporeidade, importa darmos 
ouvidos aos enigmas da transcendência que (não sabemos de antemão 
quais, quando e nem como) nos falam, nos perturbam e nos susten-
tam. A linguagem dos enigmas é concreta, mas não é a transcendência 
[...] Os enigmas são múltiplos; correspondem à possiblidade de aceit-
ação ou de rejeição, de proximidade ou afastamento. Estabelecimento 
de relação com enigmas evidencia que eles entram em conflitos com 
outros. A variedade dos enigmas ambíguos toma lugar da base sólida 
de uma fé. (Jaspers, 2013, p.128-129)   

Frei Betto, por sua vez, aponta uma direção teológico-pastoral concreta: resistir à fé 
mercantilizada é retomar a fé como compromisso com os pobres, como partilha e como lib-
ertação. Para ele, o Evangelho de Jesus é incompatível com o mercado quando este transfor-
ma o humano em descartável. A “teologia do mercado”, como denuncia Betto, transforma 
Deus em sócio de empreendimentos empresariais e a bênção em resultado de desempenho 
econômico. Contra isso, o cristianismo — em sua fonte mais radical — propõe a kénosis6, 
o esvaziamento de si, o amor que se doa gratuitamente. A resistência está, assim, em praticar 
a fé como despossessão e serviço, e não como acumulação e autopromoção.

A face de ressurreição é precisamente o lado oculto e invisível da crise. 
Ou o lado sagrado, misterioso, escondido. E foi justamente sobre ele 
que propusemos concentrar nossa atenção nesse encontro. Pois para 
reativar a mística da militância nos parece essencial restituir a per-
cepção do sagrado. E descobrir o sentido misterioso dos acontecimen-
tos é também reativar a fé e a esperança. Mais ainda, é, para o militante, 
resgatar o Amor como práxis por excelência (Beto, 2002, p170)

Esse tipo de subversão interna à religião rompe com a lógica da indústria cultural. 
Enquanto esta promove o conformismo e a homogeneização dos desejos, a espiritualidade 
autêntica, como propõe Frei Betto, provoca deslocamento, conversão, mudança de vida. Ela 
reorienta o olhar para os esquecidos e marginalizados, restituindo à fé sua dimensão profética 
e comunitária. Já em Jaspers, a autenticidade é possível quando o sujeito se reconhece finito e 
aberto ao mistério, e não quando busca respostas prontas vendidas em embalagens religiosas.

6 A kenosis, ou “esvaziamento”, é um conceito teológico cristão, especialmente proeminente na 
teologia da libertação, que descreve o auto-esvaziamento de Jesus Cristo para se tornar humano e, 
por extensão, um chamado para os cristãos se despojarem de si mesmos em prol do outro e da justiça 
social. Na teologia da libertação, a kenosis é vista como um paradigma para a prática e a ética, onde 
a igreja e os crentes devem se despojar de suas estruturas e privilégios para se aproximarem dos opri-
midos e sofridos, em um compromisso com a libertação integral.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202419

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

Por fim, resistir à fé mercantilizada não significa rejeitar a religião, mas purificá-la. É 
um chamado à retomada da interioridade, do silêncio, da alteridade. É recusar a conversão 
do divino em espetáculo, e recuperar a presença do sagrado como acontecimento, não como 
produto. Como lembra Adorno, a arte verdadeira resiste ao mercado por sua inutilidade; 
assim também a fé verdadeira resiste por sua gratuidade. Ela não serve para vender, mas 
para despertar — para libertar o humano do conformismo e do desespero. Neste horizonte, 
a espiritualidade crítica de Frei Betto, o existencialismo transcendente de Jaspers e a crítica 
cultural de Adorno e Horkheimer se encontram: todos indicam que a autenticidade da fé 
só pode ser reencontrada por meio da resistência — uma resistência que, ao invés de negar 
o mundo, o confronta com a luz incômoda da verdade.

CONCLUSÃO

A mercantilização da fé, conforme denunciada por Walter Benjamin, Adorno, Horkheimer 
e, mais recentemente, por Byung-Chul Han, evidencia como o capitalismo não apenas 
absorve a religião, mas a remodela à sua imagem e semelhança. A religião contemporânea, 
quando capturada pela lógica do mercado e da indústria cultural, deixa de ser espaço de 
transcendência, alteridade e encontro com o mistério para tornar-se mais um instrumento 
de gestão de afetos, espetáculo de consumo e reforço das estruturas de dominação.

A fé “espetacularizada” nas redes sociais, guiada por algoritmos, transformou o 
culto em performance e o fiel em consumidor digital. Essa lógica reforça o narcisismo, 
esvazia a interioridade e neutraliza a dimensão crítica da espiritualidade. Porém, como 
demonstrado, essa captura não é total. Dentro do próprio fenômeno religioso subsistem 
forças de resistência.

Autores como Karl Jaspers e Frei Betto mostram que ainda é possível reverter esse 
quadro. Em Jaspers, a autenticidade da experiência religiosa nasce do confronto com as situ-
ações-limite, em que a existência se abre à transcendência. Em Frei Betto, a fé é vivida como 
compromisso ético com os pobres e como prática de libertação, em oposição à teologia do 
mercado. Ambos apontam para uma espiritualidade não domesticada, capaz de resgatar a 
dimensão transformadora da religião.

Resistir à fé mercantilizada é, portanto, um ato profundamente espiritual e político. 
Trata-se de redescobrir a fé como experiência de gratuidade, silêncio, comunhão e alteridade 
— dimensões que escapam à lógica do capital. É nesse espaço de subversão interna, onde a 
fé se recusa a ser mercadoria, que reside a esperança de uma espiritualidade autêntica, capaz 
de recuperar sua função crítica e libertadora no mundo contemporâneo.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202420

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

BIBLIOGRAFIA 

ADORNO, Teodor., & HORKHEIMER, Max (2006). Dialética do Esclarecimento. 
Tradução: Guido Antônio. Rio de Janeiro: Zahar.

ADORNO, Teodor (2020). Indústria Cultural. Tradução: Vinicius Marques Patorel-
li. São Paulo: Editora USP.

BENJAMIN, Walter (1987). Fragmento teológico-político. In: Obras Escolhidas, v. 
2: Magia e Técnica, Arte e Política. Trad. Sergio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense.

BENJAMIN, W (2013). O Capitalismo como Religião. Tradução, Nélio Shineider. 
São Paulo: Boi Tempo.

BETTO, Frei (2004). Fé e política: Por que a religião tem a ver com a vida social. Or-
ganizador: Pedro A. Ribeiro de Oliveira. São Paulo: Ideias e Letras.

HAN, Byung-Chul (2018). No Enxame: Perspectivas do digital. Trad. Lucas Macha-
do. Petrópolis: Vozes.

JASPERS, Karl (2013). Introdução ao pensamento filósofico. Trad. Leônidas Hengen-
berg e Octanny Silveira da Motta. São Paulo: Cultrix.

WEBER, M. (2004). A Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo. Tradução, José 
Marcos Mariani de Macedo, Companhia das Letras. Rio de Janeiro.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202421

A Religião como Mercadoria: Como o Capitalismo 
Redefiniu a Experiência Religiosa

Adriano Soares de Sousa

Adriano Soares de Sousa;
Graduado em filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, mestrando em Estu-
dos Clássicos pela Universidad de Buenos Aires. Atualmente é professor designado da Secretaria da 
Educação de Minas Gerais. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4170-996X E-mail: drnsoaresde-
sousa609@gmail.com

DOI: 10.26512/2358-82842024e59011
This work is licensed under a Creative Commons Attribuition 4.0 Internacional License.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

