
Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 10, n. 2, 202322

A BORDO DO NAVIO: UM ARGUMENTO 
CONDICIONAL CONTRA A INDIFERENÇA 
RELIGIOSA

ON BOARD THE SHIP: A CONDITIONAL ARGUMENT 
AGAINST RELIGIOUS INDIFFERENCE

André Lins Vieitos

Resumo: O argumento que o presente trabalho visa oferecer é que a indiferença religiosa 
(compreendida como a ausência de uma busca pela verdade em questões concernentes à 
religião) pode implicar inconsistências éticas; plausivelmente, desse modo, em circunstân-
cias específicas a serem descritas, tornando-se passível de reprovação. Com esse intuito são 
apresentadas três questões de grande relevância para aquilo que constitui matéria religiosa, 
as quais servem de referencial para o debate. São elas: a existência ou inexistência de Deus 
e suas propriedades específicas; a salvação possível para a humanidade mediante a prática 
especificamente religiosa e, finalmente, a suposta verdade de uma única doutrina religiosa 
em detrimento de outras. Em seguida, investiga-se em que circunstâncias a indiferença em 
si é uma atitude eticamente repreensível. Por fim, argumenta-se que, aceitas tais circunstân-
cias, é necessário concluir a existência de certo risco inerente à indiferença religiosa, uma 
vez que a indiferença em relação às três questões enumeradas se enquadra nas condições de 
repreensibilidade ética anteriormente estabelecidas.
Palavras-chave: Indiferença religiosa; Indiferença moral; Ética; Verdade; Repreensibilidade.

Abstract: The argument to be offered in the present work is that religious indifference 
(conceived as the absence of a search for truth in questions concerning religion) may imply 
ethical inconsistencies; plausibly, in this way, under specific circumstances to be described, 
becoming liable to disapproval.. For the sake of this intent three questions of significant 
relevance for what constitutes religious matter are presented. They are: the existence or 
inexistence of God and his specific properties; the salvation offered to humanity upon spe-
cifically religious practice and, finally, the supposed truth of a single religious doctrine to 
the detriment of others. Then, it is investigated in which circumstances indifference itself 
is an ethically reprehensible attitude. Lastly, it is argued that, once these circumstances are 
accepted, it is necessary to conclude that there is a certain risk inherent in religious indi-
fference., since indifference towards the three enunciated questions fits the conditions of 
ethically reprehensibility previously established.
Keywords: Religious indifference; Moral indifference; Ethics; Truth; Reprehensibility. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202423

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

INTRODUÇÃO

 – Ou Deus existe ou não existe. No que você aposta?
 – Na realidade, acho que o próprio fato de ter que escolher entre uma 
das duas opções está errado. O mais correto seria não apostar em nada.
 – Talvez sim, mas você precisa apostar, pois já está a bordo do navio 
(Toguchi, 2017, p. 24)

Em “Pelas Mãos de Pascal” Tamiya Toguchi relata o modo como veio a reavaliar drastica-
mente sua concepção da realidade a partir de muitos fatores. Um desses fatores foi o contato 
com a obra de Blaise Pascal e as questões de caráter fundamentalmente filosofico-religioso 
abordadas no livro, como a existência e as características de Deus, o sentido da existência 
humana e sua situação peculiar perante o universo. No excerto, Toguchi reconstrói com 
liberdade literária a famosa “Aposta de Pascal”. Em linhas gerais, ela constitui uma espécie 
de argumento utilitarista a favor da existência de Deus. Na verdade, nesse trecho específico 
o autor ainda está reconstruindo uma espécie de preâmbulo da aposta – que também se 
encontra analogamente presente nos Pensamentos. Antes de argumentar a favor da van-
tagem utilitária de se apostar na existência de Deus em comparação com a de apostar na 
não-existência dele, Pascal destaca que “não apostar” simplesmente não é uma opção. “Você 
já está a bordo do navio” é como Toguchi, com certa poesia, imagina a resposta do filósofo 
a seu suposto interlocutor. Não é difícil, entretanto, compreender o significado da imagem 
utilizada e nem mesmo intuir o argumento que subjaz a ela: “você está vivo e tomando de-
cisões; portanto, precisa apostar”.

Entretanto, não parece verdade que, do ponto de vista prático, as pessoas “precisam” 
apostar: muitas delas passam toda a vida sem jamais se comprometer intelectualmente com 
o teísmo ou o ateísmo – ou mesmo com outros posicionamentos comparáveis. Na verdade, 
muitas delas parecem passar toda a vida sem se comprometer com convicção alguma rela-
cionada à religião1. De modo simplificado, poderíamos dizer que um desses indivíduos se 
encontra em uma dentre as duas possíveis situações: 1 – ele buscou e comparou razões ofere-
cidas por diferentes posicionamentos em relação à existência de Deus e julgou-as absoluta-
mente equiparadas; vendo-se incapaz de, honestamente, tomar um desses posicionamentos 
por mais provavelmente verdadeiro em detrimento dos outros. 2 – esse mesmo indivíduo, 
por qualquer razão hipotética, jamais realizou tal busca; suspendendo seu juízo em relação 
à existência de Deus como que por inércia.

1	 O artigo de Pierre Bréchon, Measuring Religious Indifference in International Sociological 
Quantitative Surveys (EVS and ISSP), presente em Quack, J.; Schuh, C. Religious Indifference: New 
Perspectives from Studies on Secularization and Nonreligion (2017), é especialmente esclarecedor 
quanto à presença considerável da indiferença religiosa no mundo contemporâneo. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202424

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

	 O que essa suspensão de juízo que não foi precedida por uma busca implica do 
ponto de vista ético? O fato de uma pessoa estar, nas palavras de Toguchi, “a bordo do 
navio” significa necessariamente que ela deve buscar uma resposta para a questão da existên-
cia ou não-existência de Deus, ou de qualquer outra questão relevante no âmbito religioso? 
O presente trabalho propõe e quer defender que a resposta é “sim”. A tese a ser aqui defen-
dida é a de que a indiferença religiosa (compreendida como a ausência de uma busca pela 
verdade em questões concernentes à religião) tem por possível consequência a existência de 
inconsistências éticas para o indivíduo que a vive. 

Certos esclarecimentos se fazem imediatamente necessários:

1 – O argumento aqui proposto articula quaisquer pressupostos exclusivos de doutri-
nas religiosas apenas para fins de contextualização da questão, jamais para apresentá-los como 
necessários ao argumento. A única coisa que o argumento em questão assume presumir é 
uma possibilidade da verdade de crenças religiosas – uma possibilidade, apenas. O argumen-
to perde força se e se somente se tal possibilidade for remota – coisa que não se considera, 
em absoluto, necessário presumir. Portanto, presume-se aqui apenas que tal possibilidade é 
forte o bastante para tornar relevante o argumento contra a indiferença religiosa proposto. 

2 – Escolho o enfoque ético porque considero, a princípio, que, de fato, as pes-
soas podem agir – e agem – contra suas convicções em matéria de religião, tanto as que 
professam alguma quanto as que não o fazem, e é dedutível desse fato que essas ações são  
possíveis, permanecendo aberta a possibilidade de serem antiéticas em algum grau. Desse 
modo, não é a impossibilidade da indiferença religiosa que está em questão, e sim a possível 
viciosidade dela. O que se assume no presente trabalho é: “é possível viver e agir sem buscar 
a verdade em questões concernentes à religião”. O que se pergunta é: “isso implica algum 
problema ético?”

3 – Escolho colocar o enfoque na indiferença religiosa como “ausência de uma busca 
pela verdade” e não como suspensão de juízo ou suspensão declarada de juízo de modo 
proposital. Uma espécie de suspensão provisória de juízo que não seja incompatível com 
uma atual e até perseverante busca pela verdade se me afigura mais razoável, e teria pouco a 
objetar contra ela. Não ocorre o mesmo com uma suspensão de juízo que se pretenda defin-
itiva: não seria uma postura compatível com a referida busca. Do mesmo modo, a adoção 
de uma crença específica em matéria de religião, se conjugada com uma cessação definitiva 
da investigação pela verdade religiosa última me parece eticamente objetável. 

A defesa da tese atravessa as seguintes etapas: em primeiro lugar, a delimitação e car-
acterização das questões que se considera concernentes à religião. As questões de matéria re-
ligiosa. Em seguida, investigo em que medida e em quais contextos uma busca pela verdade 
é uma exigência ética. O que pode e o que não pode fazer da indiferença algo recriminável 
em si mesmo. Finalmente, procuro demonstrar a proporção e as circunstâncias em que, 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202425

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

dadas as condições mais razoáveis em que a indiferença é algo recriminável, a indiferença 
em relação à religião o é.

1. O OBJETO DA INDIFERENÇA

“(…) Todos os homens, visto que são pessoas dotadas de razão e de vontade livre e por isso 
mesmo com responsabilidade pessoal, são levados pela própria natureza e também obriga-
dos moralmente a procurar a verdade, antes de mais a que diz respeito à religião” (Concílio 
Vaticano II, 1997, p. 414). O excerto é da declaração Dignitatis Humanae, do Concílio Vat-
icano II realizado pela Igreja Católica. A questão que preocupava o clero católico ao elab-
orar esse documento era, sobretudo, a da liberdade religiosa; a qual é descrita do seguinte 
modo: “(…) em matéria religiosa, ninguém seja forçado a agir contra a própria consciência, 
nem impedido, dentro dos devidos limites, de proceder segundo a mesma, em particular 
e em público, só ou associado com outros” (Concílio Vaticano II, 1997, p. 413-414). É 
nesse contexto que se menciona a suposta obrigação de “procurar a verdade, antes de mais 
a que diz respeito à religião”2. No entanto, a tese suscita uma pergunta: a que, exatamente, 
o Concílio se refere com a verdade que diz respeito à religião? É possível singularizar desse 
modo? Existe alguma verdade única a qual resuma ou da qual derivem todas ou ao menos 
muitas das outras verdades relevantes situadas no âmbito religioso? A questão da liberdade, 
por mais relevante que seja, não parece ser exatamente aquilo a que o clero se refere nesse 
trecho específico. 

	 No esforço por elaborar e/ou adotar uma definição de religião John Hick (1989, 
p.3) menciona a dificuldade da tarefa. Em vez de eleger uma única definição ou critério que 
permita distinguir o religioso do não-religioso, o sacro do profano, o autor se vale da metá-
fora wittgensteineana dos jogos. Como estes, as atividades religiosas apresentam certa semel-
hança familiar (family-resemblance), certos traços que se repetem com frequência um tanto 
quanto variada, sem que pareça possível eleger um único como eminentemente distintivo, 
essencial do que é religioso. Entretanto, esse conjunto de traços dificilmente mapeáveis em 
sua totalidade ainda parece formar uma espécie de todo coeso, em que um elemento estra-
nho a esse todo se destacaria se nele fosse artificialmente inserido. “Ninguém veria, por ex-
emplo, o ato de dar à luz ou o de assassinar como exemplo de um jogo; e ninguém buscaria 
em um bule de chá ou nos correios um exemplo de religião” (Hick, 1989, p. 4)3.

O Concílio faz referência a uma suposta verdade singular sobre a religião que caberia 
aos seres humanos perseguir. Existe um número à primeira vista não-infinito de questões 
as quais poderiam, com certo grau de plausibilidade, se candidatar à posição. Poderíamos 

2	 A obrigação mencionada pelo concílio não é, de modo algum, presumida no presente tra-
balho. É citada apenas para contextualização da questão. O propósito aqui é estabelecer as bases 
para uma problematização ética da indiferença religiosa, e a verdade de nenhuma doutrina religiosa 
específica é aqui pressuposta. 
3	 A tradução, quando não indicado, é de minha autoria.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202426

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

mencionar, sem a intenção de ser exaustivos: a existência ou não-existência de Deus; suas 
possíveis propriedades; a verdade ou falsidade integral de uma doutrina religiosa específica; 
a necessidade hipotética de aderir a uma fé particular para “ser salvo”;  o mais adequado 
caminho para a perfeição ética do ser humano; etc. Não poderíamos mencionar, sob pena 
de nos perdermos em especificidades menos relevantes: o número exato de deidades pos-
tuladas por cada crença; a quantidade de adeptos que elas possuem; a virtude ou traço de 
carácter que mais valorizam; os detalhes ritualísticos que as distinguem de outras; etc. Cada 
um desses tópicos pode ser objeto de estudo, mas nenhum deles poderia, de modo muito 
convincente, ser considerado a verdade a ser mais esforçadamente buscada e conhecida no 
âmbito religioso como um todo. O propósito do presente trabalho é averiguar inconsistên-
cias éticas da indiferença em questões de matéria religiosa. Não se pretende, a princípio, 
investigar toda e qualquer questão que possa, de algum modo, ser assim classificada. Out-
rossim, elencar-se-á três pontos tradicionalmente reconhecidos como nucleares do âmbito 
religioso. Esses três pontos servirão de baliza para o debate, sendo tomados como exemplo 
daquilo que, ao ser objeto de indiferença, possivelmente abre margem para inconsistências 
éticas. Não se quer desse modo abarcar a totalidade do fenômeno religioso; somente pos-
sibilitar a investigação conferindo-lhe relevância. Se qualquer corpo de crenças permanece 
consideravelmente alheio a todas essas três questões, então ele não faz, por necessidade, 
parte do escopo desse estudo; o que não exclui uma ulterior investigação sob a mesma ótica 
que é aqui empregada. Se a indiferença com relação a alguns desses pontos apresenta ma-
tizes éticos ausentes na indiferença para com os outros então esses casos particulares serão 
devidamente discutidos. É esperado que esse debate sobre os casos particulares permeie a 
discussão, sem que isso comprometa a unidade e a relevância do trabalho.

	 Eis os três pontos – cuja relevância, pretensamente, é passível de justificação:

	 1 – A existência ou inexistência de Deus e suas propriedades específicas.
	 2 – A “salvação” possível para o ser humano mediante a prática especificamente 

religiosa.
	 3 – A verdade de uma doutrina religiosa específica em detrimento das outras. 

Essas três questões são consideradas de particular importância para o fenômeno re-
ligioso como ele se apresenta em contexto contemporâneo e mesmo histórico. Declarar-se 
e/ou viver de modo indiferente a qualquer uma delas presumivelmente acarretaria um grau 
considerável de estranhamento – senão reprovação – por parte de muitos fiéis devotos de 
diferentes tradições. Essa indiferença é o objeto de estudo do presente trabalho, a partir de 
uma perspectiva puramente ética; em particular, a situação de um indivíduo que a adote. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202427

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

2. O DEVER DE SE IMPORTAR

Em Perception, Empathy and Judgement Arne Vetlesen investiga possíveis fontes de imoral-
idade e cogita o ódio como uma potencial fonte primária ou maximamente danosa de mal 
moral. Entretanto, Vetlesen o descarta como mais icônica fonte de imoralidade em favor da 
indiferença (1994, p. 272). O filósofo argumenta:

Quando um ato imoral como o massacre se alimenta da indiferença ao 
invés do ódio, explorando a lógica da rotinização e despersonalização 
ao contrário da dinâmica das paixões e dos vínculos pessoais, o ato em 
questão pode prosseguir infinitamente, uma vez que a lógica que o 
sustenta e produz é insaciável (Vetlesen, 1994, P. 276) 

	 O autor menciona o testemunho de Elie Wiesel, sobrevivente de Auschwitz, se-
gundo quem a indiferença mataria de modo mais eficiente do que o ódio (Vetlesen, 
1994, p. 272). Viktor Frankl (2020, p. 39), pai da Logoterapia e outro sobrevivente do 
holocausto, relembra um episódio ocorrido nos campos de concentração que lhe foi espe-
cialmente doloroso:

O que me dói agora, apesar de tudo e a despeito da insensibilidade 
crescente, não é a perspectiva de alguma carraspana ou bordoada, e sim 
o fato de que para aquele guarda essa figura decrépita e esfarrapada, que 
só de longe lembra vagamente um ser humano, não merece sequer um 
insulto. Ao invés, ele não faz mais do que levantar uma pedra do chão 
e, como se estivesse brincando, atira-a em minha direção. Desse jeito 
– foi o que senti – chama-se a atenção de um bicho qualquer, assim se 
adverte o animal doméstico de seu ‘‘dever’’, o animal com quem se tem 
uma relação tão superficial que ‘‘nem’’ se chega a castigá-lo 

Essa é, segundo a percepção de Frankl, a imagem que o oficial nazista tinha de sua 
pessoa: “o animal com quem se tem uma relação tão superficial que ‘‘nem’’ se chega a 
castigá-lo”. Nada parece sintetizar melhor esse estado mental do guarda em relação ao pri-
sioneiro quanto indiferença – melhor do que ódio e talvez melhor até mesmo do que de-
sprezo. Frankl recorda essa história precisamente no subtópico de seu livro chamado “O 
que dói”, sugerindo, desse modo, que essa indiferença lhe era tão torturante ou mais do que 
todos os outros inumeráveis tormentos que experimentava como prisioneiro no campo de 
concentração. 

Segundo Hallvard Lillehammer, em The Nature and Ethics of Indifference, a indif-
erença pode ser definida como uma “falta de interesse ou atenção”; isto é, a indiferença 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202428

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

seria uma questão de alguém “ter ou não ter uma certa atitude ou orientação em relação a 
algo” (2017, p.1). Essa seria uma definição preliminar, mais genérica. Compreendida desse 
modo, a indiferença poderia ser resultado tanto de um desconhecimento acerca do objeto 
da indiferença por parte do sujeito quanto de uma atitude mais positiva, mais substancial 
de simplesmente não se importar (Lillehammer, 2017, p. 2) Um segundo emprego de in-
diferença se refere à estima de um objeto por parte de um sujeito como sendo algo de pouca 
importância; isto é, de pouco significado. Algo que não demanda, por sua própria natureza, 
que se pense ou se posicione de um modo específico perante aquilo.

O que torna depoimentos como o de Frankl tão tristes, revoltantes e surpreendentes 
é o caráter vil de comportamentos motivados pela indiferença – especialmente quando 
essa indiferença é dirigida da parte de um ser humano a outro ser humano. A Declaração 
Universal dos Direitos Humanos de 1948 propõe, acerca da icônica relação de direitos 
e liberdades por ela enumerados, que: “cada indivíduo e cada órgão da sociedade, tendo 
sempre em mente esta Declaração, se esforce, através do ensino e da educação, em pro-
mover o respeito a esses direitos e liberdades, e (...) em assegurar o seu reconhecimento e a 
sua observância universal e efetiva” (Organização das Nações Unidas, 1948). Desse modo, 
fica clara a expectativa que possuímos, enquanto membros de uma civilização complexa e 
organizada, de que a vida, a segurança, as liberdades individuais e a justa remuneração pelo 
trabalho, por exemplo, não sejam para nós matéria de indiferença. Em vez disso, é esperado 
que “nos esforcemos em promover o respeito a esses direitos e liberdades” e em “assegurar 
o seu reconhecimento e a sua observância universal e efetiva”. A Declaração mencionada 
é universalmente conhecida e serviu de base para a elaboração de muitos códigos legais e 
penais específicos, de nações específicas. Em cada nação onde isso ocorreu pessoas foram 
punidas, pretensamente de modo justo, por, em alguma medida, terem agido de modo in-
diferente a esses direitos e liberdades, dos quais se acredita que todo e qualquer ser humano 
goze. Qualquer réu poderia alegar indiferença a esses direitos e liberdades em julgamento. 
Não parece exagero dizer que uma alegação desse gênero seria, provavelmente, recebida 
com horror. Tal alegação não amenizaria em nada a pena associada ao delito em debate. 
Em certas circunstâncias, poderia agravá-la ou impedir de modo terminante sua revogação. 
Mesmo no caso de uma pessoa que não houvesse cometido delito algum, mas alegasse pub-
licamente essa indiferença em qualquer espaço de debate, talvez a profissão de indiferença 
em si não fosse razão suficiente para embasar um confronto com a lei local; mas a pessoa 
decerto enfrentaria muito estranhamento, aversão e repulsa da parte de seus interlocutores. 
Da forma como nossos princípios éticos são usualmente formados na contemporaneidade, 
a indiferença perante pessoas, perante certos direitos e liberdades que lhes consideramos 
inalienáveis é compreendida como algo, em si, moralmente recriminável.

Existe uma dessemelhança significativa entre o modo como entendemos a indiferença 
perante uma pessoa e a indiferença perante uma hipótese, uma tese ou uma convicção. Ser 
indiferente perante uma pessoa, até mesmo perante os sentimentos de uma pessoa é causa 
de, no mínimo, estranheza. John Hick (1989, p. 316) sugere que as escrituras de todas as 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202429

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

grandes tradições religiosas humanas ensinam o ideal moral de boa vontade, amor e com-
paixão contido na chamada “Regra de Ouro” declarada por Jesus Cristo no capítulo 22 do 
evangelho segundo Mateus: “Amar o próximo como a si mesmo”. Está subentendido na 
doutrina cristã, e pode-se imaginar que também o está nas outras tradições, que ninguém 
é, ninguém jamais pode ser “indiferente a si mesmo”; e, portanto, a ninguém é permitida a 
indiferença perante outro ser humano. Essa mentalidade encontra eco na experiência psi-
cológica humana de um modo que tende à universalidade. A indiferença radical perante os 
outros humanos, seu bem-estar, sua saúde, sua felicidade e seus sentimentos é usualmente 
descrita nas condições de patologias psíquicas. Doenças. A indiferença parcial é usualmente 
considerada um traço lamentável de personalidade ou de caráter. Possivelmente um vício, 
no sentido que a ética das virtudes atribui ao termo. 

Não ocorre o mesmo com a indiferença perante hipóteses, teses ou convicções. No 
livro Um Estudo em Vermelho, John Watson descreve a surpresa que tem ao descobrir a di-
mensão da ignorância de Sherlock Holmes em relação a conteúdos específicos:

Minha surpresa chegou ao clímax, entretanto, quando descobri que ele 
ignorava a teoria copernicana e a composição do Sistema Solar. Que 
um ser humano civilizado neste século XIX não estivesse ciente de que 
a Terra gira em torno do Sol pareceu-me um fato que, de tão extraor-
dinário, era quase inacreditável.

“Você parece espantado”, disse ele, sorrindo diante de minha expressão 
de surpresa. “Agora que sei disso, farei o possível para esquecer”. 
“Esquecer!” (Doyle, 2013, p.19)

Sherlock Holmes argumenta, como que em sua defesa, que a mente do homem é 
“como um sótão”; e que se ela for ocupada com irrelevâncias não “sobrará espaço” para con-
hecimentos úteis (Doyle, 2013, p. 19). Estando a hipótese neurológica do detetive correta 
ou não, a princípio ninguém o repreenderia seriamente pela indiferença por ele direcionada 
à astronomia elementar. O sentimento de escândalo de Watson não parece possuir qualquer 
tom de autêntica reprovação moral; simplesmente de surpresa.

O presente trabalho, a princípio, não procura investigar as inconsistências éticas na 
indiferença relativa a pessoas, mas a questões. Mais precisamente, questões de índole re-
ligiosa. A atual sessão se limita a discutir implicações éticas da suposta ausência de busca 
pela verdade em contexto mais genérico. Constatou-se a medida em que uma indiferença 
dirigida a pessoas é, em nossa sociedade contemporânea, algo considerado inaceitável. En-
tretanto, o que dizer sobre a indiferença dirigida a questões? Sherlock Holmes teria algo a 
temer em sua atitude de ignorar voluntariamente – o personagem menciona um esforço 
ativo por esquecer – certas verdades? 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202430

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

	 O que se quer defender aqui é que a indiferença dirigida a questões é moralmente 
avaliável, no mínimo, na medida em que o posicionamento de uma pessoa nessas questões 
terá consequências para as atitudes dessa mesma pessoa em relação a outras. 

Retome-se a descrição feita por Viktor Frankl do modo de pensar de seu capataz 
no campo de concentração. “Essa figura decrépita e esfarrapada, que só de longe lembra 
vagamente um ser humano, não merece sequer um insulto” (2020, p. 39). O guarda asso-
cia humanidade a certo modo de apresentação pessoal. Parece que condições visualmente 
degradantes, segundo o seu pensamento, autorizam desprezo em relação a um indivíduo; re-
duzem sua dignidade, seus direitos. Na verdade, neste caso específico, provavelmente o fato 
de Viktor Frankl ser um prisioneiro no campo de concentração era a real motivação para a 
indiferença do guarda; não suas condições visuais - a despeito do psiquiatra ter escolhido 
descrever essas condições como uma espécie de agravante. Não é necessariamente ingênuo 
imaginar que o mesmo capataz, em circunstâncias diferentes, poderia se mostrar um defen-
sor da chamada “Regra de Ouro” prescrita por Jesus Cristo. De modo plausível, o guarda 
poderia simplesmente assumir que os prisioneiros do campo de concentração, por serem de 
determinada raça, ou orientação sexual, ou posicionamento político, constituíam exceção 
à regra. O mero fato de ser um guarda nazista poderia significar, em sua mentalidade, não 
somente um direito, mas um dever de ser indiferente às condições dos prisioneiros, de 
seus supostos direitos, de sua suposta dignidade enquanto seres humanos. Nesse sentido, 
Eichmann famosamente justificou suas escolhas como oficial nazista e, portanto, sua indif-
erença em relação às vidas de judeus com a declaração de que “tinha vivido toda a sua vida 
de acordo com os princípios morais de Kant” (Arendt, 1999, p.83). A própria Hannah 
Arendt (1999, p. 84) esclarece o quão inadequadamente Eichmann se vale de princípios 
morais kantianos e o quanto os deturpa; e, inclusive, o quanto o próprio réu admite fazê-lo. 
Entretanto, o que está aqui em questão é que as convicções pessoais do guarda que zombou 
de Viktor Frankl, assim como as de Eichmann, foram causa significativa de suas ações: e o 
foi, de modo especial, a indiferença de ambos perante a pergunta: “os prisioneiros merecem 
a morte e os maus-tratos?”4 

Em Who is my neighbour? Hallvard Lillehammer descreve aquilo que chama de indif-
erença distraída (blinkered indifference). Nesse caso, a indiferença em relação a algo ocorre 
porque outro objeto é alvo de uma atenção mais detida e prioritária. Eichmann notoria-
mente estava muito mais preocupado com o suposto “cumprimento do dever” que signifi-
cava cumprir as ordens recebidas do que com a justiça ou injustiça intrínsecas de todo o 
sofrimento que os prisioneiros sob seu poder padeceriam. Sua decisão de cumprir a ordem 
consciente de suas consequências está diretamente vinculada à indiferença que possuía em 
relação a questionamentos como: “os judeus são dotados da mesma dignidade intrínseca 

4	 Não se compromete aqui com a tese de que toda e qualquer crença implica atitudes es-
pecíficas com relação às pessoas. Para o argumento proposto, basta que certas crenças e convicções 
específicas de indiferença impliquem atitudes específicas para com pessoas – e os exemplos do guarda 
nazista e de Eichmann bastam, supõe-se, para o estabelecimento de tal ponto. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202431

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

que quaisquer outros seres humanos?” “A atuação política do meu regime é intrinsecamente 
justa?” “Em que circunstâncias é possível que eu tenha o dever de desobedecer ordens dos 
meus superiores?” A escolha de Eichmann não pode ser desvinculada de sua indiferença 
perante tais questionamentos, sob pena de tornar-se ininteligível. Sua indiferença pelos ju-
deus assassinados por suas ordens é consequência direta de sua indiferença por tais questões.

Lillehammer descreve também o que chama de “indiferença apática”. De natureza rel-
ativamente simples, a indiferença apática ocorre quando um sujeito dirige uma orientação de 
não se importar (non-caring orientation) a um objeto em determinado contexto (2014, p.5). 
Lillehammer compara essa atitude a simples preguiça: em certa medida, parece que o sujeito 
da indiferença consegue intuir algum grau de esforço que precisaria fazer caso se importasse 
com determinada questão ou pessoa. Não querendo o esforço, é indiferente. Da forma como 
Lillehammer o descreve, não parece um mecanismo do qual o agente possui, necessaria-
mente, consciência. Segundo o autor (2014, p. 6), um  traço característico desse tipo de in-
diferença seria que ele não possui um objetivo ou propósito especificamente desejado. 

Parece uma indiferença desse tipo que o capataz de Viktor Frankl lhe dirige. Simples-
mente não se importa com o prisioneiro. Diferentemente de Eichmann, aqui não parece 
haver qualquer conflito evidente de interesses, nenhuma questão premente que desvie a 
atenção: o guarda vê, o guarda despreza. No entanto, também aqui a indiferença perante a 
pessoa encontra eco em indiferença perante questões. “Como é necessário que guardas de 
Auschwitz tratem os prisioneiros?” “Existe alguma boa razão para tratá-los com compaix-
ão, como eu gostaria de ser tratado, se estivesse em seu lugar?” “O modo como eu penso 
nos prisioneiros viola a Regra de Ouro, ou me torna mais propenso a violá-la?” Embora se 
saiba tão pouco sobre o guarda, seu comportamento sugere que, se confrontado com tais 
questões, sua resposta não seria uma afirmação convicta, mas um “dar de ombros” ou uma 
risada de escárnio. Indiferença às questões. Indiferença às pessoas. 

Desse modo, fica claro o caráter repugnante que a indiferença perante questões pode 
assumir. Eichmann tinha o dever de buscar a verdade sobre a dignidade intrínseca que os 
judeus compartilham com todos os outros seres humanos. Tinha o dever de buscar a ver-
dade sobre a justiça ou injustiça do regime político que obedecia. Tinha o dever de buscar a 
verdade sobre as condições em que não é somente lícito como também obrigatório desobe-
decer as ordens dos superiores. Sua indiferença distraída em prol do puro e simples cumpri-
mento de ordens, ou da manutenção de seu estado de vida, ou mesmo do cuidado daqueles 
que lhe eram próximos, nada disso o isentava do dever de buscar a verdade em todas essas 
três questões. Por não buscá-la, por ser indiferente, agiu como agiu. 

Eichmann poderia alegar que cumpriu o dever. Que buscou a verdade em cada uma 
dessas três questões e que as respostas que encontrou para elas foram, respectivamente, algo 
como: “os judeus, de fato, possuem dignidade como a de quaisquer outros seres humanos. 
Entretanto, isso não me exime do meu dever de ordenar sua execução”. “O regime político 
que eu obedeço age injustamente, mas se todos desobedecerem seus superiores com base 
nas próprias convicções pessoais acerca da justiça, a vida em sociedade se tornará impossível. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202432

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

Logo, ainda devo cumprir minhas ordens”. E, finalmente: “Não, não há circunstâncias em 
que seja possível eu ter o dever de desobedecer meus superiores”.

O cumprimento do dever de buscar a verdade não exclui a possibilidade do erro – 
embora, quando a busca for empreendida com perseverança e honestidade, se possa esperar 
que ela seja bem-sucedida. Por outro lado, o não-cumprimento desse dever, seja devido à 
apatia, à preguiça, à interposição de interesses pessoais ou à existência de prioridades indev-
idamente preferidas tem por possível consequência a infração dos justos direitos de outras 
pessoas. Quando isso ocorre, fica patente ao menos um caso em que a indiferença perante 
a busca de certas verdades apresenta inconsistências éticas – ou mesmo implica injustiças 
potencialmente graves.

A omissão de uma busca pela verdade em determinadas questões não possui sem-
pre e necessariamente consequências graves como as que vem sendo discutidas até aqui. 
O exemplo foi escolhido apenas porque a gravidade dos acontecimentos o torna especial-
mente didático. Um policial de alta patente que suspeita de corrupção por parte de seus 
subordinados pode ser indiferente ao ponto de não buscar a verdade sobre o crime estar 
sendo cometido ou não. Um homem que deseja ter relações sexuais com uma mulher mas, 
por qualquer motivo, imagina que ela pode ser casada não necessariamente vai empregar 
os meios para sanar a dúvida. Um agente de certa instituição de caridade pode montar 
kits de distribuição de alimento sem ter certeza sobre as condições do alimento doado em 
questão, e sem certificar-se dessas condições. Em todos esses casos a indiferença é um fator 
de possíveis inconsistências éticas. A gravidade das atitudes dependerá de múltiplas circun-
stâncias como a intensidade do mal possivelmente causado a terceiros, a probabilidade de 
uma injustiça estar em curso ou não e o grau de esforço exigido na busca pela verdade a ser 
empreendida. O que se pode afirmar, entretanto, é que, quando existe a possibilidade de 
que pessoas sejam injustiçadas a depender das atitudes de um indivíduo, e essa possibilidade 
existe em função de certas proposições serem verdadeiras ou falsas, o indivíduo possui o 
dever de buscar a verdade acerca de tais proposições antes de agir. Caso não o faça, corre o 
risco de, com suas ações, causar o mal em questão a outras pessoas. A escolha de correr esse 
risco lhe é moralmente imputável.

3. INDIFERENÇA RELIGIOSA

John Hick (1989, p. 4), ainda no início de An Intepretation of Religion, quando 
procura estabelecer e/ou sugerir características próprias daquilo que é religioso, afirma:

[…] objetos, práticas e crenças religiosas têm uma profunda importân-
cia para aqueles que os consideram ‘‘religiosos’’; e são importantes não 
apenas no sentido imediato pelo qual pode parecer importante ter-
minar corretamente uma frase dita ou atender o telefone quando está 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202433

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

tocando, mas importante em um sentido último e mais permanente 
[…] toda religiosidade autêntica, em contraposição à meramente nom-
inal, parece envolver um sentido de profunda importância 

Seguindo Paul Tillich, Hick considera útil, no propósito de compreender o fenôme-
no religioso, o conceito de “preocupação última” (ultimate concern). No entanto, o que, 
exatamente faz os religiosos terem em tão alta conta suas práticas, crenças e objetos?

Em Faith and Reason, Richard Swinburne enumera três principais propósitos que, 
em linhas gerais, parecem ser buscados em todas as maiores religiões do mundo – Swin-
burne menciona explicitamente o cristianismo, o islamismo, o judaísmo, o hinduísmo e o 
budismo (2005, p. 160). Seriam:

	 1) “Render as próprias adoração e obediência a qualquer Deus ou a quaisquer de-
uses que existam” (Swinburne, 2005, p. 168)

	 2) “Alcançar a própria salvação” (Swinburne, 2005, p. 169) e, finalmente;
	 3) “Ajudar outros a alcançar a própria salvação” (Swinburne, 2005, p. 186).

A primeira questão elencada para representar os tópicos centrais do que seria “matéria 
religiosa” foi a existência ou não-existência de Deus e suas propriedades específicas. É notória 
a correlação com o que Swinburne considera o primeiro propósito da religião. Se uma pes-
soa adota um modo de vida específico – um “caminho” como chama Swinburne (2005, p. 
161) – com o intuito de render a Deus adoração e obediência, como esse indivíduo lidará 
com o pensamento de alguém que se declare indiferente à existência ou inexistência de Deus 
e suas características próprias? Provavelmente pensará que tal indiferença constitui, em algu-
ma medida, uma injustiça contra o próprio Deus, pois considera-o digno de uma adoração 
e obediência que não lhe está sendo prestada da parte de seu interlocutor5.

Foi postulado que Deus não teria revelado sua existência através de evidências su-
ficientes para que se tornasse legítimo, muito menos moralmente compulsório, aceitá-la. 
Segundo relato de Leo Rosten (1974), Bertrand Russell teria afirmado que, se encontrasse 
Deus após a morte, perguntaria: “Senhor, por que não me deu melhores evidências?”6 Como 
se dá a recriminabilidade da indiferença religiosa no caso de Deus simplesmente não existir?

5	 Nas três maiores religiões do ocidente, cristianismo, islamismo e judaísmo, isso parece se 
aplicar. Nas maiores religiões orientais, como o hinduísmo, o budismo e o confucionismo, o conceito 
de “deus” parece implicar circunstâncias distintas. Swinburne (2005, p. 160) defende que ainda nes-
ses casos a ideia de prestar culto e obediência a deus ou a deuses desempenha alguma espécie de fun-
ção; mas reconhece-se aqui que, no caso dessas religiões orientais, o segundo conceito enumerado, o 
de “salvação”, parece se aplicar mais do que a ideia de prestar culto e adoração a deus ou a deuses.
6	 Essa frase é atribuída a Russell por Leo Rosten em artigo publicado na Saturday Review/
World, em 23 de fevereiro de 1974, e não aparece diretamente em obras de Russell. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202434

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

O que ocorre é que a indiferença religiosa não é um problema apenas no caso de 
Deus existir: a mera possibilidade de esse Deus existir implica certa culpabilidade na indif-
erença religiosa. E essa possibilidade não depende da verdade de qualquer artigo de doutrina 
religiosa: ela o precede. 

A indiferença religiosa foi descrita como “a ausência de uma busca pela verdade em 
questões concernentes à religião”. Se existe uma possibilidade do Deus do monoteísmo exist-
ir, e não se busca a verdade sobre ele existir de fato ou não, aceita-se um risco: o risco de não 
viver prestando-lhes os devidos culto e obediência, como Swinburne (2005, p. 168) mencio-
na, e ele existir. A aceitação desse risco é, em si, moralmente imputável, como também ocorre 
no caso do policial de alta patente que suspeita de corrupção sem investigá-la, no caso do 
homem que deseja uma mulher sem ter certeza sobre ela ser solteira e no caso do agente de 
uma instituição caritativa que não verifica a procedência dos alimentos que distribui.

Não é necessário que haja corrupção, de fato, para que a negligência do policial seja 
recriminável. Não é necessário que a mulher seja casada para que o homem esteja sendo 
imoral, se ele suspeita de que ela pode ser. Igualmente, não é necessário que o alimento es-
teja em más condições para que o agente seja irresponsável por não verificar essas condições. 
Do mesmo modo, não é necessário que Deus exista para que, em sua negligência de não 
buscar a verdade sobre ele, uma pessoa se torne culpabilizável por não investigar essa pos-
sível existência, se suspeita dela.

William Clifford, em The Ethics of Belief, descreve uma situação análoga às que vêm 
sendo aqui mencionadas. O autor (1879, p. 177) elabora sua famosa hipótese sobre um 
dono de embarcações que envia famílias de migrantes para uma viagem com certo risco em 
um navio de cujas condições para a jornada suspeita. No entanto, em um movimento de 
sufocar suas dúvidas [stifling his doubts]7, o proprietário convence-se de que a embarcação é 
segura, e não toma qualquer providência específica. O navio naufraga, e os viajantes falecem 
enquanto o proprietário recebe o dinheiro do seguro sem mais problemas.

Clifford (1987, p. 178) é claro em sua posição: “ele [o proprietário] é verdadeiramente 
culpado da morte daquelas pessoas”. O autor afirma ainda que tal proprietário de embar-
cações não seria nem um pouco menos culpado na hipótese de a viagem ter sido bem suce-
dida8. O nome do subtópico do artigo em que essa história é narrada é The Duty of Inquiry 
(“o dever de investigar”); e é precisamente isso que tal proprietário, no entendimento de 
Clifford, tinha: um dever de investigar. No caso, o dever de investigar as condições do navio.

O risco que o proprietário escolhe correr, e que lhe é moralmente imputável, é análo-
go ao risco escolhido pelo policial que suspeita de corrupção, pelo homem solteiro que sus-
peita de matrimônio de uma mulher e pelo agente de uma instituição caritativa que suspeita 
da falta de qualidade dos alimentos adquiridos. Finalmente, todos esses casos, como se quer 
aqui propor, são análogos ao de uma pessoa que suspeita da existência de Deus.

7	 Clifford, 1879, p. 178. 
8	 Ibid. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202435

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

Esse adendo sobre a existência de “suspeita” é relevante. Um policial não é culpa-
bilizável por não investigar um caso de possível corrupção se acredita sinceramente que 
as chances de tal corrupção existir são mínimas. Um homem não é culpabilizável por 
cortejar uma mulher se não há nenhuma razão para suspeitar de que ela pode ser compro-
metida com outra pessoa. E um agente de caridade não é necessariamente irresponsável 
por deixar de verificar as condições de certo alimento se não há nenhum indício de que 
ele pode estar contaminado.

No entanto, a possibilidade de qualquer uma dessas circunstâncias implica um dever 
proporcional de investigá-las. O argumento aqui apresentado é que ocorre o mesmo com a 
existência ou não-existência de Deus. Uma possibilidade mínima de tal existência implica 
uma responsabilidade mínima de não ser indiferente, ou seja, de buscar a verdade sobre 
essa existência ou não-existência9. Uma possibilidade razoável indica uma responsabilidade 
razoável. Finalmente, uma possibilidade elevada indica uma responsabilidade elevada. A in-
diferença dirigida a essa questão seria uma indiferença possivelmente dirigida a uma pessoa; 
e a possibilidade de se ser injusto com alguém, deixando-se de tratar essa pessoa do modo 
devido, não é algo que se pode simplesmente ignorar.

A segunda questão elencada diz respeito à salvação possível para o ser humano medi-
ante a prática especificamente religiosa. Swinburne (2005, p. 160) chama a “salvação” como 
propósito das maiores religiões globais de “bem-estar profundo”, e o descreve nos seguintes 
termos:

O bem-estar pertence a alguém, sugiro eu, na medida em que a pessoa 
executa boas ações em uma situação na qual é bom estar, e sabe que está 
nessa situação e quer estar realizando essas ações. Esse bem-estar será 
profundo na medida em que as boas ações forem de grande significado 
para o sujeito e para outros: e a situação inclui uma correta relação 
com o que quer que seja a fonte última do ser, bem como com todos 
os outros humanos; e o bem-estar for eterno. Portanto, a salvação deve 
incluir a adoração de qualquer ser sobrenatural ao qual seja devido 
adoração, e o perdão de, e a reconciliação com quaisquer seres com os 
quais tenhamos errado, bem como a ajuda a outros seres humanos para 
que alcancem seu bem-estar (Swinburne, 2005, p. 160)

Como se percebe, a “salvação” para Swinburne é uma situação multifacetada, um 
tanto quanto complexa, que envolve um certo número de elementos. Além dos já men-
cionados, envolve também uma espécie de vínculo ritualístico com outras pessoas no seio 
de uma comunidade, e também o conhecimento “da natureza do universo e do propósito 
de nossa existência, e de quais ações são maximamente boas [greatly good]” (2005, p. 160). 

9	 Destaque para o fato de que a mera possibilidade da existência de Deus não presume qual-
quer doutrina religiosa específica. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202436

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

O autor não restringe o conceito de religião a sistemas que contenham a totalidade desse 
elementos em toda a sua máxima expressão; mas, para ser assim chamado, defende que o 
sistema deve possuir ao menos a maioria desses elementos (2005, p. 160).

Em que situação se encontra, do ponto de vista ético, uma pessoa que se declare 
indiferente à “salvação” como apresentada por Swinburne no caso específico de ela requerer 
uma prática religiosa de qualquer espécie? Ser desinteressado pela possibilidade de estar 
em uma situação boa, realizando boas ações e de grande significado para si mesmo e para 
outras pessoas seria uma situação psicológica bastante estranha, para dizer o mínimo. Até 
aqui, porém, talvez não exatamente “censurável”. Swinburne menciona “estar em uma cor-
reta relação [right relation] com o que quer que seja a fonte última do ser, bem como com 
todos os outros humanos”. Aqui a indiferença parece assumir implicações éticas explícitas 
derivadas dos significados mais intuitivos que temos para a ideia de “right relation”. Na 
sequência, o filósofo oferece o que pode ser interpretado como um esclarecimento de tal 
ideia: envolve “adoração ao ser sobrenatural a quem ela é devida”; “perdão e reconciliação” 
com quaisquer seres a quem os devamos e, finalmente, “ajuda a outros seres humanos para 
que também eles alcancem seu bem-estar”. Parece óbvio que está aqui implicada, de algum 
modo, a ideia de dever. E não simplesmente dever: dever para com pessoas10. Interessar-se ou 
se desinteressar pela própria salvação não é, portanto, segundo a percepção de Swinburne, 
algo que, no contexto das maiores religiões globais, pode ser compreendido de modo pura-
mente individualista. A própria salvação está diretamente relacionada com prestar a outros 
seres, espirituais ou não, a adoração e/ou a reparação e/ou o auxílio que lhes sejam devidos. 
De fato, “ajudar outras pessoas a alcançar a própria salvação” é o terceiro propósito elencado 
pelo autor que está presente na religião (Swinburne, 2005, p. 186). Como foi visto, esse 
terceiro propósito está diretamente vinculado ao segundo pela própria noção de “salvação” 
que as religiões tendem a comportar.

Mais uma vez, não é necessário para o argumento aqui desenvolvido que, como 
postulam as religiões, o ser humano necessite de qualquer tipo de “salvação”: a mera pos-
sibilidade de que ele necessite implica um risco ao se ser indiferente. “Se” for verdade de 
que precisamos de algum tipo de salvação e não vivemos de modo a consegui-la, nem para 
nós e nem para nossos entes queridos, então corre-se um risco de não estarmos buscando 
algo necessário para nós e para eles. É claro: se isso não for verdade, então não existe risco 
algum. Mas antes de se ter uma convicção sobre a verdade ou inverdade de uma suposta 
necessidade de salvação humana ser indiferente à questão implica assumir um risco; e essa 
escolha por assumir o risco, como a do policial, do homem solteiro e do agente de caridade, 
é irresponsável na mesma proporção em que o evento é possível. No caso, o evento seria, 
como propõem as religiões11, o ser humano necessitar de algum tipo de “salvação”.

10	 Ao menos nas tradições religiosas de origem abraâmica fica muito claro que os seres so-
brenaturais para com os quais podemos ter relações do tipo “mérito” e “culpa” são seres pessoais, no 
mínimo, no sentido em que são seres dotados de inteligência e de vontade.
11	 Cf. Swinburne, 2005, p. 169. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202437

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

Portanto, a indiferença à questão de salvar-se ou não fazê-lo por meio de qualquer 
prática religiosa é indiferença também, segundo compreendem as religiões, às pessoas às 
quais se pode dever algo, seja adoração, reparação, perdão ou simples auxílio para que tam-
bém tenham a oportunidade de salvar-se12. O desinteresse pela questão é desinteresse por 
pessoas, com todas as implicações já vistas acerca de tal atitude.

Finalmente, o terceiro ponto elencado como típico daquilo que configura matéria 
religiosa: a possível verdade de uma doutrina religiosa específica em detrimento das outras. 
Quer-se relacionar a indiferença perante essa questão diretamente com a indiferença peran-
te as duas questões anteriores. Swinburne (2005, p. 161) afirma que uma religião envolve 
dois elementos: um “caminho” (way) e um credo. Por caminho ele compreende um estilo 
de vida, uma espécie de conjunto de ações que compartilham um determinado tipo. Com 
o credo ele entende um sistema de doutrina.

Cada religião ensina que uma das razões para seguir seu caminho reli-
gioso, embora não necessariamente a principal, é obter salvação para si 
mesmo. O credo de uma religião explica por que a busca de seu camin-
ho levará à salvação para si mesmo e à realização das outras razões para 
seguir tal caminho (Swinburne, 2005, p. 161).

Em God and the Universe of Faiths John Hick propõe uma “revolução copernicana” 
no estudo da filosofia da religião, deslocando o centro desse universo de tradições religiosas 
específicas como o cristianismo para a ideia mais universal de “Deus” (1993, p. 131). Com 
isso, o autor pretende uma aceitação mais universal de outras religiões como caminhos 
válidos para um mesmo objetivo, um mesmo destino final: a salvação13. Se a perspectiva de 
Hick se provar legítima, a indiferença perante o terceiro ponto mencionado, a possível ver-
dade de uma doutrina religiosa específica em detrimento de outras, fica bem fundamentada 
– o que significa uma objeção ao propósito do presente trabalho. 

Opondo-se, de certo modo, a Hick, e adotando a perspectiva que aqui se considera 
melhor fundamentada, Swinburne (2005, p. 161) apresenta o credo, o corpo de ensinamen-
tos doutrinários que descrevem a essência de uma religião, como aquilo que explica as razões 
pelas quais faz sentido pensar que o “caminho” para a salvação proposto por aquela religião 
específica de fato conduz a ela. E os credos das religiões são substancialmente diferentes 
uns dos outros, por mais que possam apresentar artigos em comum. Se os credos são o que 

12	 As doutrinas religiosas podem estar erradas nessa presunção, mas não se pode presumir seu 
erro, assim como não se pode presumir sua verdade. O que se deve assumir, mesmo sem qualquer 
premissa religiosa, é a possibilidade; e a possibilidade basta para que a indiferença perante a questão 
comporte um risco moral. 
13	 No primeiro parágrafo do capítulo The Copernican Revolution in Theology Hick (1993, 
p.120) propõe o questionamento sobre outras religiões também seres caminhos possíveis de 
“vida e salvação”. Pelo restante do capítulo Hick endossa essa possibilidade.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202438

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

fornece a garantia de um caminho, e os credos diferem substancialmente uns dos outros, 
como todos os caminhos poderiam ser igualmente válidos? Parece forçoso concluir que haja 
caminhos mais e menos eficazes na condução de um indivíduo até sua própria salvação.

Não é relevante discutir aqui a medida exata em que um caminho pode ser mel-
hor do que outros. O que cumpre salientar é que a indiferença perante a verdade de uma 
doutrina religiosa específica em detrimento das outras significa indiferença perante o mais 
seguro modo de alcançar a própria salvação, de colaborar com a salvação de outros e de 
compreender o que se pode e o que não se pode afirmar sobre as propriedades de Deus 
e mesmo sobre a sua existência. E, como se argumentou, de um correto posicionamento 
em tais questões deriva um justo tratamento em relação a pessoas. Indiferença às questões, 
indiferença às pessoas. 

CONCLUSÃO: A BORDO DO NAVIO 

“Você precisa apostar, pois já está a bordo do navio” (Toguchi, 2017, p. 24).

Cada indivíduo vive como se Deus existisse ou como se Deus não existisse. Na ver-
dade, cada indivíduo vive, age, de modo congruente com a própria concepção de como 
Deus é, mesmo que nunca se tenha posto essa questão.

“Deus existe ou não?” “Se sim, como ele é?” “Eu preciso de ‘salvação’?” “Se sim, como 
eu a consigo?” “E quanto aos meus entes queridos?” “Existe uma religião ‘verdadeira’?”

É esperado que a religião responda essas perguntas, também, porque, como declara 
Karol Wojtyla – o papa São João Paulo II – a religião “consiste na busca de respostas a 
perguntas fundamentais sobre a existência humana” (Wojtyla, 2019, p. 17-18). E essas 
parecem perguntas fundamentais sobre a existência humana.

Temos o dever de buscar a verdade quando nossas ações terão consequências de 
peso para as nossas vidas e para as de outras pessoas e essas consequências serão negativas 
ou positivas a depender dessa verdade. Ser indiferente às questões nas quais isso ocorre é 
ser indiferente às pessoas que nossas ações afetarão. E nós não podemos ser indiferentes às 
pessoas que nossas ações afetarão.

Nossas ações “afetarão” a Deus, e a quaisquer seres espirituais que existam e estejam, 
de algum modo, relacionados a elas. Eles se rejubilarão ou lamentarão. Eles serão honrados 
ou injustiçados. Se existirem. E se forem como são descritos por certas religiões.

Nossas ações afetarão a nós mesmos e àqueles que conosco convivem. Nos curarão de 
nossas mazelas, e o farão também a outros. Saldarão nossas dívidas… ou as agravarão. Cada 
pequeno gesto nos colocará um pouco mais perto do paraíso ou do inferno, da libertação ou 
do deterioramento espiritual. E não só a nós, mas também àqueles com quem convivemos. 
Isso tudo, é claro, apenas se existir um espírito. Apenas se existirem “céu” e “inferno”, ou 
qualquer coisa que o valha. 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202439

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

São muitos “se”. Mas são todos importantes. O argumento contra a indiferença re-
ligiosa aqui proposto é condicional: se Deus não existe, se os seres humanos não precisam 
de salvação, se nenhuma doutrina religiosa específica é verdadeira em detrimento de outras, 
então a indiferença religiosa não só é legítima como também muito adequada aos fatos – 
quiçá obrigatória. Acontece que não sabemos, “de antemão”, se Deus existe, se precisamos 
de salvação ou se certa doutrina religiosa é verdadeira. Essa possibilidade antecede qualquer 
artigo de fé – e, como foi proposto, ainda assim exige uma investigação. Podemos buscar a 
verdade sobre tais questões de índole religiosa ou ignorar essas questões. Mas não podemos 
esperar que nossa escolha seja desprovida de consequências.

	
REFERÊNCIAS

ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. 
Tradução de José Rubens Siqueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. Disponível 
em: https://archive.org/details/ARENDTHannah.EichmannEmJerusalem1. Acesso em: 13 
maio 2025.

BRÉCHON, Pierre. Measuring Religious Indifference in International Sociological 
Quantitative Surveys (EVS and ISSP). In: QUACK, J.; SCHUH, C. Religious Indifference: 
New Perspectives from Studies on Secularization and Nonreligion. 1. ed. Zurich: Springer 
International Publishing AG, 2017. p. 143-170.

CONCÍLIO VATICANO. Documentos do Concílio Ecumênico Vaticano II (1962-
1965). Organização geral de Lourenço Costa; tradução da Tipografia Poliglota Vaticana. 
São Paulo: Paulus, 1997.

CLIFFORD, William. The Ethics of Belief. In: CLIFFORD, William. Lectures and 
Essays: vol. II. London: Macmillan and co. 1879. p. 177-211.

DOYLE, Arthur. Um estudo em vermelho. Tradução de Maria Luiza X. de A. Borges. 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2013. Livro digital. Disponível em: https://archive.org/
details/UmEstudoEmVermelhoArthurConanDoyle/mode/2up. Acesso em: 13 maio 2025. 

FRANKL, Viktor. Em busca de sentido: um psicólogo no campo de concentração / 
Tradução por Walter O. Schlupp e Carlos C. Aveline. 49. ed. - São Leopoldo: Sinodal; 
Petrópolis: Vozes, 2020. 

HICK, John. An interpretation of religion: human responses to the transcendent. New 
Haven: Yale University Press, 1989. Disponível em: https://archive.org/details/interpreta-
tionof00hick/page/3/mode/2up. Acesso em: 22 abr. 2025.

HICK, John. God and the Universe of Faiths: Essays in the Philosophy of Religion. Ox-
ford: Oneworld Publications, 1993. 

LILLEHAMMER, Hallvard. “The nature and ethics of indifference”. The Journal of 
Ethics, v. 21, n. 1, 2017, p. 17–35. DOI: 10.1007/s10892-016-9215-z. 

https://archive.org/details/UmEstudoEmVermelhoArthurConanDoyle/mode/2up
https://archive.org/details/UmEstudoEmVermelhoArthurConanDoyle/mode/2up
https://archive.org/details/interpretationof00hick/page/3/mode/2up
https://archive.org/details/interpretationof00hick/page/3/mode/2up
https://doi.org/10.1007/s10892-016-9215-z


Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202440

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

LILLEHAMMER, Hallvard. “Who is my neighbour? Understanding indifference 
as a vice”. Philosophy, Cambridge, v. 89, n. 4, 2014, p. 559–579. Disponível em: https://
eprints.bbk.ac.uk/id/eprint/9926/. Acesso em: 15 maio 2025. 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Declaração Universal dos Direitos 
Humanos. Brasília: ONU Brasil, 1948. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/91601
-declara%C3%A7%C3%A3o-universal-dos-direitos-humanos. Acesso em: 13 maio 2025. 

ROSTEN, Leo. Bertrand Russell speaks his mind. Saturday Review/World, 23 fev. 
1974. 

SWINBURNE, Richard. Faith and Reason. 2. ed. Oxford: Clarendon Press, 2005.
TAMIYA, Toguchi. Pelas mãos de Pascal: relato de uma conversão. Tradução de Ivan 

Lopes. São Paulo: Quadrante, 2017.
TILLICH, Paul. Dynamics of faith. New York: Harper & Row, 1957. Disponível em: 

https://archive.org/details/dynamicsoffaith00till. Acesso em: 22 abr. 2025. 
VETLESEN, Arne Johan. Perception, empathy, and judgment: an inquiry into the 

preconditions of moral performance. University Park, PA: Pennsylvania State University 
Press, 1994.

WOJTYLA, Karol. Cristo, a Igreja e o Mundo. Tradução de Eduardo Nadalin. São 
Paulo: Quadrante, 2019.

https://brasil.un.org/pt-br/91601-declaração-universal-dos-direitos-humanos
https://brasil.un.org/pt-br/91601-declaração-universal-dos-direitos-humanos
https://archive.org/details/dynamicsoffaith00till


Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 202441

A Bordo do Navio: As Inconsistências Éticas da 
Indiferença Religiosa

André Lins Vieitos

André Lins Vieitos;
Mestrando em filosofia pelo PPGLM-UFRJ, ORCID 0009-0000-1543-2808, 
E-mail: andre.vieitos@hotmail.com

DOI: 10.26512/2358-82842024e58585
This work is licensed under a Creative Commons Attribuition 4.0 Internacional License.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

