
Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024141

TRADUÇÃO

AS MALANDRAGENS DE SHEEHAN: COMO A 
TEOLOGIA SE TRANSFORMA EM TOLICE

Vitor Grando da Silva Pereira

PLANTINGA, Alvin (1998). Sheehan’s Shenanigans: How Theology Becomes Tomfoolery. 
In: SENNETT, J. F. (Ed.) The Analytic Theist: An Alvin Plantinga Reader. Michigan: Wm. 
B. Eerdmans-Lightning Source, pp. 316–327.

I

A alta crítica — crítica de fontes, crítica das formas, crítica da redação, vários amálgamas 
contemporâneos — está conosco há pelo menos um século e meio. Para o leigo, pode 
facilmente parecer que os críticos mais sofisticados desprezam o que consideram ser a in-
genuidade da crença do cristão comum nos eventos relatados no Novo Testamento: o na-
scimento virginal de Cristo, seus milagres, sua morte, sua ressurreição (literal e física), seu 
aparecimento para “mais de quinhentos irmãos”, sua ascensão ao céu e semelhantes. Assim, 
David Strauss, em sua obra Life of Jesus, Critically Examined, publicada em 1835, afirmou: 
“Não, se quisermos ser honestos com nós mesmos, aquilo que outrora foi história sagrada 
para o cristão agora é, para a porção esclarecida de nossos contemporâneos, nada mais do 
que fábula.” Para o leigo, também pode parecer que as bases para esse desprezo são, às vezes, 
extremamente frágeis — tão finas a ponto de serem praticamente inexistentes. Há muita 
afirmação presunçosa, mas pouca evidência convincente, excesso de especulação, mas quase 
nada de real solidez.

Os protestantes tiveram de lidar com a “alta crítica” por um longo tempo; mas os 
estudiosos católicos começaram a descobri-la (ou, em todo caso, a utilizá-la) apenas nos 
últimos 25 anos ou um pouco mais. O resultado tem sido uma enxurrada de livros de 
crítica bíblica por estudiosos católicos, alguns deles, lamento dizer, cometendo excessos 
consideráveis. O muito divulgado The First Coming: How the Kingdom of God Became Chris-
tianity [A Primeira Vinda: Como o Reino de Deus Se Tornou o Cristianismo] (Nova York: 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024142

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

Random House, 1986), de Thomas Sheehan, é um exemplo notório. Sheehan é professor 
de filosofia na Loyola University, em Chicago.

Sheehan começa seu livro afirmando que a igreja cristã está passando por uma crise 
quanto ao que pensa e acredita sobre Jesus: “A crise surge do fato agora livremente admitido 
por teólogos e exegetas, tanto protestantes quanto católicos: que, daquilo que se sabe dos 
dados históricos disponíveis, Jesus de Nazaré não acreditava ser divino [e] não afirmava nen-
huma das reivindicações messiânicas que o Novo Testamento lhe atribui...” (p. 9). O projeto 
de Sheehan parece ser quádruplo: (a) tentar mais uma vez determinar o conteúdo real da 
pregação de Jesus (que contraria o que os cristãos pensavam que era); (b) determinar como a 
ideia de que Jesus ressuscitou dos mortos se desenvolveu na igreja primitiva; (c) fazer o mes-
mo para a ideia de que Jesus era o Cristo, o Messias, e o filho de Deus; e (d) descobrir qual é 
o significado real da pregação e da vida e morte de Jesus. O objetivo é tentar realizar (a), (b) 
e (c) “de baixo para cima”: sem fazer suposições teológicas como, por exemplo, que Jesus é o 
filho de Deus encarnado, ou que a Bíblia é, em qualquer sentido especial, a palavra de Deus, 
ou que existe algo como o testemunho do Espírito Santo, que nos permite compreender 
verdades escriturísticas, sem o qual seríamos incapazes de fazê-lo. Sheehan espera realizar 
(a)-(c) utilizando os tipos de métodos que seriam empregados por um historiador ao con-
frontar qualquer texto antigo: “Adoto o ponto de vista do historiador, não o do crente. Tomo 
a palavra ‘história’ no contexto do verbo grego original que a fundamenta: historein, para 
pesquisar e investigar, usando apenas a luz da razão natural, empírica” (p. 9). Assim, a ideia 
é tentar descobrir o que Jesus pregou, como a crença na ressurreição se desenvolveu, e como 
as primeiras cristologias se desenvolveram “usando apenas a luz da razão natural e empírica.”

Sobre (b) e (c), Sheehan adota o que agora é uma linha muito familiar: nenhuma das 
aparentes testemunhas da ressurreição de Jesus dos mortos e de sua visão literal e física pelos 
discípulos (“por mais de quinhentos irmãos ao mesmo tempo”; 1Co 15.6) deve ser levada a 
sério. Os milagres da natureza são 

simplesmente lendas que surgiram entre os primeiros cristãos e que 
foram projetadas retrospectivamente, sob o impacto da fé, para dentro 
da vida do Jesus histórico. (p. 74)

A razão para as inconsistências evidentes e a incapacidade de serem 
fisicamente verificáveis desses “eventos” miraculosos se resume a uma 
coisa: as histórias do evangelho sobre a Páscoa não são relatos históri-
cos, mas mitos religiosos. (p. 97)

Para combater o clima de dúvida despertado pelo fato de Jesus não 
retornar, alguns relatos dos evangelhos enfeitaram a experiência da 
Páscoa com histórias apocalípticas elaboradas que concretizaram a “res-
surreição” de Jesus ao lhe fornecerem um corpo sobrenatural que foi 
fisicamente visto, tocado e elevado ao céu. (p. 293)



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024143

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

A adição de elementos míticos foi devida a uma espécie de ausência de coragem por 
parte de Pedro e outros; como resultado disso, desenvolveram-se na igreja primitiva esses 
mitos sobre anjos no túmulo, Jesus sendo literalmente visto pelos muitos outros. O mesmo 
se aplica ao desenvolvimento da cristologia que culmina no Prólogo do Evangelho de João, 
no hino aos Filipenses e na carta de Paulo aos Colossenses: Jesus mesmo não fez nenhuma 
dessas reivindicações sobre si; elas foram inventadas mais tarde por uma igreja decidida a 
sustentar um ponto teológico.

Agora, avaliando sob os seus próprios critérios, os argumentos de Sheehan para essas 
afirmações são, no mínimo, frágeis, especulativos e fantasiosos. No entanto, vou ignorar em 
grande parte o que ele diz sobre (b) e (c) e me concentrar no que ele afirma sob as rubricas 
(a) e (d); então, voltarei a um breve exame dos tipos de razões que os acadêmicos às vezes 
dão para supor que a cristologia “de baixo para cima” — tentando entender os textos rele-
vantes sem recorrer a crenças teológicas sobre Cristo ou sobre a Bíblia — é, de fato, correta 
e obrigatória para os estudos bíblicos.

Pois bem, o que a “razão natural e empírica” revela sobre o que Jesus realmente 
pregou? A resposta de Sheehan pode parecer a um cristão comum algo incrivelmente sur-
preendente, para não dizer absurdo. Jesus, por exemplo, não reivindicou ser o Messias ou 
mesmo um messias, muito menos o filho divino de Deus:

O que, então, os críticos pós-bultmannianos descobriram sobre o Jesus 
histórico...? Negativamente, eles estabeleceram que Jesus não expressou 
sua autocompreensão com nenhum título cristológico — certamente 
não nos chamados títulos superiores (como “Deus” ou “Senhor”) no 
sentido divino completo e nem mesmo nos chamados títulos inferiores 
(por exemplo, “messias”... e “filho do Homem”). (p. 25)

O que ele reivindicou então? Qual foi sua mensagem positiva? Não é fácil entender 
a resposta de Sheehan. Tudo começou, no entanto, quando Jesus caiu sob o feitiço de João 
Batista; ao ouvi-lo, diz Sheehan, “Jesus, podemos imaginar, foi profundamente tocado. Ele 
se arrependeu e foi batizado” (p. 53). “Jesus ficou impressionado com o fato de João, ao 
contrário dos pregadores apocalípticos tão populares naqueles dias, não pregar um messias, 
não proclamar o fim do mundo e não prometer um futuro aeon de bem-aventurança’” (p. 
52). Seguindo o exemplo, Jesus também não proclamou o fim do mundo, não pregou que 
ele nem qualquer outro fosse o messias. Ele seguiu João na “redução do apocalipse ao seu 
núcleo existencial” (p. 55); isso significa, pelo que posso entender, que Jesus não tinha nen-
huma mensagem apocalíptica, mas exortava à justiça e à misericórdia. Além disso:

A presença imediata de Deus como um Pai amoroso é o que Jesus quis 
dizer com o ‘reino...’. Conforme Jesus o pregava, o reino de Deus não 
tinha nada a ver com as fantasiosas geopolíticas dos apocalípticos e 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024144

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

messianistas — um reino acima ou à frente... Em vez disso, significava 
o ato de reinar de Deus como Deus, e isso significava — aqui reside a 
força revolucionária da mensagem de Jesus — que Deus, como Deus, 
se identificava sem reservas com seu povo [itálicos de Sheehan]. O reinado 
de Deus significava a encarnação de Deus.” (p. 60)
Ou seja, Jesus destruiu a noção de “Deus-em-Si-mesmo” e colocou 
em seu lugar a experiência de “Deus-com-a-humanidade”. Doravante, 
segundo o profeta da Galileia, o Pai não devia ser encontrado em um 
céu distante, mas estava completamente identificado com a causa dos 
homens e mulheres. A doutrina de Jesus sobre o reino significava que 
Deus havia se encarnado: Ele havia se derramado, desaparecido na hu-
manidade e não podia ser encontrado em nenhum outro lugar senão 
lá. [...] A doutrina do reino significava que, de agora em diante e para 
sempre, Deus estava presente apenas no e como nosso próximo. Jesus 
dissolveu as especulações fantasiosas da escatologia apocalíptica no 
chamado à justiça e à caridade. (p. 61)

[A proclamação de Jesus] marcou a morte da religião e do Deus da 
religião e anunciou o começo da experiência pós-religiosa: a abdicação 
de “Deus” em favor de Sua presença oculta entre os seres humanos. 
(pp. 61-62)

Então, Jesus não proclamou que ele era o Messias, muito menos o filho de Deus; o 
que ele pregou não foi “Creia em mim e serás salvo”, mas algo bem diferente: “Deus de-
sapareceu na humanidade.” Mas o que isso poderia significar? “Deus, como Deus, havia se 
identificado sem reservas com o seu povo”; “Deus desapareceu na humanidade”; “a abdicação 
de ‘Deus’ em favor de Sua presença oculta entre os seres humanos”: como devemos entender 
essas declarações obscuras?

Não é fácil entender, mas me parece que o que Sheehan quer dizer aqui é que, de 
acordo com Jesus, simplesmente não há um ser todo-poderoso que, por exemplo, criou o 
mundo e a quem devemos adoração e obediência. Não há nada remotamente parecido com 
o que os cristãos e outros teístas acreditam: um ser transcendente, todo-poderoso e onisci-
ente que criou os céus e a terra e sustenta o ser de todas as coisas. E, embora Sheehan fale 
do “desaparecimento de Deus na humanidade”, tornando-se encarnado sem reservas, e coisas 
do tipo, a ideia não é, ao que parece, que antes havia tal ser, mas que depois ele de alguma 
forma desapareceu na humanidade; a ideia é que nunca houve tal pessoa de modo algum. 
Tudo o que sempre houve em relação a Deus, poderíamos dizer, foi a Sua encarnação em 
Seu povo: “Tudo o que Jesus fez foi lançar luz de uma nova maneira sobre o que sempre foi 
o caso, mas que havia sido esquecido ou obscurecido pela religião. Seu papel foi simples-
mente acabar com a religião — aquela governanta temporária que havia se tornado uma 
tirana...” (p. 68). Assim, a mensagem de Jesus, de acordo com Sheehan, é que o teísmo é 
falso e que não há Deus. Não é que o teísmo seja, na melhor das hipóteses, quase verdadeiro 
(como no caso dos liberais do século XIX com inclinações para o idealismo absoluto); não 
é verdadeiro de forma alguma. Jesus era, na verdade, um ateu; ele pregou o fim da religião 
e do Deus da religião, dissolvendo tudo isso na recomendação da justiça e da misericórdia.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024145

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

Entre certo tipo de teólogos liberais, parece haver uma espécie de busca desespera-
da por novidade; aqueles que participam desse torneio parecem competir para ver quem 
consegue fazer as declarações mais ultrajantes. Para que possamos entender Sheehan e suas 
afirmações sobre Jesus, precisamos entendê-las no seu contexto histórico. Vinte anos atrás, 
quando “a teologia da morte de Deus” entrou em cena, muitos de nós pensamos que seria 
impossível superar aquele nível de tolice teológica. Um de seus proponentes, Paul Van Buren, 
sugeriu que o positivismo lógico, com seu Critério de Verificabilidade do Sentido — segun-
do o qual a maior parte do que os cristãos dizem sobre Deus é literalmente sem sentido — era 
realmente o fundamento apropriado da teologia cristã. Outro, Thomas Altizer, parece ter 
afirmado que Deus morreu quando Cristo nasceu, que morreu novamente no século XIX e 
que também morreu na história humana de modo geral. Ele então continuou dizendo que o 
ateísmo é, de fato, a última flor e a forma mais pura de cristianismo (deixando de adicionar o 
corolário óbvio de que o fanatismo é a última flor e a forma mais pura de castidade).

O que tínhamos aqui, muitos pensaram, era tolice teológica da qual nenhuma maior 
poderia ser concebida. E, de fato, a conquista de Altizer nesse sentido é verdadeiramente 
formidável. Mas é preciso dar os devidos créditos a quem merece: Sheehan, ao que parece, 
bateu esse recorde. De acordo com Altizer, o verdadeiro cristão reconhece que o ateísmo 
é a verdade; e agora Sheehan acrescenta, em um surto espetacular de discernimento, que 
este é o evangelho que o próprio Jesus Cristo trouxe! Colossal! Só há uma maneira de ir 
além disso: afirmar que o próprio Deus, eterno, onipotente e onisciente como é, era ateu 
antes mesmo de Jesus e sofreu de uma incapacidade angustiante de transmitir a mensagem. 
(Usando a terminologia confusa e desonesta característica dessa teologia, poder-se-ia suste-
ntar essa posição apontando que Deus não adora a ninguém e não reconhece nenhum ser 
superior, ambas as quais são características do ateu. Mas mesmo essa sugestão, embora seja 
logicamente impossível, não tem a completa petulância da afirmação absurda de Sheehan).

A própria mensagem de Sheehan — o que ele vê como o verdadeiro significado do 
túmulo vazio, em oposição ao significado atribuído a ele pelos cristãos — está alinhada com 
a mensagem que ele coloca na boca de Jesus. (A raposa sem cauda, como diz R. G. Colling-
wood, prega a ausência de cauda.) Segundo Sheehan, o verdadeiro significado:

Enquanto observamos no vazio [do túmulo, sem ressurreição], a aus-
ência de Jesus vivo e até mesmo de seu corpo morto nos permite iden-
tificar uma forma única de busca: o desejo pelo que nunca pode ser 
alcançado. Esse tipo único de busca é a experiência que distingue os 
seres humanos de qualquer outro tipo de entidade, e vemos isso ex-
emplificado nas mulheres que realmente encontraram o túmulo vazio 
naquele primeiro domingo de Páscoa. Tal busca não é algo em que 
nos envolvemos apenas eventualmente; pelo contrário, é o que nos faz 
humanos, constitui-nos como a paixão fútil, o desejo não realizado e 
presumivelmente irrealizável que somos. (p. 172)



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024146

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

Aceitar Jesus como [sic] sua palavra significa compreender que ele é 
o que todos os outros também são: um ato finito, falível e mortal de 
interpretação. Todo ser humano é exatamente isso e nada mais: uma 
hermenêutica, uma interpretação vivida (em ação, em representação, 
em linguagem e em pensamento) sobre o que é a sua existência e sobre 
o que ela se trata. (p. 225)

Todos nós, incluindo Jesus, somos inevitavelmente e para sempre uma 
questão para a qual não há resposta. Aceitar Jesus como sua palavra 
significa compreender e aceitar isso. (p. 226)

Aceitar Jesus como sua palavra? Isso já é o suficiente para nos deixar um tanto ner-
vosos; como podemos fazer algo assim? Seria acreditar que Jesus (contrário ao que sempre 
pensamos) era na verdade uma proposição ou uma afirmação? Como digo, isso já é o sufici-
ente para nos deixar um tanto nervosos; mas é apenas a ponta do iceberg. Para o cristão, a 
Páscoa é um tempo de alegria e celebração, um tempo de profunda gratidão pelo esplendor 
inimaginável do dom da salvação de Deus por meio da morte e ressurreição de seu filho. 
Mas, de acordo com Sheehan, o verdadeiro significado da Páscoa, o verdadeiro significado 
do túmulo vazio, não é o alegre grito pascal “Ele ressuscitou”, com a declaração de que 
Cristo é as primícias e a garantia de nossa própria ressurreição, de modo que a morte foi 
destruída pela sua vitória. De forma alguma; o que isso realmente significa, ele diz, é que 
todos nós somos paixões fúteis e sem resposta, questões para as quais não há respostas.

Ser uma questão sem resposta certamente soa como uma condição deprimente e, sem 
dúvida, algo decepcionante; mas o que isso poderia significar? O que é ser uma paixão fútil 
ou uma questão sem resposta? Hoje em dia encontramos algumas pessoas incomuns, mas 
dificilmente encontrará alguém que seja uma questão, muito menos uma questão sem res-
posta. Desconsiderando o abuso de uma retórica patética, o que Sheehan quer dizer, creio 
eu, é que é muito difícil ter certeza de qualquer coisa; não importa no que você acredite, 
sempre há alternativas igualmente satisfatórias. Isso se encaixa na alegação de Sheehan, feita 
mais cedo na introdução, de que...

o cristianismo é uma “hermenêutica” ou uma interpretação. Suas cren-
ças e doutrinas são apenas uma dentre muitas maneiras possíveis e ig-
ualmente válidas de compreender os dados empíricos universalmente 
disponíveis sobre Jesus de Nazaré. Os cristãos podem afirmar que sua fé 
está baseada na revelação, mas, pelo que se pode dizer empiricamente, 
tal revelação é um nome para o processo hermenêutico historicamente 
relativo e culturalmente determinado, no qual os cristãos, ao se dep-
ararem com as informações humanamente disponíveis sobre Jesus de 
Nazaré, escolhem interpretá-lo como seu salvador, que reina com Deus 
no céu. (p. 7)



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024147

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

Há muito o que dizer sobre isso (na maior parte, nada elogioso), mas não vou gastar 
o tempo necessário. A ideia básica aqui parece ser a noção, familiar em algumas vertentes 
da filosofia continental, de que qualquer coisa que pensemos ou cremos é apenas uma 
hermenêutica ou interpretação, para as quais existem alternativas igualmente satisfatórias. 
Não importa o que você acredita sobre qualquer questão importante, há alternativas para 
sua crença que são tão válidas e aceitáveis quanto ela. Na verdade, para qualquer crença que 
você sustente, sua negação será igualmente válida ou satisfatória.

É claro que, se isso for verdade, então o cristianismo, apesar das confiantes afirmações 
de Sheehan, é uma interpretação tão boa quanto qualquer outra. Assim, Sheehan conclui 
(p. 223) tendo que admitir que o cristianismo é tão aceitável como uma interpretação ou 
hermenêutica quanto qualquer outra e, de fato, tão verdadeiro quanto qualquer outra — 
por exemplo, a própria interpretação de Sheehan. (A compreensão disso é um tanto enig-
mática, já que o cristianismo e o que Sheehan propõe são claramente inconsistentes; mas 
então Sheehan nem diz nem sugere que a lógica ordinária faça parte de sua interpretação.) 
Aqui surgem problemas autorreferenciais. A alegação fundamental parece ser que tudo o 
que podemos ter são interpretações igualmente aceitáveis, mesmo que sejam conflitantes. 
Mas então, é claro, se essa alegação é verdadeira, então ela própria é apenas mais uma inter-
pretação, e não é melhor nem mais próxima da verdade do que as alternativas — por exem-
plo, sua negação. Se tudo é interpretação, então essa ideia por si só não tem mais a seu favor 
do que a ideia contrária de que algumas interpretações são muito mais preferíveis e muito 
mais próximas da verdade do que outras. Se tudo é uma interpretação para a qual existem 
alternativas igualmente satisfatórias, então essa própria alegação é uma interpretação para a 
qual existem alternativas igualmente satisfatórias: você pode aceitá-la ou rejeitá-la. Quanto 
a mim e à minha casa, acho que vamos rejeitá-la.

II

Como Sheehan chega a essas afirmações surpreendentes sobre o que Jesus ensinou? 
Começando com o que ele entende serem os resultados consensuais da erudição do Novo 
Testamento e extrapolando a partir daí: “Eu dependo (e espero ser fiel a eles) dos resultados 
cientificamente controláveis da moderna erudição bíblica; mas então eu vou além dessa 
erudição, usando seus resultados científicos como dados para minhas próprias teorias” (p. 
9). Sheehan baseia-se na crítica das fontes, crítica das formas, crítica da redação, e algumas 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024148

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

críticas semelhantes até então não classificadas; e sua introdução contém uma explicação 
clara e compreensível de alguns desses desenvolvimentos.

O não iniciado pode facilmente perceber que há muita fragilidade nas próprias bases 
de alguns desses métodos. Assim, por exemplo, Sheehan relata que os críticos das formas 
pós-bultmannianos:

fazem uso de pelo menos quatro critérios para determinar se os ele-
mentos do material dos evangelhos são autenticamente históricos, ou 
seja, se são rastreáveis até o próprio Jesus. Primeiro, o critério da desse-
melhança permite que o exegeta atribua a Jesus pelo menos aquilo que 
provavelmente é exclusivo dele na medida em que difere claramente 
dos ditos que provavelmente são típicos da igreja primitiva ou do ju-
daísmo antigo. Segundo, o critério da coerência permite aos exegetas 
atribuir a Jesus os ditos que são coerentes com o material que já está 
estabelecido como “exclusivo porque é dessemelhante.” Terceiro, o 
critério da atestação múltipla permite ao exegeta, dentro de certos lim-
ites, atribuir a Jesus os feitos ou tipos de comportamento atestados em 
todas ou muitas das distintas fontes evangélicas (por exemplo, Marcos 
e Q). Finalmente, segundo o critério da linguagem e do ambiente, 
qualquer dito autêntico de Jesus teria que refletir os padrões culturais 
do discurso aramaico e, em geral, os padrões culturais da Palestina an-
tiga — embora seja possível que essas características reflitam apenas as 
mais antigas igrejas palestinas. (p. 25)

Mas há uma clara tensão aqui entre o primeiro e o quarto critério: apenas aqueles 
dizeres que são diferentes do que era comum serão certificados pelo primeiro critério; en-
quanto, se o dito não refletir os padrões culturais da Palestina do início do primeiro século, 
então ele será desqualificado pelo quarto. (E, claro, se você acredita que Jesus é realmente 
o filho divino de Deus, você sem dúvida hesitará em presumir que qualquer dito autêntico 
de Jesus precisaria refletir os padrões culturais da Palestina primitiva.) Além disso, esses 
métodos parecem exibir um grau alarmante de flexibilidade ou frouxidão, permitindo uma 
gama surpreendentemente ampla de conclusões. As próprias conclusões de Sheehan exigem, 
como você pode imaginar, uma boa dose de seletividade na escolha dos textos. Usando esses 
métodos, isto é sempre bastante fácil: você simplesmente descarta qualquer texto que não 
se encaixe na sua interpretação; você afirma que é uma adição posterior pela comunidade 
cristã, com a intenção de defender um ponto teológico. Marcos 14 ou Mateus 26 dizem 
que Jesus é o filho de Deus e retornará em glória? Sem problemas: basta declarar que foi 
adicionado mais tarde e não é um registro de nada que Jesus tenha realmente dito.

Deixarei para os especialistas a decisão sobre o valor desses métodos; o que me 
preocupa aqui é o uso tendencioso que Sheehan faz deles. Por exemplo, ele fala frequente-
mente sobre o que foi confirmado por esses métodos, ou demonstrado (p. 12) por eles, ou 
descoberto por eles (p. 13), ou estabelecido por eles (p. 15); em quase todos esses casos, há 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024149

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

opinião acadêmica em ambos os lados da questão. (Claro, também há o fato de que, da 
perspectiva de Sheehan, nada pode realmente ser demonstrado ou estabelecido; tudo o 
que temos são interpretações para as quais sempre há alternativas igualmente aceitáveis.) 
Além disso, há uma grande quantidade de afirmações dogmáticas e sem fundamento. Por 
exemplo, ao falar sobre o “estremecer no ventre” de João quando sua mãe encontrou Maria: 
“Mas essa lenda, como a inspiradora, mas não-histórica história sobre a concepção virginal 
miraculosa de Jesus, é uma interpretação teológica criada algumas décadas após a morte de 
Jesus para expressar a fé do cristianismo em seu status especial” (p. 55). Novamente: “E, em 
qualquer caso, as palavras que os Evangelhos colocam na boca de Jesus em seu julgamento 
[perante o Sinédrio] (por exemplo, sua reivindicação de ser o Messias; Marcos 14.62) são 
interpolações teológicas posteriores da igreja primitiva e não podem ser reputadas como 
declarações históricas” (p. 86). E: “... não é verdade que as multidões judias clamaram pela 
crucificação de Jesus (Marcos 15.12) ou que tomaram seu sangue sobre si mesmas e seus 
filhos (Mateus 27.25). [...] Essas sentenças, que foram mais tarde inseridas nos relatos da 
paixão de Jesus, são produto de uma polêmica amarga entre o cristianismo e o judaísmo...” 
(p. 87). Aqui nos perguntamos sobre a fonte das informações de Sheehan e aqui, como em 
muitos outros casos, as notas de rodapé revelam que o assunto em questão é, em grande 
parte, objeto de debate acadêmico.

Frequentemente, o texto contém uma afirmação superficial no sentido de que tal é 
o caso, e uma nota de rodapé contradizendo a afirmação. Assim, Sheehan afirma que “não 
há evidência de que Jesus tenha perdoado pecadores em seu próprio nome”; em uma nota 
de rodapé, ele dá a evidência, acrescentando que, enquanto alguns consideram o dito como 
autêntico, outros não. Novamente, “Jesus não tinha desmaiado. Ele estava morto. E no 
espírito do Novo Testamento podemos adicionar: Ele nunca voltou à vida” (p. 101). Aqui 
há uma nota de rodapé, direcionando não, como poderíamos esperar, ao Novo Testamento, 
mas a Tomás de Aquino — que, é claro, não diz que Jesus nunca voltou à vida: o que ele diz 
é que, em sua ressurreição, Jesus entrou em uma vida que era imortal e divina.

Sheehan também exibe uma angustiante incapacidade de distinguir entre a afirmação 
de que não-p e deixar de afirmar p. Assim, por exemplo, ele diz que, de acordo com Ma-
teus, “Ele [Jesus] não ascendeu ao céu” (p. 97), dando como referência Mateus 28.16-20. 
Mas, é claro, Mateus 28.16-20 não diz que Jesus não ascendeu ao céu; simplesmente não 
diz que ele ascendeu. Novamente, há frequentemente uma certa falta de equilíbrio entre a 
plausibilidade de uma alegação e o peso de sua documentação. Por exemplo: “Para Simão e 
os outros,” ele diz, “‘ressurreição’ era simplesmente uma maneira de articular sua convicção 
de que Deus havia vindicado Jesus e estava vindo em breve para habitar entre seu povo. E 
essa interpretação teria sido verdadeira para os primeiros crentes, mesmo se uma exumação 
da sepultura de Jesus tivesse descoberto sua carne e seus ossos apodrecendo” (p. 109). A 
evidência para essa afirmação surpreendente é o fato de que há pelo menos um estudioso 
das Escrituras que diz isso. Finalmente, como Sheehan interpreta 1Coríntios 15.3-8, Paulo 
não quis dizer que Cristo ressuscitou fisicamente dos mortos: “A ressurreição de Jesus não 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024150

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

tem nada a ver com uma ressuscitação espaço-temporal, um voltar à vida...” (p. 112). Mas 
aqui ele ignora completamente o restante do capítulo, onde Paulo relaciona a ressurreição 
de Jesus à nossa própria ressurreição vindoura, que ele claramente entende como literal, 
física e espaço-temporal.

III

As questões mais interessantes levantadas por este livro, acredito eu, têm menos a 
ver com as alegações duvidosas de Sheehan do que com os empreendimentos da cristologia 
“de baixo” e da erudição bíblica “objetiva” — ou seja, a erudição na qual não se assume ou 
se toma como certo o que se sabe ou se acredita pela fé sobre (digamos) Jesus, mas, em vez 
disso, trata-se a Bíblia como se trataria qualquer texto antigo e Jesus como qualquer person-
agem em tal texto. A ideia é entender o que pode ser estabelecido (ou pelo menos tornado 
plausível), usando apenas a luz da “razão natural e empírica”, ignorando qualquer coisa que 
se possa saber pela fé. A ideia é que um respeitável estudioso das Escrituras será “objetivo”. 
A objetividade é às vezes representada como uma questão de se ater aos fatos objetivos, sem 
trazer nenhuma interpretação teológica. O que realmente se quer dizer neste contexto, no en-
tanto, é que o estudioso objetivo não usará nenhuma suposição ou conhecimento teológico 
na tentativa de determinar quais são os fatos objetivos. Assim, por exemplo, Barnabas Lin-
dars, um conhecido estudioso do Novo Testamento, parece sugerir que é de alguma forma 
errado ou inapropriado, na interpretação bíblica, confiar no que se sabe ou se acredita pela fé:

Na verdade, há duas razões pelas quais muitos estudiosos são muito 
cautelosos sobre histórias de milagres [...] A segunda razão é histórica. 
A literatura religiosa do mundo antigo está repleta de histórias de mila-
gres, e não podemos acreditar em todas elas. Não é uma possibilidade 
legítima que o estudioso, só porque ele é um cristão, aceite todos os 
milagres do Evangelho ao pé da letra, ao mesmo tempo em que rejeita 
os milagres atribuídos a Ísis. Todos esses relatos devem ser examinados 
com igual distanciamento. (Theology, março de 1986, p. 91)

Por que pensar assim? Por que não é legítimo que um estudioso aceite os relatos de 
milagres do Evangelho enquanto rejeita outros? Porque, acredita Lindars, proceder dessa 
forma não seria propriamente imparcial ou objetivo; haveria algo de arbitrário nisso. A ver-
dadeira questão aqui é esta: é legítimo para um acadêmico cristão — um acadêmico das Es-
crituras cristãs, por exemplo — fazer uso de suposições ou crenças cuja fonte é sua fé cristã? 
Podemos fazer uso adequadamente, na academia, de suposições que não são compartilhadas 
por todos os membros da comunidade acadêmica? Você pode fazer uso adequadamente do 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024151

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

que sabe pela fé? Assim, por exemplo, o cristão, por acreditar que Jesus é de fato o divino 
filho de Deus, pode estar inclinado a reputar determinadas histórias de milagres como reg-
istros históricos confiáveis do que Jesus fez (a ressurreição de Lázaro, por exemplo, ou sua 
própria ressurreição). Se você não acreditasse que Jesus era divino, no entanto, você plau-
sivelmente pensaria ser muito improvável que esses registros fossem de coisas que realmente 
aconteceram; pode ser mais plausível entendê-los como acrescentados pela igreja primitiva 
para defender um ponto teológico de um certo tipo. Então, o fato de acreditarmos que 
Cristo foi (é), de fato, divino pode certamente fazer enorme diferença na nossa abordagem 
aos estudos acadêmicos da Escritura.

E não é matéria de senso comum pensar que um acadêmico cristão (ou a comunidade 
acadêmica cristã) deveria usar tudo o que ela sabe ao trabalhar sua disciplina? Suponha que 
você (ou a comunidade cristã) de fato acredite que Jesus era divino. Se o que você quer, em 
termos acadêmicos, é buscar a verdade sobre os assuntos em questão, então por que não usar 
tudo o que você sabe, independentemente de qual seja a fonte? Não seria uma perversão 
limitar-se apenas a parte do que você sabe, ou apenas a algumas fontes de conhecimento, 
se o seu objetivo é buscar a verdade sobre o fenômeno em questão? Isso seria como tentar 
fazer física, por exemplo, sem de forma alguma depender da sua própria memória ou da 
memória de qualquer outra pessoa. (Qualquer proposição aceita em parte por confiança na 
memória, você diz, não deve ser considerada como parte da evidência). Talvez você consiga 
fazer um pouco de física desse modo, mas seria algo extremamente limitado, pobre, ínfimo 
e fragmentado. E por que você iria querer fazer isso? (Talvez eu conseguisse escalar a “Torre 
do Diabo” com meus pés amarrados, mas por que eu faria isso?) Se o seu objetivo é alcançar 
o máximo possível de entendimento pleno e abrangente sobre o assunto em questão, então, 
é de se presumir, a maneira correta de proceder é usar todos os seus recursos, tudo o que 
você sabe, incluindo o que você sabe pela fé.

Mas, diz Lindars, não é apenas arbitrário tratar histórias de milagres sobre Jesus 
de forma diferente de histórias de milagres sobre Ísis? Bem, não; pois você acredita que 
Jesus era divino e Ísis não era — ou talvez você pense que “Ísis”, nesse uso, não nomeia 
nada, ou que simplesmente não havia tal pessoa ou coisa como Ísis. Assim, há uma grande 
diferença entre os dois, uma diferença que exige que sejam tratados de forma diferente. 
(Objetividade exige que tratemos coisas similares de forma similar; não exige que ignore-
mos diferenças importantes).

Mas, então, não é arbitrário ter essa crença — de que Jesus era Cristo e o filho de 
Deus e, portanto, especial? O que faz você pensar que isso é verdade? Como você poderia 
razoavelmente chegar a essa crença, a não ser com base na investigação histórica — uma 
investigação que não começa supondo a veracidade da crença em questão? A sugestão é 
que qualquer crença devidamente justificada sobre Jesus deve ser baseada inteiramente em 
investigação histórica comum. Mas por que deveríamos acreditar em algo assim? Os cris-
tãos geralmente não chegam às suas crenças sobre Jesus dessa maneira; e eu não vejo razão 
plausível para pensar que isso seria o que eles fariam, se o fizessem adequadamente. Esta 



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024152

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

afirmação — de que não se deve fazer uso da ideia de que Jesus era (é) divino nos estudos 
acadêmicos — repousa na suposição de que a única forma pela qual poderíamos chegar a 
crenças distintamente cristãs é por meio da investigação científica ou histórica comum. Mas 
essa suposição é duvidosa in excelsis; ela faz parte do fundacionismo clássico e compartilha 
de suas falhas (veja, por exemplo, meu artigo “Reason and Belief in God”). Além disso, 
ela não se ajusta bem com as ideias cristãs quanto às fontes de nossa crença cristã. Cristãos 
reformados, por exemplo, provavelmente seguirão João Calvino ao afirmar que existe algo 
como o testemunho interno do Espírito Santo; e eles acrescentarão que esse testemunho é 
uma fonte de crenças confiáveis e perfeitamente aceitáveis sobre o que é comunicado na Es-
critura. Outras tradições cristãs têm outras sugestões de fontes de crenças que exercem esse 
mesmo papel; mas quase todas as principais tradições cristãs rejeitam em uníssono a ideia 
de que a única fonte aceitável de crenças sobre Jesus é a investigação científica comum. Por 
que deveríamos aceitar isso nos estudos acadêmicos da Escritura?

O que realmente está em questão aqui é uma crença filosófica (epistemológica) sobre 
o que constitui ou não conhecimento correto ou razoável, sobre o que constitui conhe-
cimento apropriado ou real O objetivista acredita que as únicas fontes de conhecimento 
ou crença acadêmica aceitável são a percepção, memória, intuição lógica-matemática e 
semelhantes — i.é., “a razão empírica natural”; ele rejeita quaisquer alegadas fontes de cren-
ça como o testemunho do Espírito Santo. Mas não há qualquer boa razão para que o cristão 
faça coro com ele nesse ponto; e, é claro, o objetivismo é uma posição nada natural para um 
cristão. Uma posição mais natural é que se fizermos uso de tudo que sabemos (não apenas 
da razão empírica natural), estaremos numa posição muito mais favorável para se aproximar 
da plenitude da verdade. E não é justamente isso que buscamos na academia? Então por que 
deveríamos nos mutilar da maneira que sugere o objetivista?

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

PLANTINGA, Alvin (1998). Reason and Belief in God. In: SENNETT, J. F. (Ed.) 
The Analytic Theist: An Alvin Plantinga Reader. Michigan: Wm. B. Eerdmans-Lightning 
Source, pp. 102–161.

SHEEHAN, Thomas (1986). The First Coming: How the Kingdom of God Became 
Christianity. New York: Random House.



Revista Brasileira de Filosofia da Religião, v. 11, n. 2, 2024153

As Malandragens de Sheehan: Como a Teologia se 
Transforma em Tolice

Vitor Grando da Silva Pereira

Vitor Grando da Silva Pereira; 
Mestre em filosofia pelo PPGLM - UFRJ, mestrando em teologia pela PUC-Rio, ORCID 0009-
0002-5857-339X, vitor.grnd@gmail.com

DOI: 10.26512/2358-82842024e56878
This work is licensed under a Creative Commons Attribuition 4.0 Internacional License.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

