
 
 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ 2018 / ISSN 2358-8284  

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

118 
 

 

QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, 

AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

WHEN SOTERIOLOGY MEETS DEONTOLOGY: RECOGNITION, AUTONOMY AND CARE 

OF THE SELF IN A NON-DUAL PERSPECTIVE  

 

BRUNO GARROTE (*) 

 

 

 

(*) Bruno Garrote é Doutor pela 

FD/USP, criador e ainda responsável 

pela disciplina de cultura e extensão 

“Corpo e Consciência Jurídica: 

autonomia e reconhecimento do 

Outro em uma perspectiva não-dual” 

da FD/USP. Também é professor de 

teoria e prática de Yoga, AcroYoga, 

Contato Improvisação e outras 

práticas corporais.  

Email: garrote.bg@gmail.com 

 

 

 

Resumo: Este artigo expõe brevemente os conceitos de reconhecimento 

(pratyabhijñā) e autonomia (svātantrya) desenvolvidos em uma 

perspectiva não-dual integral (parama advaita) por uma escola filosófica 

indiana intitulada Śivaísmo da Caxemira entre o séc. IX ao séc. XI EC. 

Partindo deste ponto de vista não-ocidental, intenta-se mostrar a 

importância do estudo de concepções filosóficas fora dos moldes 

ocidentais tradicionais de sentir e pensar, mas que dialogam e enfrentam 

problemas muito semelhantes, intentando romper ao mesmo tempo em 

que se ressignifica determinadas discussões, especialmente 

compreensões sobre o Eu, o Outro e as implicações deontológicas 

decorrentes disso. Envolvido em uma soteriologia, o código moral dessa 

doutrina pode ser encontrado nas reflexões sobre a manifestação da 

consciência absoluta (vimarśa) na própria realidade, a qual compreende 

o indivíduo, tratando-se de uma perspectiva que transita entre a 

imanência e a transcendência. Esse método perpassa, portanto, a 

expansão da consciência limitada para uma compreensão cada vez mais 

integral, as não-diferenças nas diferenças (bhedābheda). O caminho para 

a libertação é, pois, inevitavelmente um caminho de constante 

questionamento e reflexão, estimulando-se tanto uma autonomia quanto 

um reconhecimento do Si e do Outro. 

Palavras chave: soteriologia, deontologia, reconhecimento, autonomia, 

outro. 

Abstract: This article briefly outlines the concepts of recognition 

(pratyabhijñā) and autonomy (svātantrya) developed in an integral non-

dual (parama advaita) by an Indian philosophical school called Kashmir 

Shaivism between the century IX until the century XI EC. From this non-

Western point of view an attempt is made to show the importance of the 

study of philosophical concepts outside traditional western patterns of 

feeling and thinking, but that still dialogue and face very similar 

problems, attempting to break at the same time that reframes certain 

discussions – especially insights about the Self, the Other and the 

deontological implications that come from this. Involved in a soteriology 

the moral code of this doctrine can be found in the reflections on the 

manifestation of the absolute consciousness (vimarśa) into reality itself, 

which comprises the individual, being a perspective that moves between 

immanence and transcendence. This method goes along an expansion of 

the limited awareness to an understanding increasingly integral, finding 

the non-differences in the differences (bhedābheda). The path to 

liberation is therefore inevitably a path of constant questioning and 

reflexion, which encourages both autonomy as a recognition of the Self 

and the Other. 

Key words: soteriology, deontology, recognition, autonomy, other. 

mailto:garrote.bg@gmail.com


QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

119 
 

 

INTRODUÇÃO 

 À primeira vista, a maior preocupação indiana em um contexto “filosófico” não 

parece ser com a moralidade, mas, sim, com a libertação, ou seja, parece ser uma 

preocupação mais soteriológica do que deontológica. As diversas escolas de pensamento 

indiano não discutem futilmente sobre a natureza da realidade, do si, do mundo, da 

unicidade etc. Discutem normalmente com o intuito de se estar no caminho do melhor 

método de libertação, o qual costuma pretender ser efetivo e cabal. O mesmo ocorre na 

escola tântrica do Śivaísmo da Caxemira, consolidada especialmente entre os séculos IX 

e XI E.C., a qual defende um não-dualismo integral (parama advaita). 

 A partir disso, pretendo mostrar como é possível desembocar de uma soteriologia 

em uma deontologia, ao contrário do que algumas posições “ocidentais” afirmam ao não 

reconhecer a “filosofia indiana” como filosofia e nem mesmo correntes “religiosas” como 

portadoras de argumentos e preocupações verdadeiramente filosóficas. Não entrarei nesse 

artigo sobre a argumentação do porquê o Śivaísmo da Caxemira não poder ser 

considerada uma corrente religiosa, ao menos, não nos termos em que entendemos 

normalmente “religião”. Basta que se compreenda que se trata de um tipo de pensamento 

e prática mística, com implicações muito concretas e diárias, especialmente em termos de 

Autonomia e Reconhecimento do Outro – mostrando sua pertinência para estudantes de 

filosofia e de deontologia em geral, para além dos tradicionais autores e moldes 

“ocidentais”.  

 Para tanto, destacarei inicialmente o termo “reconhecimento” (pratyabhijñā), pois 

ele parece conduzir não somente a uma soteriologia, mas também a uma deontologia. E, 

depois, para mostrar a superação da noção de divisão estanque entre sujeito, objeto e meio 

de conhecimento, apontarei como tal doutrina do Śivaísmo da Caxemira enxerga que o 

substrato do mundo é uma consciência universal autônoma (svātantrya), uma vez que 

nada a influenciaria de fora por que ela abrange tudo, desde as ações no microcosmo até 

os grandiosos fenômenos no macrocosmo. O indivíduo é entendido como uma limitação 

dessa consciência universal, bastando “tão-somente” compreender isso para se libertar. 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

120 
 

 Assim, o caminho de um iniciado nessa doutrina é o da expansão de sua 

consciência contraída. Um dos elementos que perpassa, em maior ou menor grau, os 

vários métodos e/ou práticas soteriológicas dessa escola é o do reconhecimento, por meio 

do qual o adepto se reconhece e se identifica com essa consciência universal em suas 

várias formas de manifestação. Quanto mais compreende esse substrato comum em todos 

os fenômenos, mais se aproxima desse maior entendimento sobre a realidade e, portanto, 

mais se aproxima dessa consciência universal. Deste modo, a capacidade de enxergar o 

que não é diferente no diferente é estimulada, indo-se cada vez mais além dessas 

diferenças, em direção ao substrato comum que as compõe. No fim, idealmente, o adepto 

compreende que ele já é essa consciência universal, não-dual, não se limitando à sua 

existência individual, compreendendo a si mesmo como todo o universo em constante 

pulsação (spanda) de desdobramento (unmeṣa) e recolhimento (nimeṣa). Esse caminho, 

segundo o Śivaísmo da Caxemira, está aberto a todos que decidirem trilhá-lo, 

independente de castas e gênero – o que é algo já muito avançado em termos da história 

da cultura indiana. 

1.  PRATYABHIJÑĀ (RECONHECIMENTO) 

 Veremos como é possível passar da noção de reconhecimento (pratyabhijñā) de 

Si nas manifestações fenomênicas para a noção de um reconhecimento do Outro, também 

como uma manifestação fenomênica inevitavelmente ligada ao Si. 

 O grande estudioso do Śivaísmo da Caxemira Mark Dyczkowski proferiu uma 

palestra intitulada o “Código moral em Trika”, a partir do Capítulo 4 da obra Tantrāloka, 

de Abhinavagupta, pensador expoente desta escola. O termo Trika, nesse caso, está sendo 

usado praticamente como sinônimo de Śivaísmo da Caxemira. Segundo Dyczkowski, a 

noção de pureza sob o ponto de vista hindu consiste em dizer o que alguém deve fazer, o 

que deve ser abandonado, o que deve ser seguido/executado, o que é bom e o que é ruim, 

baseando-se normalmente nas autoridades das escrituras – as quais são interpretadas pelas 

autoridades competentes do pensamento dominante. Tais normas de conduta dentro do 

pensamento indiano existiriam para manter os indivíduos puros sob o ponto de vista 

espiritual, entrando, muitas vezes, no regramento de comportamentos bem concretos 

como, por exemplo, o que comer e o que não comer. Isso tudo seria pensado com a 

finalidade de influenciar o desenvolvimento espiritual do indivíduo. Especificamente no 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

121 
 

Śivaísmo da Caxemira, diz Dyczkowski (2014, áudio), age-se de determinada maneira 

não para ser um “menino bom” (good boy) ou algo semelhante, mas, sim, para expandir 

a consciência e ter uma relação mais firme com Śiva – que pode ser compreendido como 

“consciência universal” sem aspectos propriamente teológicos. E, com isso, o objetivo é 

atingir uma relação de amor, de dar e receber, porque a relação que se tem com um ser 

infinito é uma relação real, é uma relação humana e até além do homem, a qual, inclusive, 

consiste muito mais em dar amor do que em receber. Esse processo iria paulatinamente 

desenvolvendo um sentimento de gratidão. 

 É sempre bom sublinhar que não é necessário compartilhar dos pressupostos 

divinos do Śivaísmo da Caxemira para se aproveitar da argumentação e das ferramentas 

teórico-práticas advindas de tal escola de pensamento. Por exemplo, a noção de 

consciência absoluta, universal, suprema e outros adjetivos afins, pode ser compreendida 

como significando uma melhor compreensão por parte do homem de si mesmo e do 

mundo com o qual se relaciona – e, nesse sentido, a compreensão do indivíduo não é algo 

limitado ao seu eu, mas inevitavelmente integrado a algo maior em sua relação com o 

Outro. 

 Voltando ao Tantrāloka, é possível lermos a seguinte passagem: "onde quer que 

sua mente encontre satisfação, coloque-a ali". Obviamente, isso poderia ter 

consequências funestas, pois alguém poderia dizer que encontra satisfação no roubo, na 

mentira, na sedução desonesta, na fraude, na corrupção, no assassinato, na agressão etc. 

Todavia, segundo Dyczkowski (2014, áudio), já na próxima linha dessa citação do 

Tantrāloka (e há pensamentos semelhantes também no Vijñānabhairavatantra, outra obra 

central do tantrismo), o autor Abhinavagupta explica que essa satisfação deve ser uma 

“real satisfação”, digna de ser uma oferta ao divino infinito, à consciência absoluta. 

Obviamente, isso também não resolve propriamente esse problema, pois alguém ainda 

poderia indagar sobre quais seriam, então, as ações que passariam pelos critérios de 

padrão de dignidade a serem ofertadas ao divino.  

 Segundo Dyczkowski (2014, áudio), todavia, quando alguém começa a raciocinar 

sobre o que deve ou não deve fazer, essa pessoa não deveria prosseguir essa inquietação 

já se julgando impura, condicionada por hábitos ruins e pensando que, somente depois 

dessas limpezas e corretas ações, ela estaria pura e dedicada a deus e ao caminho 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

122 
 

justo/correto. Não se deve, pois, pensar, por exemplo: eu não devo fumar porque isso me 

causará câncer; eu não devo comer demais porque isso me engordará; eu não devo pensar 

coisas ruins sobre os outros porque isso me tornará uma pessoa amarga; eu não devo fazer 

isso ou aquilo. Segundo ele, a abordagem do Śivaísmo da Caxemira é diferente. Um 

adepto, ao pensar em como deve agir, pondera se tal ação ou omissão irá ajudar a 

desenvolver uma maior consciência e uma abertura para a graça divina.  

 Isso é interessante, pois exige do adepto um pensamento sobre a finalidade maior 

de sua ação, que deve ter em vista não a pureza ou impureza sob o critério de algum 

dogma ou regra válida em si ou em consequências negativas simplesmente individuais, 

mas, para além disso, deve ter em vista a expansão da consciência. É, pois um raciocínio 

teleológico (para além do aparente teológico), que não limita o motivo das ações em 

dogmas ou em finalidades menores de puro cumprimento de uma norma simplesmente 

por ser norma. Pensar em termos muito fechados sobre o correto e o errado, diz 

Dyczkowski (2014, áudio), nos fecharia, nos distrairia e nos moveria para o mundo da 

dualidade, para a distorção de pensar que eu sou um indivíduo no meio de tantos outros 

indivíduos em um mundo onde tudo é diferente, em uma grande massa de confusão, onde 

nós estaríamos constantemente preocupados para onde devemos caminhar, desesperando-

nos por ser difícil achar uma saída. 

 Nesse sentido, as ações não devem ser pensadas atreladas a determinadas 

consequências fixas em si, mas sempre contextualizando e, ao superar regras fixas, 

compreender a utilidade de diferentes caminhos interessantes, mesmo outrora 

considerados impuros por um pré-conceito fixo, para se atingir determinados objetivos. 

Isso evitaria uma ingenuidade em crer na existência de um conjunto de regras específicas 

ou pensamentos que resolveriam o problema sobre “como devemos agir” de forma fácil 

e absoluta. A busca por tal caminho causa ansiedades e frustrações dentro de um mundo 

tão diverso onde todos estão ofertando a sua própria solução milagrosa e fácil, a melhor 

doutrina, completa e cabal. 

 Ainda segundo Dyczkowski, esse tipo de desespero e confusão ocorre quando as 

pessoas não aplicam uma razão firme e criteriosa, baseada nas escrituras ou no que se 

aprende de professores ou, mais importante do que tudo, em nossos próprios 

discernimentos pessoais e em nossos próprios sensos intuitivos sobre esse ser infinito. 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

123 
 

Dessa forma, ele diz que o código moral do Śivaísmo da Caxemira estaria como que 

inscrito na própria realidade, esta realidade que é a consciência divina. E, quando diz que 

está inscrito na realidade, é importante mencionar que não se trata de uma retomada de 

um direito natural clássico, falácias naturalistas ou coisas afins, pois a realidade, que é 

consciência divina, é vazia de conteúdo (śūnyarūpa). Trata-se, pois, da compreensão de 

que a realidade nos confere várias possibilidades para enxergarmos essas semelhanças 

(não-diferenças) e pensarmos criticamente sobre ela – como dito: seja por meio dos 

professores, escrituras ou, mais importante, por nós mesmos, reflexivamente. 

 Para facilitar, podemos entender a expressão “consciência divina/universal” como 

uma metáfora para uma consciência crítica e reflexiva não focada nas particularidades da 

existência individual. É muito importante que termos como “consciência divina” não 

sejam interpretados estritamente a partir de um ponto de vista teológico, pois isso limitaria 

e distorceria os objetivos deste artigo. Buscando uma linguagem e argumentos dentro de 

uma razão pública, tais expressões devem ser compreendidas juntamente com o que já se 

disse anteriormente e com o que se diz consequentemente a elas: não estou defendendo 

aqui propriamente um pensamento dentro dessa tradição śaiva, mas entendendo que essas 

argumentações podem ser transpostas para posicionamentos filosófico-deontológicos 

compartilhados não-sectários. Nesse caso em específico, tal consciência divina deve ser 

entendida juntamente com a noção de consciência suprema ou absoluta, a qual não deve 

se resumir a uma noção de uma real deidade, mas, sim, à noção de um substrato comum, 

o qual pode ser cada vez mais compreendido a partir de uma expansão da consciência ao 

melhor compreender as relações dos fenômenos a partir de uma epistemologia crítica. 

Trata-se, pois, de um esforço de entender a si mesmo dentro de um mundo compartilhado, 

expandindo-se para além de uma perspectiva voltada para o eu, caminhando para o 

desenvolvimento do si e do outro. Assim, ao entendermos a expressão “consciência 

divina/universal” como uma metáfora para uma consciência crítica e reflexiva não focada 

nas particularidades da existência de somente um indivíduo e não nos apegarmos tanto às 

expressões, mas ao que elas podem estar conduzindo e nos possibilitando em termos de 

ferramentas de análise e ação, veremos tais desdobramentos. 

 É possível dizer que a realidade carrega em si a sabedoria, o insight, a consciência 

reflexiva (vimarśa), para que possamos fazer as escolhas corretas. Desse modo, 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

124 
 

Dyczkowski (2014, áudio) é bem enfático em afirmar que tal moralidade é baseada em 

desenvolver a consciência divina, crescendo e se sustentando a partir dela. Repetimos que 

não se trata, pois, de uma lista de regras ou código estrito do que fazer ou não fazer. Essa 

afirmação poderia soar como uma grande falta de conteúdo ou fuga para uma 

argumentação teológica específica, conferindo uma grande permissão de liberdade de 

ação qualquer para os indivíduos. Todavia, ela é justamente o contrário disso, uma vez 

que exige muito conteúdo ao propor um método de análise constante da ação e não uma 

resposta pronta e fácil. Produzir uma lista de deveres é sempre produzir uma lista limitada 

de ações. E, além disso, é oferecer uma lista limitada de possibilidades sobre como agir 

corretamente e da melhor forma possível, sendo um limite, não somente para a ação, mas 

também para a consciência, que ficaria limitada e focada simplesmente nas ações e não 

nas ações e nos fenômenos enquanto possibilidades de desenvolvimento da consciência 

por meio das diversas manifestações existentes no dia-a-dia. Em uma lista fechada pode-

se ficar suscetível às várias exceções e ao afunilamento das diferentes possibilidades de 

se enxergar um fenômeno: ou se faria uma lista concisa, restringindo as diferentes 

perspectivas na análise de um fenômeno; ou se faria uma lista com comentários e adendos, 

resultando em um material muito extenso, quiçá infinito, e, ao que parece, fugindo do 

escopo de tais filosofias indianas, as quais, como foi dito, não têm primordialmente um 

interesse em desenvolver uma teoria sobre a moralidade nem a justiça. 

 Deste modo, se uma lista de preceitos não é oferecida, realmente se abrem as 

possibilidades e discussões sobre como devemos agir, pois não existe propriamente uma 

certeza do que fazer ou não fazer. Todavia, tal incerteza não deve ser encarada de forma 

alguma como uma autorização para a leviandade. Muito pelo contrário, é um aumento de 

responsabilidade e exigência crítica. Pensadores mais ortodoxos podem alegar que “se 

não existe o certo e o errado, o puro e o impuro, então tudo é permitido e possível”. Esse 

é o mesmo erro cometido por algumas religiões contra agnósticos ou ateus (e até mesmo 

um erro cometido por alguns ateus niilistas), ou seja, se não há um absoluto em termos 

do que fazer, isso conferiria uma liberdade e um relativismo moral absolutos. Porém, isso 

não é uma necessidade lógica. Segundo o Śivaísmo da Caxemira, temos que nos dispor a 

pensar e a refletir sobre a própria realidade. E é esse o sentido que parece ter a frase “o 

código moral do Śivaísmo da Caxemira estaria como que inscrito na própria realidade”, 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

125 
 

impulsionando-nos a desenvolver a nossa consciência reflexiva (vimarśa) para fazermos 

as escolhas que consideramos ser corretas.  

 É importante, nesse ponto, pensarmos no termo vimarśa (consciência reflexiva), 

bem como em seu correlato (prakāśa), os quais foram desenvolvidos pela escola tântrica 

do Reconhecimento (pratyabhijñā) e integrados na escola Spanda (vibração) por 

Abhinavagupta e Kṣemarāja, todos dentro do Śivaísmo da Caxemira. É pertinente 

explorar o uso desses termos nesse ponto, segundo o ensinamento de Dyczkowski (2013, 

p. 69-73). O termo vimarśa denota o poder da consciência de voltar-se sobre si mesma, 

possuindo duas dimensões: i) interna, quando essa ação da consciência repousa em si 

mesma com consciência do eu (ahaṃvimarśa) sem nenhum construto-mental (nirvikalpa) 

particularizado, ligada à consciência universal; e ii) externa, quando essa ação reflexiva 

é direcionada do sujeito para o objeto percebido separadamente do eu, tornando a 

realidade acessível a um discurso representacional (vikalpa). Assim, o processo da 

consciência universal e o da individual são iguais em relação à reflexividade da 

consciência, com a diferença de que no último caso esta é mais limitada tendo em vista a 

sua natureza ainda restrita em relação a auto-compreensão e compreensão do mundo. 

 Percebe-se assim que essa consciência reflexiva está conectada com o não-

dualismo integral do Śivaísmo da Caxemira. Para Dyczkowski (2013, p. 73-75), em um 

nível microcósmico, a consciência consiste em uma consciência reflexiva que separa os 

objetos entre si, bem como eles do eu e o eu dos outros sujeitos. De outra parte, em um 

nível macrocósmico, a consciência engloba tudo, sendo que todas as categorias dentro 

deste todo são compreendidas como desdobramento (unmeṣa) da consciência reflexiva. 

Dito isso, podemos pensar nos três modos de aparecimento da consciência: i) bheda 

(diferença), consciência da separação entre os objetos; ii) bhedābheda (não-diferença-na-

diferença), os meios de conhecimento servindo como uma ligação entre a não-diferença 

(abheda) da consciência universal e a diversidade (bheda) do sujeito-objeto; e iii) abheda 

(não-diferença), a consciência da não-diferença de todas as coisas percebidas pelo 

absoluto. A partir do que foi dito, esses movimentos da consciência, propiciados pela 

spanda (vibração), que é um poder da vimarśa, podem ser compreendidos sob dois pontos 

de vista: “vertical”, um movimento descendente do absoluto para a sua manifestação e 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

126 
 

ascendente do recolhimento da diversidade para a unidade; e “horizontal”, um movimento 

da consciência indo e saindo do objeto durante o ato da percepção. 

 A meu ver, justamente nesse ponto começa a ficar mais clara a possibilidade de 

passarmos de um plano epistemológico e soteriológico para um plano deontológico da 

moralidade – o que também pode incluir o Direito, entendido como moralidade política. 

O plano da moralidade me parece ser mais visível especificamente no nível do 

bhedābheda. O processo de expansão da consciência limitada, ainda no plano da 

diferença (bheda), consiste em estimular o bhedābheda, a compreensão da não-diferença 

no que se vê de forma diferente. Ou seja, o indivíduo é estimulado a sair do nível 

microcósmico da consciência reflexiva, no qual se separa os objetos entre si, os objetos 

do eu e o eu dos outros sujeitos. Isso implica em sair do nível no qual se reconhece 

simplesmente as diferentes cores e formas, os diferentes sons, os diferentes sabores, as 

diferentes texturas, os diferentes cheiros, mas, do modo como compreendo desse 

processo, também as diferentes cores de pele, os diferentes sons das línguas, as diferentes 

formas dos genitais, as diferentes castas, os diferentes comportamentos sexuais etc.; e 

entrar no nível de uma compreensão que busque a não-diferença nessas diferenças, 

enxergando o humano além da cor, a comunicação além das línguas, o amor além dos 

genitais, o poder além das castas, a vontade de se existir e se satisfazer além dos diversos 

comportamentos etc. Segundo o Śivaísmo da Caxemira, quanto mais a consciência é 

limitada, mais o indivíduo se afasta dos objetos e dos outros eus (que também são objetos 

nesse sentido). O processo de expansão da consciência é, portanto, o esforço de se 

aproximar daquilo que normalmente é percebido como externo, encontrando as não-

diferenças com o próprio eu que as experiencia.  

 Nesse ponto, poderíamos pausar para refletir o quanto dessa preocupação com o 

Outro realmente poderia existir na filosofia do Śivaísmo da Caxemira e o quanto não 

passaria de uma apropriação feita por mim – conquanto útil e coerente, pelo que estou 

argumentando, porém, ainda sim quiçá uma apropriação que poderia estar distorcendo tal 

pensamento. 

 Para tentar responder tal questão, trago à fala de Dyczkowski sobre a “libertação 

dos Outros”, escrita no capítulo 04 do Tantrāloka. Ele nos relembra que a consciência 

universal costuma se apresentar, nos textos revelados, em dois aspectos: uma figura faz 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

127 
 

as perguntas e a outra responde. Espelha-se assim uma relação discípulo-guru. Todavia, 

não é essencial que um guru seja necessariamente iluminado, pois os preceitos oferecidos 

são meios para ajudar o desenvolvimento do próprio discípulo na abertura para essa 

consciência e, aquele que se dispõe a estar em contato com essa consciência absoluta, já 

está, de algum modo, em contato com ela – e, repousando nela, veicularia meios não 

somente para si próprio, mas para os outros. Desta forma, a ideia dentro de uma família 

espiritual (kula) é que todos devem atingir a iluminação juntos. Isso cria um grande senso 

de responsabilidade para os gurus e os seus iniciados. Quando se empenha na própria 

iluminação deve-se contribuir para a iluminação de todas as pessoas. Escolher o caminho 

tântrico, diz Dyczkowski, é fazer a escolha de entrar na sabedoria dessa consciência 

universal e de ajudar outros. Se a consciência de uma pessoa está se elevando e 

expandindo reflexivamente, a de outras pessoas também, pois isso estaria sendo 

compartilhado com todo mundo, uma vez que somos inevitavelmente receptáculos das 

mudanças ao nosso redor – somos constantemente influenciados, conscientemente ou 

não. Portanto, pensar e levar em conta os outros, diz Dyczkowski (2014, áudio), é muito 

natural porque “você sou eu e eu sou você”. 

 Vale a pena, nesse âmbito, trazer uma anedota que ele narra sobre uma vez em 

que estava sentado em um lugar movimentado e notou um homem em sua frente. Ao 

começar a imaginar como era a vida diária desse homem, começou a ser preenchido por 

um sentimento de que o conhecia, enchendo-se com um grande sentimento de afeição. 

Desde então, passou a fazer disso um exercício. Diante de uma multidão, começava a 

olhar pessoas desconhecidas e a pensar como elas são no dia-a-dia. Bem naturalmente e 

espontaneamente começava a sentir afeição por essas pessoas. Dyczkowski (2014,  áudio) 

relata que tudo isso vem a partir de um tipo de aumento de sensibilidade diante da 

existência, de um tipo de vazio por não se estar mais tão autocentrado ao se mudar o 

centro e o foco de sua individualidade para a consciência universal – esse vazio 

fundamental que é ser quem nós somos e que faz de nós pessoas. 

 Nesse sentido, quanto mais descentralizado, mais estaríamos em contato com o 

nosso próprio Si reflexivo, pois o nosso Eu passa a ser meta-narrado conscientemente de 

fora, compreendendo a relação dos outros fenômenos sem reduzi-los a um Eu individual 

limitado. Quanto mais egocêntrico, mais distante do próprio eu, mais distante de Si 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

128 
 

mesmo e também mais distante dos Outros (seres e objetos). Quanto mais limitado e 

concentrados em um Eu individual, mais separados e diferenciados e distantes estaremos 

dos outros fenômenos e também do Si. Isso é particularmente interessante, pois o que 

Dyczkowski narra é justamente um possível método, conforme mencionei, para se passar 

de um plano de individualidade mais isolado e focado em um eu limitado para um plano 

de consciência universal. Tal método, como sugeri, pode ser encarado justamente como 

um exercício da não-diferença na diferença (bhedābheda).  

 No caso relatado, Dyczkowski passou a se identificar tanto com as atividades 

diárias de outro homem que ele perdeu o foco em seu eu limitado e se expandiu nessa 

experiência, não mais tendo que se definir pelas diferenças que tem em relação a esse 

Outro, mas, sim, experienciando a vida desse Outro ao passar para o campo da não-

diferenciação. Vejam que isso não é necessariamente um tipo de compaixão – conforme 

algumas pessoas podem imaginar. Mas, sim, uma compreensão do Outro, por meio de 

uma consciência reflexiva, de que esse outro sou eu. Nesse sentido, não há uma 

compaixão padrão, pois essa parece já sugerir certa dualidade entre um Eu e um Outro, o 

polo passivo e ativo da compaixão, além de certo ar de superior-inferior talvez. O que há 

aqui é algo além, ou ao menos diverso, da compaixão.  

 Trata-se de um exercício empático de não somente se colocar imaginativamente 

no lugar do Outro, mas, sim, de experienciar o mundo como o Outro. Além disso, tal 

processo deve ser feito sempre se lembrando de não negar a si mesmo. Se se realiza um 

exercício empático tão somente para vivenciar momentaneamente outra individualidade 

limitada, isso pode agregar algo, mas não muito, pois se estaria simplesmente trocando 

de individualidades sem se ter consciência disso, podendo significar somente uma 

transposição para um outro contexto de vida, mas ainda permanecer com a mesma visão 

de mundo – o que poderia ser uma experiência curiosa, divertida ou sofrida, mas, ainda 

sim, seria simplesmente um trocar de máscaras por um tempo. Vide esse raciocínio em 

Garrote (2012, p. 403-404) e também em Kierkegaard (1987, p. 165-167) quando ele 

comenta certo tipo de dúvida e ação nos estetas sobre qual vida viver.  

  O intuito mais interessante e pertinente nesse caso seria, a meu ver, experienciar 

um modo de compreensão de mundo que abarcasse tanto essa outra compreensão de 

mundo individual do Outro quanto à do próprio indivíduo, o qual iria se tornando, assim, 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

129 
 

cada vez mais expandido e como que cheio de indivíduos, os quais se tem a sensação de 

conhecer. Nesse sentido, é um vazio, conforme disse Dyczkowski, pois se sai por um 

momento de si. Porém, é um vazio que retorna cada vez mais cheio, mais expandido após 

esse exercício psicofísico empático – e aqui também se começa a compreender metáforas 

do Śivaísmo da Caxemira, o qual aproxima a noção de vazio com a noção de cheio e 

completude. 

 Deste modo, sim, seria um óbvio anacronismo e quiçá uma distorção dizer que o 

Śivaísmo da Caxemira era feminista ou defensor de comportamentos diferentes ou 

considerados desviantes ou dos homossexuais ou de outras minorias quaisquer ou mesmo 

uma filosofia primordialmente preocupada com a moralidade da convivência em um 

mundo compartilhado com o Outro. Todavia, o que tento mostrar ao longo deste artigo 

não é isso. Mas, sim, postulo a utilização de um estudo da Índia, especificamente atrelado 

à escola de pensamento do Śivaísmo da Caxemira, como uma possível forma de 

ganharmos mais argumentos e maiores compreensões sobre como funciona processos de 

formação e exclusão do Outro, os quais são universais, e como, a partir desse estudo, 

poderíamos melhorar a nossa própria noção de reconhecimento do Outro não somente em 

termos de normas legais, epistemologia e hermenêutica deontológica (o que já seria 

muito), mas também em termos mais amplos como um reconhecimento do Outro mais 

profundo, ao nos identificarmos e nos abrirmos para experienciar o mundo como o Outro 

o experiencia, e tudo o que pode resultar de ganho metodológico e de ferramentas de 

convívio social a partir disso. Assim, seria pensar em um método em constante construção 

crítica para voltarmos cada vez mais preenchidos de um sentimento de afeição e mais 

expandidos do que começamos a partir de nossa existência mais isolada e limitada em 

somente nosso eu. E, por fim, mostrar que isso é possível de ser realizado a partir de uma 

perspectiva “não-ocidental”, a qual, apesar de surgir e lidar com questões diferentes, 

também possui implicações universais e muito semelhantes com vários problemas 

“ocidentais”. Traz-se, portanto, não somente de uma crítica implícita para a importância 

de superarmos essa dualidade ocidente-oriente, mas também de uma tentativa de fornecer 

ferramentas comumente não muito exploradas e desenvolvidas em termos do que se 

entende como filosofia ocidental. 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

130 
 

 A libertação (soteriologia), pois, é um horizonte para o qual se caminha, porém a 

própria caminhada é um desenvolvimento moral (deontologia) crescentemente 

autocrítico e autoconsciente, pois quanto mais me reconheço no Outro e supero as 

diferenças, mais me sensibilizo e tenho a possibilidade de agir moralmente em um viés 

autônomo. Assim, a meu ver, a moralidade aparece justamente nesse caminhar em direção 

à libertação. Isso ocorre não somente pelo reconhecimento (pratyabhijñā) do Outro, 

conforme acabou de ser dito, mas também pelo aumento da autonomia (svātantrya) e, 

aqui, chegamos à nossa segunda palavra-chave deste artigo. 

 

2. SVĀTANTRYA (AUTONOMIA) 

 A noção de svātantrya (autonomia) é utilizada também em um viés soteriológico, 

uma vez que a consciência suprema é compreendida de forma realmente autônoma por 

não existir uma força externa, pois ela a tudo engloba. Nesse sentido, não repetirei a 

argumentação que já foi feita acima para o termo pratyabhijñā (reconhecimento), todavia 

é importante frisar que ela ocorre de forma semelhante para a ideia de svātantrya em 

relação aos níveis de manifestação e de diferenciação da consciência. Dito isso, essa 

autonomia deve ser compreendida no sentido absoluto, como auto-definição, pois, 

englobando tudo, ela é autônoma. Porém, também é importante compreender autonomia 

em um sentido relativo. A meu ver, isso também é possível de se pensar a partir do 

Śivaísmo da Caxemira.  

 Tendo em vista que o processo de expansão da consciência e do reconhecimento 

do Outro é composto por várias técnicas psicofísicas que vão gradualmente estimulando 

essa expansão, assim também podemos raciocinar nesses termos a autonomia. Nesse 

sentido, quanto mais descentralizado do Eu, mais uma pessoa pode compreender as 

influências vindas do mundo, do Outro, de objetos variados, enfim, dos fenômenos e 

também de seu próprio corpo e de partes não-conscientes. Autonomia não é 

necessariamente um poder supremo de poder agir como quiser, moldando o universo à 

sua vontade, conquanto parte da tradição tântrica possa conferir tal poder à consciência 

suprema. A meu ver, essa autonomia trata de uma compreensão cada vez mais crescente 

de tudo aquilo que nos influencia e, deste modo, é possível melhor desenvolver a Si 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

131 
 

mesmo a partir dessas informações e compreensão consciente de fenômenos outrora não-

conscientes. 

 Desenvolver autonomia no plano individual, portanto, não é ser capaz de ditar 

todas as regras de seu comportamento, nem influenciar o mundo com sua vontade. Isso 

seria possível se se vivesse em um mundo solipsista, por exemplo. Todavia, vários 

fenômenos – inclusive a maioria deles, para não dizer todos, mas aí teríamos que entrar 

em uma discussão sobre livre-arbítrio para superar esse aparente paradoxo, conforme 

mostra Garrote (2009) – ocorrem independentemente da nossa vontade ou ação. Ser mais 

autônomo, portanto, não é aumentar a capacidade em si de influenciar fenômenos 

externos, mas, sim, aumentar a capacidade de compreensão desses vários fenômenos 

externos, tornando-se cada vez mais consciente das interferências externas que nos afetam 

diariamente. Nesse sentido, o externo (heteronomia) é pensado aqui como tudo aquilo 

que está no campo do não-consciente, ou seja, o nosso próprio corpo, traumas, hábitos, 

tendências e comportamentos diversos também são externos na medida em que não nos 

tornamos conscientes deles. Em contrapartida, o interno (autonomia) seria uma 

compreensão consciente, pois estaria dentro do nosso campo de atenção e consciência. 

 Desta maneira, podemos entender que desenvolver autonomia é estimular o ganho 

de consciência de ações outrora externas e não-conscientes, o que, por sua vez, permitirá 

o indivíduo pautar as suas ações levando-se em conta cada vez mais fenômenos e 

influências, tanto em termos de número quanto em termos de complexidade. Muitas vezes 

não se pode fazer nada para alterar o comportamento externo do Outro ou de algum 

conjunto de fenômenos, inclusive com influências individuais, porém sempre se pode 

alterar o comportamento interno, o nosso próprio comportamento – se isso será um 

processo fácil ou difícil, vai depender do tipo de mudança que se quer; compreendendo 

que hábitos mais antigos e enraizados costumam ser mais difíceis de alterar.  

 A partir desses pressupostos, é possível compreender que autonomia não é um 

poder maior em relação ao externo (contra os Outros e os diversos fenômenos), mas, sim, 

um maior poder interno sobre Si mesmo, pois cada vez mais se tornará mais consciente 

das influências externas não-conscientes que influenciavam/causavam o nosso 

comportamento para além de nossas escolhas e consciência. Tornando-se, portanto, mais 

conscientes sobre o que nos irrita, alegra, excita, deprime, agride, ira, estimula, bem como 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

132 
 

sobre o porquê termos certos pensamentos tão consolidados (revisitando reflexivamente 

nossa bagagem pessoal, familiar e cultural) e certas reações habituais, mas nunca 

repensadas; é possível literalmente ficarmos mais autônomos, pois, quanto mais 

conscientes estivermos das causas/influências não-conscientes que nos afetam, mais 

poderemos compreender as nossas limitações, (in)capacidades, dificuldades e facilidades, 

e mais agiremos, por definição, de forma autônoma por estarmos literalmente diminuindo 

a influência dessas forças externas (heterônomas) na medida em que as englobamos e 

integramos em nós mesmos. E, a partir disso, conscientemente passaremos a construir e 

estimular certos hábitos, comportamentos e pensamentos/argumentos, e também a 

desestimular e alterar aos poucos outros comportamentos que não desejamos mais em nós 

mesmos, em vista do projeto de vida moral compartilhada que se traça a partir de Si, mas 

levando-se em conta o Outro.  

 Algo não muito diferente era dito por Kierkegaard quando ele falava sobre as 

escolhas conscientes e forças inconscientes afetando uma personalidade não-pensada 

autenticamente: “Já antes de alguém escolher, a personalidade está interessada na escolha, 

e se alguém protela a escolha, a personalidade ou as forças obscuras dentro dela 

inconscientemente escolhe.” (KIERKEGAARD, 1987, p. 164) [tradução minha] 

 Outrossim, parece ser o que Jung falava quando evocava um projeto de realização 

de um homem mais integral, em um constante processo de conscientização real do 

inconsciente que sempre nos afeta: “‘O processo de individuação’, descreve o processo 

pelo qual o consciente e o inconsciente do indivíduo aprendem a conhecer, respeitar e 

acomodar-se um ao outro.” (FREEMAN in JUNG, 2008, p. 11) – vide também o próprio 

Jung (2008, p. 56) e Von Franz in Jung (2008, p 160-ss). E isso parece também ser, a 

partir de tudo o que foi trabalhado até aqui, o que nos diz o Śivaísmo da Caxemira ao se 

valer dos termos reconhecimento (pratyabhijñā) e autonomia (svātantrya). Ou seja, todos 

argumentam para nos tornarmos mais conscientes sobre os fenômenos não-conscientes. 

Apesar dessa confluência, percebam que eles não confluem para um mesmo conteúdo. 

Como se pode observar, são citações de alguns pensadores (mas existem tantos outros 

também harmônicos com essa lógica) e linhas que não compartilham o mesmo contexto 

histórico, filosófico, nem objetivos substanciais parecidos. Porém, compartilham, sim, 

certa grande semelhança de método ou, ao menos, um objetivo estrutural: conhecer 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

133 
 

reflexivamente a si mesmo e se repensar profundamente no intuito de possuir uma vida 

mais autêntica e autônoma, digna para si e para os outros.  

 É, pois, nesse sentido que estou usando o termo autonomia: confluindo para uma 

maior autopercepção, maior autocontrole e, portanto, para um projeto de vida mais 

autêntico e com maior capacidade de reconhecimento do Outro, na medida em que se 

trabalha os próprios limites, preconceitos e tendências, os quais costumam impedir uma 

melhor hermenêutica sobre o mundo e, nesse sentido, uma hermenêutica deontológica, a 

qual está ligada com poderes institucionais e modos possíveis de compreender e 

experienciar o mundo em todas as ações e fenômenos diários. Importante notar, todavia, 

que isso não implica, obviamente, estarmos conscientes o tempo inteiro de tudo o que 

acontece, nem de toda a nossa bagagem que influencia, inclusive, a nossa percepção do 

agora. Isso é impossível de um ponto de vista mental, pois acessar tudo ao mesmo tempo 

é nada acessar, pois a própria noção de experiência, pensamento e análise pressupõe a 

existência de um sujeito e objeto minimamente separados. O que se estimula, todavia, é 

um frequente revisar reflexivo sobre questões não-conscientes que constantemente nos 

influenciam e, especialmente, sobre as questões que costumamos pouco ou nunca revisar, 

pois estas são as mais importantes, uma vez que são as que menos desejamos mudar por 

comodidade: preconceitos, pensamentos enraizados fixos, teorias e autores já conhecidos 

e aceitos, informações e dados de senso-comum etc.  

 Quanto mais tenho certeza sobre algo, mais tenho que ser reflexivo sobre esse 

algo, pois mais paira o perigo da crença absoluta não refletida, que carrega consigo a 

condescendência para assuntos ou opiniões com as quais já se acostumou a concordar. 

Portanto, é durante esses momentos que temos que estar ainda mais conscientes e alertas 

para constantemente revisitarmos as nossas posições – no mínimo, para melhorar os 

argumentos em relação às posições contrárias, as quais, por mais abjetas que sejam, 

sempre trazem algo de inusual para pensarmos. Além disso, se algo é sentido de forma 

completamente abjeto e insuportável ao se ouvir algum discurso ou presenciar uma ação, 

isso é um excelente indicativo de que é necessário ainda se trabalhar e se pesquisar muito 

mais profundamente para entender o porquê dessa rejeição, ódio e não-escuta a tal 

posição. Normalmente, isso advém de uma falta de compreensão e escuta histórica do 

Outro, pois este também possui diferentes influências as quais o afetaram para existir e 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

134 
 

pensar do modo como faz, por mais abjeto que se considere. Assim, ao contrário, quanto 

mais nego algo, mais tenho que estar receptivo sobre esse algo – não para necessariamente 

concordar com ele, mas para melhor compreendê-lo e não o distorcer em certezas 

irrefletidas; e, assim, melhor me posicionar para mudar esse algo. 

 Percebemos, pois, que a própria noção e termo “crítica” tem de ser ressignificado 

de uma crítica agressiva para uma crítica receptiva (reflexão) pautada pela abertura e pelo 

sensível, uma vez que estamos buscando um incentivo da autonomia e do reconhecimento 

visando uma convivência em determinado espaço e tempo. Vejamos esse trecho de Warat:  

...a luta pela democratização semiológica não precisa de críticos agressivos. No fundo a 

democracia é o controle da agressividade pela sensibilidade. Uma crítica agressiva, além 

de imatura, é reveladora de estruturas aditivas, deselegante e fundamentalmente 

autoritária. (...) Cuidado, em nome da razão, ou da crítica, você pode tornar-se agressivo, 

intolerante. WARAT (2000, p. 82) 

 

 Compreender isso é estimular certa benevolência, certa hermenêutica receptiva, 

para melhorarmos nossa capacidade de escuta e, mais importante, nossa capacidade de 

diálogo com esse Outro, em vez de simplesmente aumentarmos a agressividade e o 

distanciamento a partir desse desencontro de posições. É importante, pois, 

constantemente nos revisitarmos com uma postura de Cuidado de Si, no intuito de sermos 

mais receptivos e sensíveis para o Outro. É o que veremos a seguir. 

 

3. O CUIDADO DE SI COMO UM EXERCÍCIO DE AUTONOMIA E DE RECONHECIMENTO DO 

OUTRO 

 Parece pertinente, nesse sentido, pensarmos no que Foucault chamou de “ética do 

cuidado de si como prática da liberdade”, no intuito de trazer um autor já familiar aos 

ouvidos contemporâneos e ocidentais, mas que, a meu ver, seria convergente com o 

Śivaísmo da Caxemira. Vejamos:  

Não é possível cuidar de si sem se conhecer. O cuidado de si é certamente o conhecimento 

de si – este é o lado socrático-platônico –, mas é também o conhecimento de um certo 

número de regras de conduta ou de princípios que são simultaneamente verdades e 

prescrições. Cuidar de si é se munir dessas verdades... 

(...) 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

135 
 

Encontramos aqui uma metáfora, que não vem dos estoicos, mas de Plutarco, que diz: “é 

preciso que vocês tenham aprendido os princípios de uma maneira tão constante que, 

quando os seus desejos, apetites, temores vierem a se revelar como cães que rosnam, o 

logos falará como a voz do mestre que, como um só grito, faz calar os cães”. Esta é a 

ideia de um logos que funcionaria de qualquer forma sem que você nada tivesse feito; 

você terá se tornado o logos ou o logos terá se tornado você. (FOUCAULT 1984, p. 269) 

  

 É possível observar que Foucault traz a noção do cuidar de si juntamente com a 

noção de não somente se conhecer, mas também conhecer determinadas verdades sobre 

o mundo, ligando-se a noção de saber com as relações de poder, conforme é um dos 

pilares da metodologia deste autor. Porém, ele vai além. Não se trata simplesmente de se 

conhecer, mas se conhecer no intuito de cuidar de si, ou seja, melhorar-se, desenvolver-

se moralmente, tendo consequências para si e para os outros, ligando, portanto, o conceito 

de liberdade com a política, o público. Conforme venho dizendo, conhecer-se a si mesmo 

é cuidar de si, ter a capacidade de lidar com o descontrole e o desequilíbrio (logos e cães), 

no intuito de ter uma maior autonomia, uma liberdade de ação sobre si mesmo, a qual 

afetará não somente a existência individual privada, mas outras existências 

compartilhadas politicamente (o público). 

 Foucault entende a importância desse cuidado de si mesmo desde a amizade até à 

magistratura, ou seja, desde o privado ao público, levando atenção para que o 

descobrimento da verdade não seja solitário, mas venha da convivência de um mestre ou 

de um amigo, em suas próprias palavras – vide Foucault (1984, p. 270-271). A 

importância, pois, desse cuidado é não somente no âmbito privado, mas também no 

público, uma vez que a negligência de si ocasiona danos nefastos também para o Outro, 

mostrando que a não-liberdade, advinda do não cuidado de si, é comparável a uma 

escravidão de si mesmo. E isso é especialmente ruim politicamente. Ele foi muito claro 

nesse trecho ao dizer que cuidar de si é também uma maneira de cuidar dos outros. 

 Vejamos novamente: 

Pois se é verdade que a escravidão é o grande risco contra o qual se opõe a liberdade 

grega, há também um outro perigo que, à primeira vista, parece ser o inverso da 

escravidão: o abuso de poder. No abuso de poder, o exercício legítimo do seu poder é 

ultrapassado e se impõem aos outros sua fantasia, seus apetites, seus desejos. 

Encontramos aí a imagem do tirano ou simplesmente a do homem poderoso e rico, que 

se aproveita desse poder e de sua riqueza para abusar dos outros, para lhes impor um 

poder indevido. (...) o risco de dominar os outros e de exercer sobre eles um poder tirânico 



 BRUNO GARROTE  

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

136 
 

decorre precisamente do fato de não ter cuidado de si mesmo e de ter se tornado escravo 

dos seus desejos. Mas se você se cuida adequadamente, ou seja, se sabe ontologicamente 

o que você é, se também sabe do que é capaz, se sabe o que é para você ser cidadão em 

uma cidade...você não pode a partir deste momento abusar do seu poder sobre os outros. 

(FOUCAULT, 1984, p. 272)  

 

 Em harmonia com o que venho defendendo aqui, a importância da reflexividade 

é extremamente grande e, segundo Foucault, ela foi esquecida principalmente pelas 

sociedades ocidentais após a cultura greco-romana devido a diferentes fatores. Não que o 

cuidado de si fosse excelente nessas culturas, Foucault é muito claro em não afirmar isso, 

porém nelas tais questões eram consideradas importantes em termos cívicos. Todavia, um 

dos grandes objetivos deste artigo não é tentar estimular essa sempre admiração pelo 

berço da cultura ocidental, mas, sim, mostrar que tais questões também estavam presentes 

no oriente, com seus contornos próprios e com argumentos/fundamentos tão profundos 

ou instigantes quanto.  

CONCLUSÃO 

 A retomada da reflexão de Si ligada à autonomia e reconhecimento possibilitaria 

estudos e autopercepções mais éticas/deontológicas e reflexivas quanto a ações privadas 

e públicas, grandes e pequenas na construção de uma sociedade mais atenta às 

necessidades do próprio indivíduo e dos outros.  

 Nesse sentido, importante lembrar que libertar a si mesmo, cuidando de si mesmo, 

é também libertar os outros, pois afetar a si mesmo já repercute nos outros e nas relações 

que serão travadas com eles. Isso pode ser entendido a partir do que vimos imediatamente 

nessas citações de Foucault (e em seu pensamento como um todo), mas também são as 

palavras de Abhinavagupta, como vimos em relação aos discípulos ou à “simples” 

expansão da consciência de uma pessoa em relação aos outros à sua volta. Desenvolver 

uma capacidade crítica de autoanálise é ter mais controle sobre si mesmo e, nesse sentido, 

mais liberdade, mais autonomia e mais reconhecimento sobre as dificuldades e formações 

da consciência do Outro, evitando tanto uma limitação de si, mas também uma limitação 

do Outro, por um abuso de poder e/ou ações negativas, que dificultem cada um de ocupar 

e exercer nas cidades os projetos existenciais traçados para si. 



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA 

PERSPECTIVA NÃO-DUAL 

 

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIÃO / BRASÍLIA / V.5 N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284                        

DOSSIÊ FILOSOFIA ORIENTAL 

137 
 

 Além disso, essa expansão de si e ganho de autonomia inevitavelmente também 

passam justamente pela superação da dualidade oriente-ocidente, mostrando a 

necessidade de revisão da hegemonia concedida ao ocidente, instando-nos a refletir sobre 

os diferentes locais de produção de conhecimento e, consequentemente, provocando uma 

descentralização das fontes válidas de filosofia e de reflexão, conjuntamente com a 

descentralização de nosso eu, intentando justamente abarcar o Outro que, nesse caso, 

infelizmente, ainda é o oriente ou mesmo o ocidente marginalizado e periférico – a 

América latina, por exemplo. 

   

REFERÊNCIAS: 

DYCZKOWSKI, M. S. G. (2014) Tantrāloka Chapter 1: Satsanga with Dr. Dyczkowski. Áudio, 

2014. (Disponível em: http://www.anuttaratrikakula.org/tantraloka-ch-1-satsang-with-dr-mark-

dyczkowski/. Acessado em: 19/06/2016.)  

DYCZKOWSKI, M. S. G. (2013) The doctrine of vibration. Albany: State University of New 

York Press. 

FOUCAULT, Michel (1984). “A ética do cuidado de si como prática da liberdade”. nº 6, Julho-

Dezembro. Entrevista com H. Becker, R. Fonlet-Betancourt, A. Gomez-Müller. (p. 99-116). 

Concordía: Revista internacional de filosofia. 

GARROTE, Bruno M. (2009). Do Livre-arbítrio e da Justiça: cartas a um amigo distante. 

(Trabalho de Conclusão de Curso) Brasília: Faculdade de Direito da UnB. 

GARROTE, Bruno M. (2012). “Manifesto Sereno-Perturbacionista”. In: Revista dos Estudantes 

de Direito da Universidade de Brasília, v.10. (p. 401-405). Brasília: REDUnB. 

JUNG, Carl G et al. (2008). O homem e seus símbolos. Trad.: Maria Lúcia Pinho. 2ªed.especial. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 

KIERKEGAARD, Søren (1987). Either/Or. Part II. Edited, Translated, Introduction and Notes: 

Howard V. Hong and Edna H. Hong. Princeton: Princeton University Press. 

WARAT, L. A. (2000). A ciência jurídica e seus dois maridos. 2ªed. Santa Cruz do Sul: 

EDUNISC. 


