Revista Brasileira de

Filosofia da Religiao

ISSN 2358-8284

M armm ABFR

QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO,
AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA PERSPECTIVA NAO-DUAL

WHEN SOTERIOLOGY MEETS DEONTOLOGY: RECOGNITION, AUTONOMY AND CARE

) Bruno Garrote é Doutor pela
FD/USP, criador e ainda responsavel
pela disciplina de cultura e extenséo

“Corpo e Consciéncia Juridica:
autonomia e reconhecimento do
Outro em uma perspectiva ndo-dual”
da FD/USP. Também é professor de
teoria e pratica de Yoga, AcroYoga,
Contato Improvisagdo e outras
préticas corporais.

Email: garrote.bog@gmail.com

OF THE SELF IN A NON-DUAL PERSPECTIVE

BRUNO GARROTE (*)

Resumo: Este artigo expde brevemente os conceitos de reconhecimento
(pratyabhijia) e autonomia (svatantrya) desenvolvidos em uma
perspectiva ndo-dual integral (parama advaita) por uma escola filoséfica
indiana intitulada Sivaismo da Caxemira entre o séc. IX ao séc. XI EC.
Partindo deste ponto de vista ndo-ocidental, intenta-se mostrar a
importancia do estudo de concepgdes filosoficas fora dos moldes
ocidentais tradicionais de sentir e pensar, mas que dialogam e enfrentam
problemas muito semelhantes, intentando romper a0 mesmo tempo em
que se ressignifica determinadas  discussdes, especialmente
compreensfes sobre 0 Eu, o Outro e as implicagdes deontoldgicas
decorrentes disso. Envolvido em uma soteriologia, o codigo moral dessa
doutrina pode ser encontrado nas reflexes sobre a manifestacdo da
consciéncia absoluta (vimarsa) na propria realidade, a qual compreende
o individuo, tratando-se de uma perspectiva que transita entre a
imanéncia e a transcendéncia. Esse método perpassa, portanto, a
expansdo da consciéncia limitada para uma compreensao cada vez mais
integral, as ndo-diferencas nas diferencas (bhedabheda). O caminho para
a libertacdo é, pois, inevitavelmente um caminho de constante
questionamento e reflexdo, estimulando-se tanto uma autonomia quanto
um reconhecimento do Si e do Outro.

Palavras chave: soteriologia, deontologia, reconhecimento, autonomia,
outro.

Abstract: This article briefly outlines the concepts of recognition
(pratyabhijiia) and autonomy (svatantrya) developed in an integral non-
dual (parama advaita) by an Indian philosophical school called Kashmir
Shaivism between the century IX until the century XI EC. From this non-
Western point of view an attempt is made to show the importance of the
study of philosophical concepts outside traditional western patterns of
feeling and thinking, but that still dialogue and face very similar
problems, attempting to break at the same time that reframes certain
discussions — especially insights about the Self, the Other and the
deontological implications that come from this. Involved in a soteriology
the moral code of this doctrine can be found in the reflections on the
manifestation of the absolute consciousness (vimarsa) into reality itself,
which comprises the individual, being a perspective that moves between
immanence and transcendence. This method goes along an expansion of
the limited awareness to an understanding increasingly integral, finding
the non-differences in the differences (bhedabheda). The path to
liberation is therefore inevitably a path of constant questioning and
reflexion, which encourages both autonomy as a recognition of the Self
and the Other.

Key words: soteriology, deontology, recognition, autonomy, other.

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ 2018 / ISSN 2358-8284

DossIE FILOSOFIA ORIENTAL
118


mailto:garrote.bg@gmail.com

QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

INTRODUCAO

A primeira vista, a maior preocupacio indiana em um contexto “filoso6fico” nio
parece ser com a moralidade, mas, sim, com a libertacdo, ou seja, parece ser uma
preocupacdo mais soterioldgica do que deontoldgica. As diversas escolas de pensamento
indiano ndo discutem futilmente sobre a natureza da realidade, do si, do mundo, da
unicidade etc. Discutem normalmente com o intuito de se estar no caminho do melhor
método de libertagdo, o qual costuma pretender ser efetivo e cabal. O mesmo ocorre na
escola tantrica do Sivaismo da Caxemira, consolidada especialmente entre os séculos IX

e XI E.C., a qual defende um ndo-dualismo integral (parama advaita).

A partir disso, pretendo mostrar como é possivel desembocar de uma soteriologia
em uma deontologia, ao contrario do que algumas posig¢des “ocidentais” afirmam ao nédo
reconhecer a “filosofia indiana” como filosofia ¢ nem mesmo correntes “religiosas” como
portadoras de argumentos e preocupacdes verdadeiramente filoséficas. Nao entrarei nesse
artigo sobre a argumentagio do porqué o Sivaismo da Caxemira ndo poder ser
considerada uma corrente religiosa, a0 menos, ndo nos termos em que entendemos
normalmente “religido”. Basta que se compreenda que se trata de um tipo de pensamento
e pratica mistica, com implicacGes muito concretas e diarias, especialmente em termos de
Autonomia e Reconhecimento do Outro — mostrando sua pertinéncia para estudantes de
filosofia e de deontologia em geral, para além dos tradicionais autores e moldes

“ocidentais”.

Para tanto, destacarei inicialmente o termo “reconhecimento” (pratyabhijiia), pois
ele parece conduzir ndo somente a uma soteriologia, mas também a uma deontologia. E,
depois, para mostrar a superagéo da nocao de diviséo estanque entre sujeito, objeto e meio
de conhecimento, apontarei como tal doutrina do Sivaismo da Caxemira enxerga que o
substrato do mundo é uma consciéncia universal autbnoma (svatantrya), uma vez que
nada a influenciaria de fora por que ela abrange tudo, desde as acfes no microcosmo até
os grandiosos fendmenos no macrocosmo. O individuo é entendido como uma limitacéo

dessa consciéncia universal, bastando “tdo-somente” compreender isso para se libertar.

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

119



BRUNO GARROTE

Assim, o caminho de um iniciado nessa doutrina é o da expansdo de sua
consciéncia contraida. Um dos elementos que perpassa, em maior ou menor grau, 0S
varios métodos e/ou praticas soterioldgicas dessa escola é o do reconhecimento, por meio
do qual o adepto se reconhece e se identifica com essa consciéncia universal em suas
varias formas de manifestagdo. Quanto mais compreende esse substrato comum em todos
os fendmenos, mais se aproxima desse maior entendimento sobre a realidade e, portanto,
mais se aproxima dessa consciéncia universal. Deste modo, a capacidade de enxergar o
que ndo é diferente no diferente é estimulada, indo-se cada vez mais além dessas
diferencas, em direcdo ao substrato comum que as compde. No fim, idealmente, o adepto
compreende que ele ja é essa consciéncia universal, ndo-dual, ndo se limitando a sua
existéncia individual, compreendendo a si mesmo como todo o universo em constante
pulsacdo (spanda) de desdobramento (unmesa) e recolhimento (nimesa). Esse caminho,
segundo o Sivaismo da Caxemira, estd aberto a todos que decidirem trilha-lo,
independente de castas e género — o0 que é algo ja muito avancado em termos da histdria

da cultura indiana.
1. PRATYABHIJNA (RECONHECIMENTO)

Veremos como é possivel passar da nocao de reconhecimento (pratyabhijiia) de
Si nas manifestac6es fenomeénicas para a nocao de um reconhecimento do Outro, também

como uma manifestacdo fenoménica inevitavelmente ligada ao Si.

O grande estudioso do Sivaismo da Caxemira Mark Dyczkowski proferiu uma
palestra intitulada o “Cddigo moral em Trika”, a partir do Capitulo 4 da obra Tantraloka,
de Abhinavagupta, pensador expoente desta escola. O termo Trika, nesse caso, esta sendo
usado praticamente como sinénimo de Sivaismo da Caxemira. Segundo Dyczkowski, a
nogdo de pureza sob o ponto de vista hindu consiste em dizer o que alguém deve fazer, o
que deve ser abandonado, o que deve ser seguido/executado, o que € bom e o que é ruim,
baseando-se normalmente nas autoridades das escrituras — as quais séo interpretadas pelas
autoridades competentes do pensamento dominante. Tais normas de conduta dentro do
pensamento indiano existiriam para manter os individuos puros sob o ponto de vista
espiritual, entrando, muitas vezes, no regramento de comportamentos bem concretos
como, por exemplo, 0 que comer e 0 que ndo comer. Isso tudo seria pensado com a

finalidade de influenciar o desenvolvimento espiritual do individuo. Especificamente no

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

120



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

Sivaismo da Caxemira, diz Dyczkowski (2014, audio), age-se de determinada maneira
ndo para ser um “menino bom” (good boy) ou algo semelhante, mas, sim, para expandir
a consciéncia e ter uma relagdo mais firme com Siva — que pode ser compreendido como
“consciéncia universal” sem aspectos propriamente teologicos. E, com isso, 0 objetivo é
atingir uma relacdo de amor, de dar e receber, porque a relagdo que se tem com um ser
infinito € uma relacdo real, € uma relagdo humana e até além do homem, a qual, inclusive,
consiste muito mais em dar amor do que em receber. Esse processo iria paulatinamente

desenvolvendo um sentimento de gratidao.

E sempre bom sublinhar que ndo é necessario compartilhar dos pressupostos
divinos do Sivaismo da Caxemira para se aproveitar da argumentacéo e das ferramentas
tedrico-préticas advindas de tal escola de pensamento. Por exemplo, a nocdo de
consciéncia absoluta, universal, suprema e outros adjetivos afins, pode ser compreendida
como significando uma melhor compreensdo por parte do homem de si mesmo e do
mundo com o qual se relaciona — e, nesse sentido, a compreensao do individuo nédo é algo
limitado ao seu eu, mas inevitavelmente integrado a algo maior em sua relagdo com o
Outro.

Voltando ao Tantraloka, € possivel lermos a seguinte passagem: "onde quer que
sua mente encontre satisfacdo, coloque-a ali". Obviamente, isso poderia ter
consequéncias funestas, pois alguém poderia dizer que encontra satisfacdo no roubo, na
mentira, na seducdo desonesta, na fraude, na corrupgéo, no assassinato, na agressao etc.
Todavia, segundo Dyczkowski (2014, audio), ja na préxima linha dessa citacdo do
Tantraloka (e hd pensamentos semelhantes também no Vijiianabhairavatantra, outra obra
central do tantrismo), o autor Abhinavagupta explica que essa satisfagdo deve ser uma
“real satisfacdo”, digna de ser uma oferta ao divino infinito, a consciéncia absoluta.
Obviamente, isso também néo resolve propriamente esse problema, pois alguém ainda
poderia indagar sobre quais seriam, entdo, as acfes que passariam pelos critérios de

padréo de dignidade a serem ofertadas ao divino.

Segundo Dyczkowski (2014, dudio), todavia, quando alguém comega a raciocinar
sobre o que deve ou néo deve fazer, essa pessoa ndo deveria prosseguir essa inquietagéo
ja se julgando impura, condicionada por habitos ruins e pensando que, somente depois

dessas limpezas e corretas agoes, ela estaria pura e dedicada a deus e ao caminho

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

121



BRUNO GARROTE

justo/correto. N&o se deve, pois, pensar, por exemplo: eu ndo devo fumar porque isso me
causaré cancer; eu nao devo comer demais porque isso me engordard; eu ndo devo pensar
coisas ruins sobre 0s outros porque isso me tornara uma pessoa amarga; eu nao devo fazer
isso ou aquilo. Segundo ele, a abordagem do Sivaismo da Caxemira é diferente. Um
adepto, ao pensar em como deve agir, pondera se tal acdo ou omissdo ira ajudar a

desenvolver uma maior consciéncia e uma abertura para a graga divina.

Isso é interessante, pois exige do adepto um pensamento sobre a finalidade maior
de sua acdo, que deve ter em vista ndo a pureza ou impureza sob o critério de algum
dogma ou regra valida em si ou em consequéncias negativas simplesmente individuais,
mas, para além disso, deve ter em vista a expansio da consciéncia. E, pois um raciocinio
teleoldgico (para além do aparente teoldgico), que ndo limita o motivo das agdes em
dogmas ou em finalidades menores de puro cumprimento de uma norma simplesmente
por ser norma. Pensar em termos muito fechados sobre o correto e o errado, diz
Dyczkowski (2014, audio), nos fecharia, nos distrairia e nos moveria para 0 mundo da
dualidade, para a distorcdo de pensar que eu sou um individuo no meio de tantos outros
individuos em um mundo onde tudo é diferente, em uma grande massa de confusdo, onde
nos estariamos constantemente preocupados para onde devemos caminhar, desesperando-

nos por ser dificil achar uma saida.

Nesse sentido, as acGes ndo devem ser pensadas atreladas a determinadas
consequéncias fixas em si, mas sempre contextualizando e, ao superar regras fixas,
compreender a utilidade de diferentes caminhos interessantes, mesmo outrora
considerados impuros por um pré-conceito fixo, para se atingir determinados objetivos.
Isso evitaria uma ingenuidade em crer na existéncia de um conjunto de regras especificas
ou pensamentos que resolveriam o problema sobre “como devemos agir” de forma facil
e absoluta. A busca por tal caminho causa ansiedades e frustragcdes dentro de um mundo
tdo diverso onde todos estdo ofertando a sua propria solugdo milagrosa e facil, a melhor

doutrina, completa e cabal.

Ainda segundo Dyczkowski, esse tipo de desespero e confusdo ocorre quando as
pessoas ndo aplicam uma razéo firme e criteriosa, baseada nas escrituras ou no que se
aprende de professores ou, mais importante do que tudo, em nossos proprios

discernimentos pessoais e em nossos proprios sensos intuitivos sobre esse ser infinito.

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

122



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

Dessa forma, ele diz que o codigo moral do Sivaismo da Caxemira estaria como que
inscrito na propria realidade, esta realidade que é a consciéncia divina. E, quando diz que
esta inscrito na realidade, é importante mencionar que ndo se trata de uma retomada de
um direito natural classico, falacias naturalistas ou coisas afins, pois a realidade, que é
consciéncia divina, é vazia de contetdo (sanyaripa). Trata-se, pois, da compreensdo de
que a realidade nos confere vérias possibilidades para enxergarmos essas semelhancas
(ndo-diferencas) e pensarmos criticamente sobre ela — como dito: seja por meio dos

professores, escrituras ou, mais importante, por nés mesmos, reflexivamente.

Para facilitar, podemos entender a expressao “consciéncia divina/universal” como
uma metafora para uma consciéncia critica e reflexiva ndo focada nas particularidades da
existéncia individual. E muito importante que termos como “consciéncia divina” ndo
sejam interpretados estritamente a partir de um ponto de vista teologico, pois isso limitaria
e distorceria os objetivos deste artigo. Buscando uma linguagem e argumentos dentro de
uma razdo publica, tais expressdes devem ser compreendidas juntamente com o que ja se
disse anteriormente e com o que se diz consequentemente a elas: ndo estou defendendo
aqui propriamente um pensamento dentro dessa tradi¢@o $aiva, mas entendendo que essas
argumentacdes podem ser transpostas para posicionamentos filosofico-deontologicos
compartilhados nao-sectarios. Nesse caso em especifico, tal consciéncia divina deve ser
entendida juntamente com a noc¢do de consciéncia suprema ou absoluta, a qual ndo deve
se resumir a uma nogdo de uma real deidade, mas, sim, a no¢do de um substrato comum,
0 qual pode ser cada vez mais compreendido a partir de uma expansao da consciéncia ao
melhor compreender as relacBes dos fendbmenos a partir de uma epistemologia critica.
Trata-se, pois, de um esforgo de entender a si mesmo dentro de um mundo compartilhado,
expandindo-se para alem de uma perspectiva voltada para o eu, caminhando para o
desenvolvimento do si e do outro. Assim, ao entendermos a expressdo “consciéncia
divina/universal” como uma metéafora para uma consciéncia critica e reflexiva ndo focada
nas particularidades da existéncia de somente um individuo e ndo nos apegarmos tanto as
expressdes, mas ao que elas podem estar conduzindo e nos possibilitando em termos de

ferramentas de anélise e acdo, veremos tais desdobramentos.

E possivel dizer que a realidade carrega em si a sabedoria, o insight, a consciéncia

reflexiva (vimarsa), para que possamos fazer as escolhas corretas. Desse modo,

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

123



BRUNO GARROTE

Dyczkowski (2014, &udio) é bem enfatico em afirmar que tal moralidade é baseada em
desenvolver a consciéncia divina, crescendo e se sustentando a partir dela. Repetimos que
ndo se trata, pois, de uma lista de regras ou codigo estrito do que fazer ou ndo fazer. Essa
afirmacdo poderia soar como uma grande falta de contetdo ou fuga para uma
argumentacgdo teoldgica especifica, conferindo uma grande permissdo de liberdade de
acdo qualquer para os individuos. Todavia, ela é justamente o contrario disso, uma vez
que exige muito contetdo ao propor um método de andlise constante da acdo e ndo uma
resposta pronta e facil. Produzir uma lista de deveres € sempre produzir uma lista limitada
de acles. E, além disso, é oferecer uma lista limitada de possibilidades sobre como agir
corretamente e da melhor forma possivel, sendo um limite, ndo somente para a agdo, mas
também para a consciéncia, que ficaria limitada e focada simplesmente nas acdes e ndo
nas acdes e nos fendmenos enquanto possibilidades de desenvolvimento da consciéncia
por meio das diversas manifestacdes existentes no dia-a-dia. Em uma lista fechada pode-
se ficar suscetivel as varias excec¢des e ao afunilamento das diferentes possibilidades de
se enxergar um fendbmeno: ou se faria uma lista concisa, restringindo as diferentes
perspectivas na analise de um fenémeno; ou se faria uma lista com comentéarios e adendos,
resultando em um material muito extenso, quica infinito, e, ao que parece, fugindo do
escopo de tais filosofias indianas, as quais, como foi dito, ndo tém primordialmente um

interesse em desenvolver uma teoria sobre a moralidade nem a justica.

Deste modo, se uma lista de preceitos ndo é oferecida, realmente se abrem as
possibilidades e discussfes sobre como devemos agir, pois ndo existe propriamente uma
certeza do que fazer ou néo fazer. Todavia, tal incerteza ndo deve ser encarada de forma
alguma como uma autorizacao para a leviandade. Muito pelo contrério, € um aumento de
responsabilidade e exigéncia critica. Pensadores mais ortodoxos podem alegar que “se
ndo existe o certo e o errado, o puro e o impuro, entdo tudo ¢ permitido e possivel”. Esse
é 0 mesmo erro cometido por algumas religides contra agnosticos ou ateus (e até mesmo
um erro cometido por alguns ateus niilistas), ou seja, se ndo ha um absoluto em termos
do que fazer, isso conferiria uma liberdade e um relativismo moral absolutos. Porém, isso
ndo é uma necessidade logica. Segundo o Sivaismo da Caxemira, temos que nos dispor a
pensar e a refletir sobre a propria realidade. E é esse o0 sentido que parece ter a frase “o

codigo moral do Sivaismo da Caxemira estaria como que inscrito na propria realidade”,

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

124



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

impulsionando-nos a desenvolver a nossa consciéncia reflexiva (vimarsa) para fazermos

as escolhas que consideramos ser corretas.

E importante, nesse ponto, pensarmos no termo vimarsa (consciéncia reflexiva),
bem como em seu correlato (prakasa), os quais foram desenvolvidos pela escola tantrica
do Reconhecimento (pratyabhijia) e integrados na escola Spanda (vibracdo) por
Abhinavagupta e Ksemardja, todos dentro do Sivaismo da Caxemira. E pertinente
explorar o uso desses termos nesse ponto, segundo o ensinamento de Dyczkowski (2013,
p. 69-73). O termo vimarsa denota o poder da consciéncia de voltar-se sobre si mesma,
possuindo duas dimensdes: i) interna, quando essa acdo da consciéncia repousa em si
mesma com consciéncia do eu (ahamvimarsa) sem nenhum construto-mental (nirvikalpa)
particularizado, ligada a consciéncia universal; e ii) externa, quando essa acao reflexiva
¢ direcionada do sujeito para o objeto percebido separadamente do eu, tornando a
realidade acessivel a um discurso representacional (vikalpa). Assim, o processo da
consciéncia universal e o da individual sdo iguais em relacdo a reflexividade da
consciéncia, com a diferenca de que no ultimo caso esta é mais limitada tendo em vista a

sua natureza ainda restrita em relacéo a auto-compreensao e compreensao do mundo.

Percebe-se assim que essa consciéncia reflexiva estd conectada com o nao-
dualismo integral do Sivaismo da Caxemira. Para Dyczkowski (2013, p. 73-75), em um
nivel microcdsmico, a consciéncia consiste em uma consciéncia reflexiva que separa 0s
objetos entre si, bem como eles do eu e 0 eu dos outros sujeitos. De outra parte, em um
nivel macroc6smico, a consciéncia engloba tudo, sendo que todas as categorias dentro
deste todo sdo compreendidas como desdobramento (unmesa) da consciéncia reflexiva.
Dito isso, podemos pensar nos trés modos de aparecimento da consciéncia: i) bheda
(diferenca), consciéncia da separagéo entre os objetos; ii) bhedabheda (ndo-diferenca-na-
diferenca), os meios de conhecimento servindo como uma ligacdo entre a ndo-diferenca
(abheda) da consciéncia universal e a diversidade (bheda) do sujeito-objeto; e iii) abheda
(ndo-diferenca), a consciéncia da ndo-diferenca de todas as coisas percebidas pelo
absoluto. A partir do que foi dito, esses movimentos da consciéncia, propiciados pela
spanda (vibracdo), que € um poder da vimarsa, podem ser compreendidos sob dois pontos

de vista: “vertical”’, um movimento descendente do absoluto para a sua manifestacdo e

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

125



BRUNO GARROTE

ascendente do recolhimento da diversidade para a unidade; e “horizontal”, um movimento

da consciéncia indo e saindo do objeto durante o ato da percepcao.

A meu ver, justamente nesse ponto comeca a ficar mais clara a possibilidade de
passarmos de um plano epistemoldgico e soterioldgico para um plano deontoldgico da
moralidade — o que também pode incluir o Direito, entendido como moralidade politica.
O plano da moralidade me parece ser mais visivel especificamente no nivel do
bhedabheda. O processo de expansdo da consciéncia limitada, ainda no plano da
diferenca (bheda), consiste em estimular o bhedabheda, a compreensao da ndo-diferenca
no que se vé de forma diferente. Ou seja, o individuo é estimulado a sair do nivel
microcosmico da consciéncia reflexiva, no qual se separa 0s objetos entre si, 0s objetos
do eu e o0 eu dos outros sujeitos. Isso implica em sair do nivel no qual se reconhece
simplesmente as diferentes cores e formas, os diferentes sons, os diferentes sabores, as
diferentes texturas, os diferentes cheiros, mas, do modo como compreendo desse
processo, também as diferentes cores de pele, os diferentes sons das linguas, as diferentes
formas dos genitais, as diferentes castas, os diferentes comportamentos sexuais etc.; e
entrar no nivel de uma compreensdo que busque a ndo-diferenca nessas diferencas,
enxergando o humano além da cor, a comunicacao além das linguas, o amor além dos
genitais, o poder além das castas, a vontade de se existir e se satisfazer além dos diversos
comportamentos etc. Segundo o Sivaismo da Caxemira, quanto mais a consciéncia é
limitada, mais o individuo se afasta dos objetos e dos outros eus (que também sdo objetos
nesse sentido). O processo de expansdo da consciéncia é, portanto, o esfor¢o de se
aproximar daquilo que normalmente é percebido como externo, encontrando as nao-

diferencas com o proprio eu que as experiencia.

Nesse ponto, poderiamos pausar para refletir o quanto dessa preocupagdo com o
Outro realmente poderia existir na filosofia do Sivaismo da Caxemira e o quanto nio
passaria de uma apropriacdo feita por mim — conquanto Util e coerente, pelo que estou
argumentando, porém, ainda sim qui¢a uma apropriagdo que poderia estar distorcendo tal

pensamento.

Para tentar responder tal questao, trago a fala de Dyczkowski sobre a “libertacdo
dos Outros”, escrita no capitulo 04 do Tantraloka. Ele nos relembra que a consciéncia

universal costuma se apresentar, nos textos revelados, em dois aspectos: uma figura faz

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

126



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

as perguntas e a outra responde. Espelha-se assim uma relacéo discipulo-guru. Todavia,
ndo é essencial que um guru seja necessariamente iluminado, pois os preceitos oferecidos
sdo0 meios para ajudar o desenvolvimento do proprio discipulo na abertura para essa
consciéncia e, aquele que se dispde a estar em contato com essa consciéncia absoluta, ja
esta, de algum modo, em contato com ela — e, repousando nela, veicularia meios nao
somente para si proprio, mas para os outros. Desta forma, a ideia dentro de uma familia
espiritual (kula) é que todos devem atingir a iluminacéo juntos. Isso cria um grande senso
de responsabilidade para os gurus e os seus iniciados. Quando se empenha na propria
iluminacdo deve-se contribuir para a iluminagdo de todas as pessoas. Escolher o caminho
tantrico, diz Dyczkowski, é fazer a escolha de entrar na sabedoria dessa consciéncia
universal e de ajudar outros. Se a consciéncia de uma pessoa estd se elevando e
expandindo reflexivamente, a de outras pessoas também, pois isso estaria sendo
compartilhado com todo mundo, uma vez que somos inevitavelmente receptaculos das
mudancgas ao nosso redor — somos constantemente influenciados, conscientemente ou
ndo. Portanto, pensar e levar em conta os outros, diz Dyczkowski (2014, dudio), é muito

natural porque “voc€ sou eu e eu sou voceé”.

Vale a pena, nesse ambito, trazer uma anedota que ele narra sobre uma vez em
que estava sentado em um lugar movimentado e notou um homem em sua frente. Ao
comegar a imaginar como era a vida diaria desse homem, comecou a ser preenchido por
um sentimento de que o conhecia, enchendo-se com um grande sentimento de afeicéo.
Desde entdo, passou a fazer disso um exercicio. Diante de uma multiddo, comecava a
olhar pessoas desconhecidas e a pensar como elas sdo no dia-a-dia. Bem naturalmente e
espontaneamente comecava a sentir afeicao por essas pessoas. Dyczkowski (2014, audio)
relata que tudo isso vem a partir de um tipo de aumento de sensibilidade diante da
existéncia, de um tipo de vazio por ndo se estar mais tdo autocentrado ao se mudar o
centro e o foco de sua individualidade para a consciéncia universal — esse vazio

fundamental que é ser quem nds somos e que faz de nos pessoas.

Nesse sentido, quanto mais descentralizado, mais estariamos em contato com o
nosso proprio Si reflexivo, pois 0 nosso Eu passa a ser meta-narrado conscientemente de
fora, compreendendo a relacdo dos outros fendmenos sem reduzi-los a um Eu individual

limitado. Quanto mais egocéntrico, mais distante do proprio eu, mais distante de Si

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

127



BRUNO GARROTE

mesmo e também mais distante dos Outros (seres e objetos). Quanto mais limitado e
concentrados em um Eu individual, mais separados e diferenciados e distantes estaremos
dos outros fendmenos e também do Si. Isso € particularmente interessante, pois o que
Dyczkowski narra é justamente um possivel método, conforme mencionei, para se passar
de um plano de individualidade mais isolado e focado em um eu limitado para um plano
de consciéncia universal. Tal método, como sugeri, pode ser encarado justamente como

um exercicio da ndo-diferenca na diferenca (bhedabheda).

No caso relatado, Dyczkowski passou a se identificar tanto com as atividades
diarias de outro homem que ele perdeu o foco em seu eu limitado e se expandiu nessa
experiéncia, ndo mais tendo que se definir pelas diferengas que tem em relacdo a esse
Outro, mas, sim, experienciando a vida desse Outro ao passar para 0 campo da néo-
diferenciacdo. Vejam que isso ndo € necessariamente um tipo de compaixao — conforme
algumas pessoas podem imaginar. Mas, sim, uma compreensdo do Outro, por meio de
uma consciéncia reflexiva, de que esse outro sou eu. Nesse sentido, ndo ha uma
compaixao padrdo, pois essa parece ja sugerir certa dualidade entre um Eu e um Outro, 0
polo passivo e ativo da compaixdo, além de certo ar de superior-inferior talvez. O que ha

aqui € algo além, ou ao menos diverso, da compaixao.

Trata-se de um exercicio empatico de ndo somente se colocar imaginativamente
no lugar do Outro, mas, sim, de experienciar 0 mundo como o Outro. Além disso, tal
processo deve ser feito sempre se lembrando de ndo negar a si mesmo. Se se realiza um
exercicio empatico tdo somente para vivenciar momentaneamente outra individualidade
limitada, isso pode agregar algo, mas ndo muito, pois se estaria simplesmente trocando
de individualidades sem se ter consciéncia disso, podendo significar somente uma
transposicéo para um outro contexto de vida, mas ainda permanecer com a mesma Visao
de mundo — o que poderia ser uma experiéncia curiosa, divertida ou sofrida, mas, ainda
sim, seria simplesmente um trocar de mascaras por um tempo. Vide esse raciocinio em
Garrote (2012, p. 403-404) e também em Kierkegaard (1987, p. 165-167) quando ele

comenta certo tipo de duvida e a¢do nos estetas sobre qual vida viver.

O intuito mais interessante e pertinente nesse caso seria, a meu ver, experienciar
um modo de compreensdo de mundo que abarcasse tanto essa outra compreensdo de

mundo individual do Outro quanto a do proprio individuo, o qual iria se tornando, assim,

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

128



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

cada vez mais expandido e como que cheio de individuos, os quais se tem a sensacdo de
conhecer. Nesse sentido, é um vazio, conforme disse Dyczkowski, pois se sai por um
momento de si. Porém, é um vazio que retorna cada vez mais cheio, mais expandido ap6s
esse exercicio psicofisico empatico — e aqui também se comeca a compreender metaforas
do Sivaismo da Caxemira, o qual aproxima a nogao de vazio com a nogéo de cheio e

completude.

Deste modo, sim, seria um 6bvio anacronismo e qui¢a uma distor¢ao dizer que o
Sivaismo da Caxemira era feminista ou defensor de comportamentos diferentes ou
considerados desviantes ou dos homossexuais ou de outras minorias quaisquer ou mesmo
uma filosofia primordialmente preocupada com a moralidade da convivéncia em um
mundo compartilhado com o Outro. Todavia, 0 que tento mostrar ao longo deste artigo
n3o é isso. Mas, sim, postulo a utilizacdo de um estudo da india, especificamente atrelado
a escola de pensamento do Sivaismo da Caxemira, como uma possivel forma de
ganharmos mais argumentos e maiores compreensdes sobre como funciona processos de
formagéo e exclusdo do Outro, 0s quais sdo universais, e como, a partir desse estudo,
poderiamos melhorar a nossa propria nocao de reconhecimento do Outro ndo somente em
termos de normas legais, epistemologia e hermenéutica deontoldgica (0 que ja seria
muito), mas também em termos mais amplos como um reconhecimento do Outro mais
profundo, ao nos identificarmos e nos abrirmos para experienciar o mundo como o Outro
0 experiencia, e tudo o que pode resultar de ganho metodolégico e de ferramentas de
convivio social a partir disso. Assim, seria pensar em um método em constante construcdo
critica para voltarmos cada vez mais preenchidos de um sentimento de afeicdo e mais
expandidos do que comecamos a partir de nossa existéncia mais isolada e limitada em
somente nosso eu. E, por fim, mostrar que isso é possivel de ser realizado a partir de uma
perspectiva “ndo-ocidental”, a qual, apesar de surgir e lidar com questdes diferentes,
também possui implica¢fes universais e muito semelhantes com varios problemas
“ocidentais”. Traz-se, portanto, ndo somente de uma critica implicita para a importancia
de superarmos essa dualidade ocidente-oriente, mas também de uma tentativa de fornecer
ferramentas comumente ndo muito exploradas e desenvolvidas em termos do que se

entende como filosofia ocidental.

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

129



BRUNO GARROTE

A libertacdo (soteriologia), pois, € um horizonte para o qual se caminha, porém a
propria caminhada é um desenvolvimento moral (deontologia) crescentemente
autocritico e autoconsciente, pois quanto mais me reconheco no Outro e supero as
diferencas, mais me sensibilizo e tenho a possibilidade de agir moralmente em um viés
autdbnomo. Assim, a meu ver, a moralidade aparece justamente nesse caminhar em direcédo
a libertacdo. Isso ocorre ndo somente pelo reconhecimento (pratyabhijia) do Outro,
conforme acabou de ser dito, mas também pelo aumento da autonomia (svatantrya) e,

aqui, chegamos a nossa segunda palavra-chave deste artigo.

2. SVATANTRYA (AUTONOMIA)

A nocdo de svatantrya (autonomia) € utilizada também em um viés soterioldgico,
uma vez gue a consciéncia suprema é compreendida de forma realmente autbnoma por
ndo existir uma forca externa, pois ela a tudo engloba. Nesse sentido, ndo repetirei a
argumentacdo que ja foi feita acima para o termo pratyabhijiia (reconhecimento), todavia
é importante frisar que ela ocorre de forma semelhante para a ideia de svatantrya em
relacdo aos niveis de manifestacdo e de diferenciacdo da consciéncia. Dito isso, essa
autonomia deve ser compreendida no sentido absoluto, como auto-defini¢do, pois,
englobando tudo, ela é autbnoma. Porém, também é importante compreender autonomia
em um sentido relativo. A meu ver, isso também € possivel de se pensar a partir do

Sivaismo da Caxemira.

Tendo em vista que 0 processo de expansdo da consciéncia e do reconhecimento
do Outro é composto por varias técnicas psicofisicas que vao gradualmente estimulando
essa expansdo, assim tambeém podemos raciocinar nesses termos a autonomia. Nesse
sentido, quanto mais descentralizado do Eu, mais uma pessoa pode compreender as
influéncias vindas do mundo, do Outro, de objetos variados, enfim, dos fendmenos e
também de seu préprio corpo e de partes ndo-conscientes. Autonomia ndo é
necessariamente um poder supremo de poder agir como quiser, moldando o universo a
sua vontade, conquanto parte da tradi¢do tantrica possa conferir tal poder a consciéncia
suprema. A meu ver, essa autonomia trata de uma compreensao cada vez mais crescente

de tudo aquilo que nos influencia e, deste modo, é possivel melhor desenvolver a Si

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

130



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

mesmo a partir dessas informagdes e compreensdo consciente de fendmenos outrora néo-

conscientes.

Desenvolver autonomia no plano individual, portanto, ndo é ser capaz de ditar
todas as regras de seu comportamento, nem influenciar o mundo com sua vontade. Isso
seria possivel se se vivesse em um mundo solipsista, por exemplo. Todavia, varios
fendmenos — inclusive a maioria deles, para ndo dizer todos, mas ai teriamos que entrar
em uma discussdo sobre livre-arbitrio para superar esse aparente paradoxo, conforme
mostra Garrote (2009) — ocorrem independentemente da nossa vontade ou acdo. Ser mais
autbnomo, portanto, ndo é aumentar a capacidade em si de influenciar fenbmenos
externos, mas, sim, aumentar a capacidade de compreensdo desses varios fendbmenos
externos, tornando-se cada vez mais consciente das interferéncias externas que nos afetam
diariamente. Nesse sentido, o externo (heteronomia) é pensado aqui como tudo aquilo
que estd no campo do ndo-consciente, ou seja, 0 NOSSO proprio corpo, traumas, habitos,
tendéncias e comportamentos diversos também sdo externos na medida em que ndo nos
tornamos conscientes deles. Em contrapartida, o interno (autonomia) seria uma

compreensdo consciente, pois estaria dentro do nosso campo de atencéo e consciéncia.

Desta maneira, podemos entender que desenvolver autonomia é estimular o ganho
de consciéncia de a¢des outrora externas e ndo-conscientes, o que, por sua vez, permitira
0 individuo pautar as suas acdes levando-se em conta cada vez mais fenbmenos e
influéncias, tanto em termos de nimero quanto em termos de complexidade. Muitas vezes
ndo se pode fazer nada para alterar o comportamento externo do Outro ou de algum
conjunto de fenbmenos, inclusive com influéncias individuais, porém sempre se pode
alterar o comportamento interno, 0 nosso proprio comportamento — se iss0 sera um
processo facil ou dificil, vai depender do tipo de mudanca que se quer; compreendendo

que habitos mais antigos e enraizados costumam ser mais dificeis de alterar.

A partir desses pressupostos, € possivel compreender que autonomia ndo € um
poder maior em relacdo ao externo (contra os Outros e os diversos fendmenos), mas, sim,
um maior poder interno sobre Si mesmo, pois cada vez mais se tornara mais consciente
das influéncias externas ndo-conscientes que influenciavam/causavam 0 nosso
comportamento para além de nossas escolhas e consciéncia. Tornando-se, portanto, mais

conscientes sobre o que nos irrita, alegra, excita, deprime, agride, ira, estimula, bem como

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

131



BRUNO GARROTE

sobre 0 porqué termos certos pensamentos tdo consolidados (revisitando reflexivamente
nossa bagagem pessoal, familiar e cultural) e certas reacfes habituais, mas nunca
repensadas; € possivel literalmente ficarmos mais autdbnomos, pois, quanto mais
conscientes estivermos das causas/influéncias ndo-conscientes que nos afetam, mais
poderemos compreender as nossas limitagdes, (in)capacidades, dificuldades e facilidades,
e mais agiremos, por definigéo, de forma autdnoma por estarmos literalmente diminuindo
a influéncia dessas forcas externas (heterdbnomas) na medida em que as englobamos e
integramos em nds mesmos. E, a partir disso, conscientemente passaremos a construir e
estimular certos héabitos, comportamentos e pensamentos/argumentos, e também a
desestimular e alterar aos poucos outros comportamentos que nao desejamos mais em nos
mesmos, em vista do projeto de vida moral compartilhada que se traca a partir de Si, mas

levando-se em conta o Outro.

Algo nao muito diferente era dito por Kierkegaard quando ele falava sobre as
escolhas conscientes e forcas inconscientes afetando uma personalidade ndo-pensada
autenticamente: “J4 antes de alguém escolher, a personalidade esta interessada na escolha,
e se alguém protela a escolha, a personalidade ou as forcas obscuras dentro dela
inconscientemente escolhe.” (KIERKEGAARD, 1987, p. 164) [tradugdo minha]

Outrossim, parece ser o que Jung falava quando evocava um projeto de realizacdo
de um homem mais integral, em um constante processo de conscientizacdo real do
inconsciente que sempre nos afeta: “‘O processo de individuacdo’, descreve 0 processo
pelo qual o consciente e o inconsciente do individuo aprendem a conhecer, respeitar e
acomodar-se um ao outro.” (FREEMAN in JUNG, 2008, p. 11) — vide também o proprio
Jung (2008, p. 56) e Von Franz in Jung (2008, p 160-ss). E isso parece também ser, a
partir de tudo o que foi trabalhado até aqui, o que nos diz o Sivaismo da Caxemira ao se
valer dos termos reconhecimento (pratyabhijiia) e autonomia (svatantrya). Ou seja, todos
argumentam para nos tornarmos mais conscientes sobre os fenémenos ndo-conscientes.
Apesar dessa confluéncia, percebam que eles ndo confluem para um mesmo contetdo.
Como se pode observar, sdo citacbes de alguns pensadores (mas existem tantos outros
também harménicos com essa logica) e linhas que ndo compartilham o mesmo contexto
historico, filos6fico, nem objetivos substanciais parecidos. Porém, compartilham, sim,

certa grande semelhanca de método ou, ao menos, um objetivo estrutural: conhecer

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

132



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

reflexivamente a si mesmo e se repensar profundamente no intuito de possuir uma vida

mais auténtica e autbnoma, digna para si e para 0s outros.

E, pois, nesse sentido que estou usando o termo autonomia: confluindo para uma
maior autopercep¢do, maior autocontrole e, portanto, para um projeto de vida mais
auténtico e com maior capacidade de reconhecimento do Outro, na medida em que se
trabalha os proprios limites, preconceitos e tendéncias, 0s quais costumam impedir uma
melhor hermenéutica sobre o mundo e, nesse sentido, uma hermenéutica deontoldgica, a
qual estd ligada com poderes institucionais e modos possiveis de compreender e
experienciar o mundo em todas as acdes e fendmenos diarios. Importante notar, todavia,
que isso ndo implica, obviamente, estarmos conscientes o tempo inteiro de tudo o que
acontece, nem de toda a nossa bagagem que influencia, inclusive, a nossa percepgéo do
agora. 1sso é impossivel de um ponto de vista mental, pois acessar tudo ao mesmo tempo
é nada acessar, pois a propria nocdo de experiéncia, pensamento e analise pressupde a
existéncia de um sujeito e objeto minimamente separados. O que se estimula, todavia, é
um frequente revisar reflexivo sobre questdes ndo-conscientes que constantemente nos
influenciam e, especialmente, sobre as questdes que costumamaos pouco ou nunca revisar,
pois estas sdo as mais importantes, uma vez que sao as que menos desejamos mudar por
comodidade: preconceitos, pensamentos enraizados fixos, teorias e autores ja conhecidos

e aceitos, informacdes e dados de senso-comum etc.

Quanto mais tenho certeza sobre algo, mais tenho que ser reflexivo sobre esse
algo, pois mais paira 0 perigo da crenca absoluta ndo refletida, que carrega consigo a
condescendéncia para assuntos ou opinifes com as quais ja se acostumou a concordar.
Portanto, é durante esses momentos que temos que estar ainda mais conscientes e alertas
para constantemente revisitarmos as nossas posi¢bes — no minimo, para melhorar os
argumentos em relacdo as posicdes contrarias, as quais, por mais abjetas que sejam,
sempre trazem algo de inusual para pensarmos. Além disso, se algo é sentido de forma
completamente abjeto e insuportavel ao se ouvir algum discurso ou presenciar uma agao,
isso é um excelente indicativo de que é necessario ainda se trabalhar e se pesquisar muito
mais profundamente para entender o porqué dessa rejeicdo, 0dio e ndo-escuta a tal
posi¢do. Normalmente, isso advém de uma falta de compreensdo e escuta historica do

Outro, pois este também possui diferentes influéncias as quais o afetaram para existir e

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

133



BRUNO GARROTE

pensar do modo como faz, por mais abjeto que se considere. Assim, ao contrario, quanto
mais nego algo, mais tenho que estar receptivo sobre esse algo —ndo para necessariamente
concordar com ele, mas para melhor compreendé-lo e ndo o distorcer em certezas

irrefletidas; e, assim, melhor me posicionar para mudar esse algo.

Percebemos, pois, que a propria nogdo ¢ termo “critica” tem de ser ressignificado
de uma critica agressiva para uma critica receptiva (reflexdo) pautada pela abertura e pelo
sensivel, uma vez que estamos buscando um incentivo da autonomia e do reconhecimento
visando uma convivéncia em determinado espaco e tempo. Vejamos esse trecho de Warat:

...a luta pela democratizagdo semiologica ndo precisa de criticos agressivos. No fundo a

democracia € o controle da agressividade pela sensibilidade. Uma critica agressiva, além

de imatura, é reveladora de estruturas aditivas, deselegante e fundamentalmente

autoritaria. (...) Cuidado, em nome da razéo, ou da critica, vocé pode tornar-se agressivo,
intolerante. WARAT (2000, p. 82)

Compreender isso é estimular certa benevoléncia, certa hermenéutica receptiva,
para melhorarmos nossa capacidade de escuta e, mais importante, nossa capacidade de
didlogo com esse Outro, em vez de simplesmente aumentarmos a agressividade e o
distanciamento a partir desse desencontro de posicbes. E importante, pois,
constantemente nos revisitarmos com uma postura de Cuidado de Si, no intuito de sermos

mais receptivos e sensiveis para o Outro. E 0 que veremos a seguir.

3. O CuIDADO DE SI COMO UM EXERCICIO DE AUTONOMIA E DE RECONHECIMENTO DO

OuUTRO

Parece pertinente, nesse sentido, pensarmos no que Foucault chamou de “ética do
cuidado de si como pratica da liberdade”, no intuito de trazer um autor ja familiar aos
ouvidos contemporaneos e ocidentais, mas que, a meu ver, seria convergente com o
Sivaismo da Caxemira. Vejamos:

Nao é possivel cuidar de si sem se conhecer. O cuidado de si é certamente o0 conhecimento

de si — este é o lado socréatico-platdnico —, mas € também o conhecimento de um certo

nimero de regras de conduta ou de principios que sdo simultaneamente verdades e
prescricdes. Cuidar de si € se munir dessas verdades...

()

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

134



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

Encontramos aqui uma metafora, que nao vem dos estoicos, mas de Plutarco, que diz: “¢
preciso que vocés tenham aprendido os principios de uma maneira tdo constante que,
qguando os seus desejos, apetites, temores vierem a se revelar como cées que rosnam, 0
logos falara como a voz do mestre que, como um sé grito, faz calar os caes”. Esta é a
ideia de um logos que funcionaria de qualquer forma sem que vocé nada tivesse feito;
vOCeé terd se tornado o logos ou o logos teréd se tornado vocé. (FOUCAULT 1984, p. 269)

E possivel observar que Foucault traz a nogio do cuidar de si juntamente com a
nocdo de ndo somente se conhecer, mas também conhecer determinadas verdades sobre
o0 mundo, ligando-se a nocao de saber com as relacdes de poder, conforme é um dos
pilares da metodologia deste autor. Porém, ele vai além. Nao se trata simplesmente de se
conhecer, mas se conhecer no intuito de cuidar de si, ou seja, melhorar-se, desenvolver-
se moralmente, tendo consequéncias para si e para os outros, ligando, portanto, o conceito
de liberdade com a politica, o publico. Conforme venho dizendo, conhecer-se a si mesmo
é cuidar de si, ter a capacidade de lidar com o descontrole e o desequilibrio (logos e cées),
no intuito de ter uma maior autonomia, uma liberdade de ag&o sobre si mesmo, a qual
afetard ndo somente a existéncia individual privada, mas outras existéncias

compartilhadas politicamente (o publico).

Foucault entende a importancia desse cuidado de si mesmo desde a amizade até a
magistratura, ou seja, desde o privado ao publico, levando atencdo para que o
descobrimento da verdade ndo seja solitario, mas venha da convivéncia de um mestre ou
de um amigo, em suas préprias palavras — vide Foucault (1984, p. 270-271). A
importancia, pois, desse cuidado é ndo somente no &mbito privado, mas também no
publico, uma vez que a negligéncia de si ocasiona danos nefastos também para o Outro,
mostrando que a ndo-liberdade, advinda do ndo cuidado de si, € comparavel a uma
escraviddo de si mesmo. E isso é especialmente ruim politicamente. Ele foi muito claro

nesse trecho ao dizer que cuidar de si é também uma maneira de cuidar dos outros.
Vejamos novamente:

Pois se € verdade que a escravidao é o grande risco contra o qual se opde a liberdade
grega, ha também um outro perigo que, a primeira vista, parece ser o inverso da
escraviddo: o abuso de poder. No abuso de poder, o exercicio legitimo do seu poder é
ultrapassado e se impdem aos outros sua fantasia, seus apetites, seus desejos.
Encontramos ai a imagem do tirano ou simplesmente a do homem poderoso e rico, que
se aproveita desse poder e de sua riqueza para abusar dos outros, para lhes impor um
poder indevido. (...) o risco de dominar os outros e de exercer sobre eles um poder tiranico

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

135



BRUNO GARROTE

decorre precisamente do fato de néo ter cuidado de si mesmo e de ter se tornado escravo
dos seus desejos. Mas se vocé se cuida adequadamente, ou seja, se sabe ontologicamente
0 que Vvoceé &, se também sabe do que é capaz, se sabe 0 que é para vocé ser cidaddao em
uma cidade...vocé ndo pode a partir deste momento abusar do seu poder sobre 0s outros.
(FOUCAULT, 1984, p. 272)

Em harmonia com o que venho defendendo aqui, a importancia da reflexividade
é extremamente grande e, segundo Foucault, ela foi esquecida principalmente pelas
sociedades ocidentais apds a cultura greco-romana devido a diferentes fatores. Nao que o
cuidado de si fosse excelente nessas culturas, Foucault € muito claro em n&o afirmar isso,
porém nelas tais questdes eram consideradas importantes em termos civicos. Todavia, um
dos grandes objetivos deste artigo ndo € tentar estimular essa sempre admiracdo pelo
berco da cultura ocidental, mas, sim, mostrar que tais questdes também estavam presentes
no oriente, com seus contornos proprios e com argumentos/fundamentos tdo profundos

ou instigantes quanto.
CONCLUSAO

A retomada da reflexdo de Si ligada a autonomia e reconhecimento possibilitaria
estudos e autopercepcdes mais éticas/deontoldgicas e reflexivas quanto a agdes privadas
e publicas, grandes e pequenas na construcdo de uma sociedade mais atenta as

necessidades do préprio individuo e dos outros.

Nesse sentido, importante lembrar que libertar a si mesmo, cuidando de si mesmo,
é também libertar os outros, pois afetar a si mesmo ja repercute nos outros e nas relagoes
que serdo travadas com eles. Isso pode ser entendido a partir do que vimos imediatamente
nessas citacfes de Foucault (e em seu pensamento como um todo), mas também sdo as
palavras de Abhinavagupta, como vimos em relacdo aos discipulos ou a “simples”
expansdo da consciéncia de uma pessoa em relacdo aos outros a sua volta. Desenvolver
uma capacidade critica de autoanalise € ter mais controle sobre si mesmo e, nesse sentido,
mais liberdade, mais autonomia e mais reconhecimento sobre as dificuldades e formagoes
da consciéncia do Outro, evitando tanto uma limitagéo de si, mas também uma limitacéo
do Outro, por um abuso de poder e/ou a¢bes negativas, que dificultem cada um de ocupar

e exercer nas cidades os projetos existenciais tracados para si.

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

136



QUANDO A SOTERIOLOGIA ENCONTRA A DEONTOLOGIA: RECONHECIMENTO, AUTONOMIA E CUIDADO DE SI EM UMA
PERSPECTIVA NAO-DUAL

Além disso, essa expansao de si e ganho de autonomia inevitavelmente também
passam justamente pela superacdo da dualidade oriente-ocidente, mostrando a
necessidade de revisdo da hegemonia concedida ao ocidente, instando-nos a refletir sobre
os diferentes locais de producdo de conhecimento e, consequentemente, provocando uma
descentralizacdo das fontes validas de filosofia e de reflexdo, conjuntamente com a
descentralizagdo de nosso eu, intentando justamente abarcar o Outro que, nesse caso,
infelizmente, ainda é o oriente ou mesmo o ocidente marginalizado e periférico — a

América latina, por exemplo.

REFERENCIAS:

DYCZKOWSKI, M. S. G. (2014) Tantraloka Chapter 1: Satsanga with Dr. Dyczkowski. Audio,
2014. (Disponivel em: http://www.anuttaratrikakula.org/tantraloka-ch-1-satsang-with-dr-mark-
dyczkowski/. Acessado em: 19/06/2016.)

DYCZKOWSKI, M. S. G. (2013) The doctrine of vibration. Albany: State University of New
York Press.

FOUCAULT, Michel (1984). “A ética do cuidado de si como pratica da liberdade”. n® 6, Julho-
Dezembro. Entrevista com H. Becker, R. Fonlet-Betancourt, A. Gomez-Muller. (p. 99-116).

Concordia: Revista internacional de filosofia.

GARROTE, Bruno M. (2009). Do Livre-arbitrio e da Justica: cartas a um amigo distante.

(Trabalho de Conclusédo de Curso) Brasilia: Faculdade de Direito da UnB.

GARROTE, Bruno M. (2012). “Manifesto Sereno-Perturbacionista”. In: Revista dos Estudantes
de Direito da Universidade de Brasilia, v.10. (p. 401-405). Brasilia: REDUNB.

JUNG, Carl G et al. (2008). O homem e seus simbolos. Trad.: Maria Lucia Pinho. 2%d.especial.

Rio de Janeiro: Nova Fronteira.

KIERKEGAARD, Sgren (1987). Either/Or. Part Il. Edited, Translated, Introduction and Notes:

Howard V. Hong and Edna H. Hong. Princeton: Princeton University Press.

WARAT, L. A. (2000). A ciéncia juridica e seus dois maridos. 2%d. Santa Cruz do Sul:
EDUNISC.

REVISTA BRASILEIRA DE FILOSOFIA DA RELIGIAO / BRASILIA/V.5N.2 / DEZ. 2018 / ISSN 2358-8284
DossIE FILOSOFIA ORIENTAL

137



