
Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

328

Bioetica: especialidad académica o movimiento social
Bioethics: academic speciality or social movement

Miguel Kottow 
Escuela de Salud Pública, Facultad de Medicina, Universidad de Chile, 
Santiago, Chile.
kottow@terra.cl

Resumen: Siendo una ética aplicada, la bioética tiene fuerte raigambre en 

la teoría, tanto filosófica como de las prácticas sociales sobre las que debe 

deliberar. Estos fundamentos han de ser la base para llevar recomendaciones 

a los quehaceres sociales, a objeto de lograr un juego democrático de las fuer-

zas cívicas, fortificar las instituciones sociales que empoderen a los desme-

drados, cuiden de los vulnerados y protejan a la ciudadanía. Es innecesario 

empecinarse en identificar una definición rigurosa de la bioética, así como 

tratar de ceñirla en los rigores de un método o la rigidez de un epistemología, 

puesto que su meta no es cognitiva sino normativa, y las normas deben per-

manecer abiertas a la argumentación comunicativa. Las naciones de América 

Latina y Caribe enfrentan una estrategia bioética proveniente del mundo más 

desarrollado, que no solo es polémica sino conflictiva, haciendo indispensa-

ble que la región desarrolle un discurso bioético vigoroso, coherente y propio 

- robusto en lo teórico - dirigido a los problemas sociales locales y a la defensa 

de las poblaciones vulneradas que están siendo desatendidas y perjudicadas 

en lo sanitario, en lo farmacéutico, en la investigación. Por esto, la bioética 

debe ser cada vez más participativa de los procesos sociales, argumentando 

con fuerza no solo contra la vulneración, sino a favor del desarrollo de prácti-

cas e instituciones sociales con carácter terapéutico y protector.

Palabras clave: Bioética. Compromiso social. Empoderamiento. Ética aplica-

da. Vulneración.

Artigos de atualização

Esta seção destina-se à trabalhos que relatam e discutem informações 

atuais sobre temas de interesse da Bioética, espontaneamente 

enviados pelos interessados.

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

329

Abstract: As a form of applied ethics, bioethics is strongly rooted in theory 

provided both by philosophy and by the social practices that are of its con-

cern. These foundations need to be the basis leading to recommendations for 

social routines, with the aim of achieving a democratic interplay of civic forc-

es and fortification of the social institutions that empower the deprived, pro-

vide care for people who have become vulnerable and protect citizenship. It 

is unnecessary to persist in identifying a rigorous definition for bioethics or to 

adhere to the rigor of one method or the rigidity of one angle of epistemology, 

given that the aim of bioethics is not cognitive but rather prescriptive, and the 

standards should remain open to communicative argument. The nations of 

Latin America and the Caribbean are faced with a bioethical strategy coming 

from the more developed world, which is not only polemical but also overtly 

conflictive. Thus, it becomes essential for the region to develop its own type 

of vigorous and coherent bioethical discourse that is robust in its theory and 

directed towards local social problems and the defense of vulnerable popula-

tions that are being neglected and are losing out in their sanitary, pharmaceu-

tical and research needs. For this reason, bioethics needs to become increas-

ingly participative in social processes and to argue strongly not only against 

practices that leave people vulnerable, but also in favor of the development of 

social  practices and institutions of therapeutic and protective nature.

Key words: Bioethics. Social commitment. Applied ethics. Empowerment. 

Becoming vulnerable.

Entre los temas propuestos para deliberación en el VII Congreso Bra-
sileiro de Bioética figuraba la indagación sobre el estatus disciplinario 
de la bioética y su ubicación en el espectro de actividades sociales. 
Las dos corrientes que dieron inicio a la bioética, la forma  global u 
holística de Potter y la preocupación por los derechos del paciente 
de Hellegers, imaginaron sendos modos activos de participar en la 
resolución de problemas suscitados en el ámbito de la expansión tec-
nocientífica por una parte, y de la medicina instrumentalmente sofis-
ticada por la otra (1). 

Esta preocupación práctica fue recogida por el mundo de las cien-
cias humanas y sociales, desarrollando un robusto corpus teórico que, 
al entender de muchos, fue opacando la agenda de aplicación que 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

330

había sido el impulso inicial de la bioética. Se generar la legítima 
duda acaso estamos frente a la proliferación de una teoría enquistada 
en el mundo académico, o si se desarrolla una herramienta prácti-
ca de intervención social que asiste en la reparación de inequidades 
conservadas y acrecentadas en un mundo donde, al decir de Weber y 
más recientemente de Habermas, la razón pragmática domina sobre 
la razón comunicativa y no cesa de colonizarla. 

El presente aporte intenta depurar en algo el escenario de la dis-
cusión, en conciencia que las respuestas no podrán ser definitivas 
ni tampoco ser aceptables para todos. Sin embargo, a medida que la 
bioética continúa ganando presencia, se hace necesario ir afinando 
sus características y precisando su discurso, en una tarea que ha de 
ser esfuerzo de muchos a fin de elucidar acaso la bioética habla un 
lenguaje de general validez o si tiene dependencias contextuales que 
requieren una bioética propia para diversas realidades sociales. Los 
aspectos aquí tratados no son temas de la bioética propiamente tal, 
sino que reflexionan sobre ella, y en ese sentido se trata de un texto 
metabioético.

 
Bioética - ¿una disciplina?

Una disciplina es, ante todo, un temario a enseñar, definida como 
una rama de instrucción y, luego, como un departamento del conoci-
miento. Por extensión, la disciplina se constituye a través del cultivo 
de este conocimiento que debe ser impartido mediante la generación 
de textos, reflexiones, reuniones académicas, estructuras curriculares 
formales y reconocimiento de diversos grados de especialización, de 
manera que se convierta en un filón académico con vida propia. Todo 
esto viene ocurriendo con la bioética desde hace varios decenios, de 
manera que esta ética aplicada es disciplina por presencia, quiérase o 
no darle conceptualmente ese estatus.

Dudar del carácter disciplinario de la bioética, amén de ser con-
tradictorio con lo que reconoce la sociología del conocimiento, secaría  
el debate que se ha desarrollado en torno a la definición, el método, 
la validez del discurso y la preocupación mundial por el tema. La De-
claración  Universal sobre Bioética y Derechos Humanos demuestra, 
incluso entre sus críticos, la existencia de una disciplina que ha me-

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

331

recido un alto grado de atención.
Si la bioética no fuese una disciplina, es decir, un discurso so-

metido a reflexión, polémica, corrección, acuerdos y discrepancias, 
sería una actividad altamente peligrosa, porque se constituiría en la 
emisión ideológica de prescripciones en materias fundamentales a la 
existencia humana, mas ajena a los requerimientos de la comunica-
ción. Una bioética no disciplinaria queda expuesta al poder que se 
impone sin necesidad de justificación y sin someterse a las considera-
ciones racionales que dan cuenta de la ética  que es trascendental al 
quehacer humano (2).

El carácter disciplinario de la bioética ha sido diluido al insistir que 
se trata de un caleidoscopio definido diversamente como multi, inter o 
transdisciplinario. La multidisciplinariedad es, en efecto, una caracte-
rística de la bioética, pero que apunta al hecho  obvio que es abordada 
por representantes de muy diversas disciplinas. Desde un comienzo, 
fueron cultores de la bioética los filósofos, los teólogos, los profesiona-
les de la salud, así como sociólogos y economistas, de manera que la 
pluralidad de perspectivas es un hecho trivial que no da luces sobre la 
especificidad de la bioética. Una segunda caracterización frecuente-
mente presentada es la interdisciplinariedad, basada en que el discur-
so bioético se apoya  en muchas otras disciplinas, a las que se recurre 
de muy diversa forma según el punto de vista adoptado. 

Existen disquisiciones bioéticas fuertemente apoyadas en la filo-
sofía, otras con raíces económicas, sociológicas o teológicas, así como 
algunas líneas más empíricas como el situacionismo o el pragmatis-
mo clínico (3), las cuales prefieren ver la bioética en acción y prescin-
den de fundamentos teóricos. Este acceso proteiforme es contrario a 
la idea específica de interdisciplinariedad que está basada en la ne-
cesaria interacción de un número finito y determinado de disciplinas 
que convergen hacia una tarea común como ocurre, por ejemplo con 
la aeronáutica. No es, afortunadamente, el caso de la bioética que, si 
fuese realmente interdisciplinaria, tendría el serio problema de re-
querir de sus disciplinas asociadas que desarrollasen un lenguaje co-
mún y específico, cosa que en general ha sido muy difícil de lograr en 
los campos donde se ha buscado cooperación desde diversos ángulos 
disciplinarios.

Paradójicamente, la forma menos utilizada de describir la bioéti-

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

332

ca ha sido la transdisciplinariedad, en circunstancias que es la más 
apropiada. Es indudable que la bioética solicita conceptos y reflexio-
nes a otras disciplinas, presentando una permeabilidad pasiva que 
trasciende sus límites. Igualmente cierto es que la razón de ser de la 
bioética va más allá del discurso académico por cuanto, siendo una 
ética aplicada, necesariamente sobrepasa su marco disciplinar; en un 
afán de permeabilidad activa; busca influir sobre las prácticas socia-
les de su competencia, esclarece valores, asesora en tomas de deci-
siones y ejerce una decidida abogacía a favor de los desmedrados, los 
desprotegidos, los marginados. Por ende, la bioética es indiscutible-
mente transdisciplinaria y, cuando no lo es, está faltando a su razón 
de ser (4).

Definición de bioética

Desde el momento que la bioética se reconoce sociológica y aca-
démicamente como una disciplina, emerge la tendencia a definirla 
en el sentido aristotélico de ubicarla en un género - ética aplicada - 
y destacar su especificidad, este segundo momento siendo complejo 
por la naturaleza de la bioética. Al reconocerla como “el proceso de 
contrastación de los hechos biológicos con los valores humanos” y 
definir “el área de la bioética sanitaria o bioética clínica como la in-
clusión de los valores en las decisiones sanitarias, a fin de aumentar 
su corrección y su calidad” (5), se cede a la tentación de biologizar y, 
en lo específico, medicalizar la bioética y dar pábulo a una tendencia 
generalizada de homologarla con ética médica. En otra visión, puede 
entenderse la bioética como una reflexión sobre actos humanos que 
definitivamente alteraban procesos vitales (6), aunque de este modo 
se privilegia una definición teórica a costa de su utilidad práctica. 

La discusión comienza en la búsqueda más general de un defini-
ción de ética aplicada, una propuesta “débil y defendible” siendo que 
“se refiere a cualquier uso de métodos filosóficos que traten proble-
mas morales, prácticas y políticas en [el ámbito de] las profesiones, la 
tecnología, el gobierno y similares” (7). Posiblemente no tenga mayor 
sentido definir una disciplina cuyo temario está en permanente fluc-
tuación y que varía según los contextos sociales en que se desarrolla, 
como lo muestran múltiples ejemplos: la reapertura de la polémica en 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

333

torno al aborto en Estados Unidos, posturas extremas frente al levon-
orgestrel que en algunos países se prohíbe mientras que en otros es de 
libre expendio, la diversidad de valores que comprometen el debate 
bioético en torno a células madre de origen embrionario, la aparición 
en el horizonte de la nanotecnología. Es comprensible que se termine 
por sostener que definir bioética es una empresa riesgosa (8).

Bioética: teoría o práctica

Hay antecedentes en Kant acerca de la relación entre lo teórico 
y lo práctico. Utilizando conceptos que cuya terminología ha sufrido 
algunas modificaciones, describía Kant, entre otros, los juicios analíti-
cos a priori, que son producto del pensamiento, y los juicios sintéticos 
a posteriori o juicio de experiencia, que son confirmados o refutados 
empíricamente. En bioética se dan escuelas analíticas como las doc-
trinas religiosas, la deontología y el principialismo, frente a escuelas 
que se fundamentan en el mundo real como el situacionismo, la ética 
narrativa, el pragmatismo. También de Kant es la famosa frase que 
rechaza las posturas extremas: “Dos cosas llenan el ánimo de admi-
ración y respeto... el cielo estrellado sobre mí y la ley moral dentro 
de mí” (9). Gracia pone la cita al día señalando que “los hechos de la 
nueva ciencia biológica sin valores son ciegos; y los valores sin he-
chos, resultan vacíos” (10). Simplificando, la teoría sin práctica es tan 
estéril, como inútil es la práctica carente de sustento teórico.

Siendo una ética aplicada, resulta extraño que se discuta sobre 
su estatus primordialmente teórico o práctico, puesto que ambos son 
aspectos indispensables. Desde el momento que es una ética, nece-
sita arraigar en una reflexión derivada de la filosofía, demostrado por 
la incorporación de términos filosóficos como deontología, utilitaris-
mo, principios prima facie, autonomía, imperativo categórico y tantos 
otros. Necesita, además, incorporar conceptos de la biología, como 
embrión, clonación, muerte. Con estos elementos genera su posicio-
namiento frente a situaciones del mundo de la vida - la Lebenswelt 
que trabaja Habermas - donde aplicará en forma práctica lo que ha 
desarrollado como corpus de saber bioético (11).

Menos atención ha recibido el problema de la fundamentación 
teórica, es decir, la validez de establecer ciertas máximas como irre-

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

334

chazables e irrefutables, y pretender que tienen validez universal. 
Esta dificultad se da en la bioética que se funda en la teología, pero 
también en afirmaciones que reservan a los seres racionales la te-
nencia exclusiva de un estatus moral. Una ética, sobre todo si busca 
ser aplicada, ha de desarrollar una teoría abierta a la deliberación y 
opuesta a todo dogma.

En el otro extremo de la discusión está la definición de lo que sea 
aplicación de la bioética. Proviniendo de las humanidades, muchos 
cultores de la bioética tienden a limitar su radio de acción al mundo 
académico, en forma de actividades docentes y publicaciones, con 
ocasionales asesorías en comisiones de estudio o en el poder legis-
lativo. Esta forma mínima de aplicación es no solo insuficiente, sino 
puede ser negativa porque se comienza a desarrollar una delibera-
ción enrarecida en que el afán académico problematiza aspectos de 
la disciplina que ya debieran estar cimentados. 

Así se ha visto en recientes años que conceptos tan claros como 
autonomía, consentimiento informado, coerción, explotación, han re-
cobrado un protagonismo cuyo lamentable objetivo es validar prácti-
cas que intentan escaparse al estigma de ser éticamente incorrectas, 
permitiendo ejercer coerción sobre probandos de investigación, o ex-
plotar poblaciones desposeídas. Recurriendo a alambicadas figuras 
retóricas, se pretende quitarle el filo de lo inaceptable a estos abusos 
(12), para llegar a validaciones éticas que son más ad hoc que moral-
mente correctas. Siendo una aplicación más comprometida con valo-
res sociales que con intereses focales, la bioética ha de ser participa-
tiva al plantear la posibilidad de llevar su discurso hacia la extensión 
pública y la intervención política, desarrollándose en el espesor de la 
sociedad civil.

Aceptando estas dos vertientes, la más teórica y la socialmente 
comprometida, es imposible catalogar a la bioética como una disci-
plina meramente académica, por cuanto su compromiso no está en la 
reflexión sino en la proposición, como toda ética aplicada. Tampoco 
puede ser vista principalmente como una plataforma política, pues 
éstas son excluyentes y, como toda política, bregan por el poder, en 
circunstancia que el fundamento de toda ética, la bioética incluida, es 
que no persistan desniveles de poder que signifiquen colonizaciones 
de autonomías.

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

335

Método, metodología y estatus epistemológico

El primer punto polémico es dilucidar acaso la bioética es una 
actitud, una reformulación de postulados éticos tradicionales, una 
mirada especializada sobre determinadas situaciones y prácticas so-
ciales o es, como señalado, una estrategia para enfrentar conflictos y 
bregar contra imposiciones, con miras a proteger a los desmedrados y 
desempoderados. Naturalmente, por ser una ética aplicada especiali-
zada, la bioética se interesa por aquellas situaciones polémicas donde 
los actos de unos significan una interferencia lesiva en la sustancia 
vital de otros. No todo lo que daña es materia de bioética, pero sí lo es 
cuando la lesión amenaza la integridad vital  de otros. A medida que 
se acota el ámbito de la bioética, aparecen los afanes reduccionistas, 
como son la biologización, la pragmatización y la politización.

La biologización transforma un dilema ético en biológico, como 
se da por ejemplo  en la polémica en torno al levonorgestrel como 
anticonceptivo de emergencia, donde la discusión se ha desplazado 
desde lo ético de precaver un posible embarazo no deseado, a la su-
puesta forma de acción del fármaco, es decir, acaso es anticoncepti-
vo o abortivo en el sentido de interferir con la nidación uterina. Otro 
tema biologizado se refirió a la fertilización asistida, que fue motivo 
de polémica desde la obtención masturbatoria del espermio y la ar-
tificialización de ciertas fases de la fecundación, hasta la aceptación 
de la fertilización in vitro pero no del almacenamiento de embriones 
supernumerarios.

Cada vez que aparece la defensa de la vida, sin especificar bajo 
qué criterios una vida sigue siéndolo, se está dando el paso desde el 
bios o vida humana al zoe o vida orgánica animal, para utilizar una 
distinción aristotélica que ha sido incorporada al pensamiento con-
temporáneo por Agamben (13). Su nombre ya lo indica, la bioética 
está por el bios o existencia humana y se resiste a las fuerzas que tien-
den a degradar a los individuos a zoe  o mero cuerpo como lo hace, 
lo dice Agamben, la biopolítica. Como toda ética aplicada, la bioética 
ha de delimitar el ámbito para el cual reflexiona y propone; su pers-
pectiva ha de ser propia de la ética, y no de argumentar en lenguajes 
biológicos, sociales, teológicos, económicos, políticos. 

Por método en ética aplicada se entiende diversos conceptos, y 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

336

una de las propuestas es reconocer tres métodos: la aplicación de nor-
mas generales a situaciones particulares; la aplicación de juicios a 
contextos prácticos que podrán eventualmente generar una jurispru-
dencia; o la aplicación de la teoría de coherencia también conocida 
como equilibrio reflexivo, que combina las dos anteriores (14). 

La fragilidad estructural de la actividad bioética la lleva a ser más 
o menos teórica, predominante o indiferentemente práctica, acotada 
en su temario, despojada de todo límite, definida o flotando en la in-
definición, anclada en doctrinas o férreamente racional, contextuali-
zada para diversas realidades sociales o instrumentalizada para servir 
a intereses particulares: lo menos que se puede decir de la bioética 
es que carece de método, y que la metodología o búsqueda de ese 
método termina siendo infructuosa. Otra propuesta hace transitar la 
deliberación bioética por cuatro etapas: el sistema de referencia mo-
ral; los principios morales; las consecuencias morales; y la toma de 
decisiones morales. 

Mediante este método se daría satisfacción los dos grandes ám-
bitos de la bioética, el epistémico del saber  y el prudencial del recto 
actuar (15). Hay referencias al casuismo como una “metodología bio-
ética”, y reaparece la pregunta acaso el método preferido para so-
lucionar problemas bioéticos sea el principialismo o el casuismo. La 
respuesta, poco esclarecedora, es que “casuismo y principialismo son 
en gran medida un mismo método” (16). En suma, del método bioéti-
co se habla sin método.

A mediados de los años 1970 publica Feyerabend su crítica con-
tra el método científico donde destaca que, si existiesen los hechos y 
fuesen accesibles, tendrían una existencia autónoma en independen-
cia de los esfuerzos teóricos por reconocerlos (17). Si se traslada este 
principio de autonomía de la realidad, como Feyerabend lo denomi-
nó, al terreno de la bioética, se podría extraer dos conclusiones que 
parecen de capital importancia. Por de pronto, si las ciencias natura-
les benefician de no someterse a método, cuánto más válido será esto 
para una disciplina humanista. Mucho más importante aún es esta-
blecer el principio de autonomía para las ideas, es decir, distanciarse 
del uso cautivo y excluyente que reciben las ideas éticas en aras de 
una doctrina o, más de actualidad, reconocer y negarles el vasallaje a 
intereses que las utilizan. La bioética, ante todo en países que no han 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

337

alcanzado el desarrollo postindustrial, debe liberarse de todo intento 
por ser sometida a método alguno, que no hace sino esterilizarla, de-
biendo insistir que las ideas y los valores no son patrimoniales sino 
que ampliamente disponibles para el argumento comunicativo. 

Pensar la epistemología de una disciplina entendida de tan diver-
sas maneras puede resultar un ejercicio inacabable pero necesario, 
que ha de desarrollarse en tres planos: uno teórico que asegure la 
solvencia ética de la deliberación, con la indagación de ideas filo-
sóficas de solidez histórica como es la phronesis y la teoría de vir-
tud aristotélicas, el imperativo categórico y la deontología de Kant, el 
contractualismo de Hobbes, el sentido común de la escuela escocesa, 
el utilitarismo de la inglesa, la axiología scheleriana y tantas otras. En 
segundo término, la bioética tiene que desarrollar el conocimiento del 
discurso ético como lo requiere Habermas al pedir una interlocución 
comprensible, honesta, veraz y atingente. Y, en tercero y primordial 
lugar, la bioética busca la forma más adecuada de llevar su delibera-
ción al terreno de la práctica. Este camino epistémico no puede car-
gar con principios que, siendo a priori, no serían producto sino presu-
puesto del conocimiento (18). Pero sí será posible enunciar principios 
contextualizados y condicionados, es decir, más acotados aun que la 
cláusula prima facie como, por ejemplo, “no se debe esterilizar a una 
mujer contra su voluntad” o “no se debe usar placebos si existen tra-
tamientos eficaces probados”.

La epistemología moral será más esclarecedora que cognitiva, 
pues su objetivo no es buscar certezas sino proponer normas. Por eso 
que el silogismo categórico se transforma en ética en un silogismo 
práctico que contiene una premisa adicional que es deóntica - nor-
mativa - y condicional, por cuanto no indica perentoriamente lo que 
se debe hacer, sino que sugiere una prescripción válida bajo determi-
nadas premisas. No existiendo el experto en ética, o en bioética, no 
habrá nunca un cuerpo sólido de conocimientos, sino que se aspira a 
la comunicación paritaria, a la equidad y a sociedades empeñadas en 
proteger a sus ciudadanos y curar o paliar sus vulneraciones.

Conflicto y bioética
Poca importancia ha recibido la presencia de conflictos en la bio-

ética. Al menos dos autores han recalcado que toda ética es intrínseca 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

338

e inevitablemente conflictiva. Maliandi hace un análisis detallado de 
los ejes conflictivos que la ética no puede evitar: la oposición univer-
sal/individual y el desencuentro entre lo prospectivo y lo retrospectivo 
(19), y Žižeck da los Diez Mandamientos como ejemplo de la violen-
cia inherente a la ética (20). Posiblemente no pueda ser de otro modo 
para una disciplina empeñada en prescribir conductas sin tener la 
capacidad para justificarlas en forma irrebatible.

Una ética aplicada no podrá sustraerse a esta conflictividad in-
trínseca, pero la bioética se encuentra con la dificultad adicional que 
está generando, en forma alarmantemente creciente, posiciones que 
generan conflictos y no llegan a compromisos, por cuanto defienden 
intereses establecidos - Vested Interests - y además producen daños en 
quienes se oponen a este pragmatismo. La ética de investigación, con 
todas las acerbas polémicas que ha generado después de la Declara-
ción de Helsinki 2000, la imposición del así llamado doble estándar de  
bioética en estudios clínicos, la polémica por conservar los placebos, 
por abolir los beneficios post-investigacionales, y por desconocer la 
diferencia entre estudios terapéuticos y no terapéuticos, son algunos 
de los aspectos donde se ha reemplazado las bienintencionadas di-
vergencias de la ética tradicional, por un batalla retórica que cautela 
intereses poderosos y desprotege aún más a los ya desposeídos y des-
medrados.

En estrecha relación con la conflictividad en bioética, así como 
con el traslado de la disciplina académica a la arena social, se encuen-
tra el abuso de la dicotomía relativo/absoluto. El relativismo siempre 
fue motivo de crítica porque se le consideró incapaz de reconocer la 
verdad indiscutible representada por la posición absoluta. La relati-
vidad consistiría en la incapacidad o rebeldía de reconocerse como 
una forma incompleta y deficiente de entender aquello que la verdad 
dogmática considera absolutamente certero.

Trescientos años de modernidad reemplazaron los dogmas por la 
racionalidad, y la postmodernidad en ciernes termina por negar que 
modo alguno de entender la realidad pueda ser absolutamente certe-
ro, tanto así que ni siquiera las ciencias naturales persisten en la idea 
de verdad y la reemplazan por certidumbres provisorias y corregibles. 
A medida que las éticas también abandonan las máximas y los princi-
pios, comienzan a transitar por el camino inverso de respetar las pos-

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

339

turas relativas, solo que no habiendo absolutos tampoco puede haber 
posiciones relativas al absoluto, por lo que se habla de pluralismo y 
multiculturalismo. La fragilidad de la teoría ética también debilita la 
sustentación de valores, de manera que la comunicación argumen-
tativa se deja tentar por poder, generando en la bioética verdaderos 
imperialismos conceptuales que sustentan ejercicios abusivos de ma-
nipulación y dominación.

Entre especialidad académica y movimiento social

El puente entre el cultivo académico de la bioética y su inserción 
práctica está dado por el hecho de que es una ética aplicada, vale de-
cir, por caracterizarse de ser una actividad teórica que solo se realiza 
en propiedad al ser llevada a los problemas y conflictos del mundo de 
la vida. Hay, no obstante, un segundo puente que es más difícil de 
precisar, referido al vínculo entre bioética y política, entendiendo la 
perspectiva ética como una propuesta de lo que debe ser, y a la políti-
ca como determinante de circunstancias sociales y ejercicios de poder 
que se resisten a ceder o modificarse.

La relación entre ética y política es vasta y ha ocupado a filósofos 
de la talla de Aquinas, Hegel, Nietzsche. Muy en resumen, vale la 
pena recoger algunas ideas que presenta A. MacIntyre quien, desde 
su pasado marxista, desarrolla escritos substanciosos sobre ética: “El 
mensaje de MacIntyre a los revolucionarios, a los trabajadores y a 
los filósofos de la moral, es que la teoría correcta nunca es suficiente, 
y si la teoría ha de ser vindicada, siempre deberá combinarse con 
una práctica correcta” (21). Las virtudes apropiadas para subvertir 
el orden social son los bienes de conflicto, enfocados a convertir los 
diferentes nodos sociales - agrupaciones, asociaciones, movimientos 
- “hasta donde sea posible, en escenas de resistencia a la ideología 
dominante y el orden social dominante” (22). El objetivo que McIn-
tyre propone va más allá de la resistencia, para lograr la abolición de 
la injusticia institucional. La presión política transforma el discurso 
proléptico - prospectivo – y en buena medida utópico de la ética en 
uno de urgencia actual, pues no se trata de una mejor vida para el 
futuro, sino que para hoy, para nosotros.

Abordar esta compleja cuestión, requiere identificar la sociedad 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

340

civil moderna como 

“…una esfera de acción social entre la economía y el Estado, com-
puesta ante todo de la esfera íntima (especialmente la familia), la 
esfera de las asociaciones (especialmente las voluntarias), los mo-
vimientos sociales y las formas de comunicación pública… El rol 
de la sociedad civil no está relacionado con el control del poder, 
sino con la generación de pautas culturales normativas e integra-
doras mediante la actividad de asociaciones democráticas y la dis-
cusión abierta. Ella se refiere a las estructuras institucionalizadas 
(o en proceso de serlo) de la socialización, asociación y formas de 
comunicación organizadas del mundo de la vida” (23).

Situada entre economía y la política, la sociedad civil no forma 
parte de ellas. Careciendo de fuerza económica y de poder político, 
su papel se concentra en el perfeccionamiento de la convivencia en 
lo personal y lo social. Las grandes transformaciones que demanda-
ría la instauración de una justicia social o el empoderamiento de los 
marginados, están fuera de su capacidad de gestión, abriendo la pre-
gunta si la descripción de sociedad civil es igualmente válida para 
naciones post-industriales estables, como para aquellas que albergan 
tensiones sociales y grandes segmentos de miseria urgidos de cam-
bios profundos.

En la sociedad civil se alzan los “movimientos sociales [que] cons-
tituyen el elemento dinámico en procesos que podrían convertir en 
realidad los potenciales positivos de las sociedades civiles modernas” 
(24). Las interpretaciones de lo que son los movimientos civiles mo-
dernos discrepan mucho entre sí, pero parecen concordar que se trata 
de agrupaciones que racionalmente utilizan los instrumentos de la 
sociedad civil - deliberación, discurso, publicidad, medios de comuni-
cación, recurso a instituciones -, a fin de perfeccionar el orden social 
y su funcionamiento democrático. Diversas son también las interpre-
taciones de los objetivos de los movimientos sociales que, al parecer, 
pueden estar “abiertos tanto a las luchas defensivas para proteger y 
democratizar la infraestructura comunicativa de la vida diaria como a 
proyectos ofensivos de reforma institucional radical” (25).

Los movimientos sociales sufren la colonización de los poderes 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

341

económico y político, mas por otro lado no se conforman con mejorar 
las instituciones de la sociedad civil que los alberga, sino que buscan 
modificaciones en las esferas económica y política, bien que dentro 
del juego comunicativo que excluye el conflicto estratégico. A dife-
rencia de McIntyre que utiliza un lenguaje más revolucionario pero 
se mantiene en el orden teórico, son los movimientos civiles una rea-
lidad sociológica con metas reformistas mediante recurso a conflictos 
aceptables al orden social vigente. Dentro de estas reglas democráti-
cas, que en algunas sociedades son más de elite y en otras más bien 
participativas, es posible imaginar a la bioética creando asociaciones 
con movimientos sociales establecidos como el feminismo, la ecolo-
gía, la justicia sanitaria. 

Una función que la bioética debe aprender a ejercer es la edu-
cación cívica, la transmisión de la conciencia que los valores sobre 
los que ella reflexiona son comunes a todos, y que los conflictos que 
ocurren en la bioética y en las prácticas sociales que la preocupan, 
son situaciones que a nadie pueden dejar indiferente, trátese de jus-
ticia sanitaria, de la forma como se muere, de la biogerontología que 
prolonga la vida humana sin considerar el caos social que ocurrirá, 
de la progresiva desadaptación al medio ambiente cambiante y en 
deterioro, así como la consecuente exacerbación de las desigualdades 
sociales.

Consideraciones finales

Retornando al título de este texto, parece claro que la bioética su-
friría una amputación severa si no fuese más que un esfuerzo acadé-
mico, condenado al monólogo estéril o a la discusión escolástica. Más 
tampoco se reduce a ser un movimiento cívico empeñado en luchas 
sociales específicas y acotadas. La bioética tendrá una firme raíz aca-
démica que le da solvencia teórica y capacidad discursiva, mantendrá 
activa su deliberación destinada a enfrentar conflictos y problemas 
prácticos, y participará en el diálogo social mediante su adscripción a 
movimientos sociales que bregan por mejores condiciones de vida,  el 
resguardo de la autonomía de los individuos, la instauración de ins-
tituciones sociales que protejan a los desempoderados y marginados 
y les permitan alcanzar las capacidades necesarias para ejercer su 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

342

libertad.
Es preciso terminar reiterando que la bioética no solo pretende 

sugerir o modificar ciertas prácticas sociales, también es influida a 
su vez por los valores sociales y morales de su entorno. La bioéti-
ca del Primer Mundo no es la del Tercero y esta realidad no puede 
quedar en la mera concesión de un multiculturalismo tolerante, por 
cuanto la disciplina se ha vuelto un vehículo de conflicto. Los países 
menos desarrollados, las naciones de Latinoamérica y Caribe, tienen 
que desarrollar una bioética propia, vigorosa, teóricamente fundada y 
orientada hacia la práctica, capaz de defender a nuestras poblaciones 
vulneradas y de ayudar en la construcción de una sociedad equitativa 
y protectora.

Conferencia presentada en  el VII Congresso Brasileiro de Bioética, São Paulo, 

Septiembre, 2007

Referencias

1. Reich WT. The word “bioethics”: The struggle over its earliest meanings. 
Kennedy Institute of Ethics Journal 1995; 5: 19-34.
2. Apel K-O.  Teoría de la verdad y ética del discurso. Barcelona: Paidós 
1995.
3. Fins J. Bacchetta MD, Miller FG. Clinical pragmatism: A method of moral 
problem solving. Kennedy Institute of Ethics Journal 1997; 7: 129-46.
4. Garrafa V. Multi-inter-transdisciplinariedad, complejidad y totalidad con-
creta en bioética. In: Garrafa V, Kottow M, Saada A. Estatuto epistemológico 
de la bioética. México, UNAM/UNESCO 2005: 67-93.
5. Gracia GD. El qué y el porqué de la bioética. Cuadernos del Programa 
Regional de Bioética 1995; 1: 35-53. 
6.  Kottow M. Introducción a la bioética. 2ª ed. Santiago: Editorial Mediterráneo 
2005.
7.  Beauchamp TL The nature of applied ethics. In:  Frey RG, Wellman CH. 
(eds.): A companion to applied ethics. Oxford: Blackwell, 2003. p. 1-16.
8.  Hottois G., Missa  J-N. Nouvelle encyclopédie de bioéthique. Bruxelle: De 
Boeck & Larcier, 2001.
9. Giannini H.  Breve historia de la filosofía. 7a. ed. Santiago: Ed.Universitaria, 
1988.
10.  Gracia GD. Op. cit: 37.
11. Maliandi R. Ética: conceptos y problemas. Buenos Aires: Editorial Biblos, 
1991. 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

343

12. Kottow M. Tensiones retóricas y semánticas en ética de la investigación. 
Cadernos da Saúde Pública: 2007; 23:2396-402.
13. Agamben G.  Homo sacer. Valencia: Pre-Textos 2003.
14.  Beauchamp TL. Op. cit.: 10-12.
15. Gracia D. Fundamentos de bioética. Madrid: EUDEMA, 1989.
16 .Kuczewski M. Casuistry and principlism: the convergence of method in 
biomedical ethics.Theoretical ethics and bioethics. 1998; 19: 509-24.
17. Feyerabend P. Against method. London, Verso 1975.  
18. Kottow M. Bioética prescriptiva. La falacia naturalista. El concepto de 
principios en bioética. En Garrafa V., Kottow M. & Saada A. Estatuto episte-
mológico de la bioética. México, Unam/Unesco 2005:1-28.
19. Maliandi R.  Cultura y conflicto. Buenos Aires: Editorial Biblos, 1984.
20. Žižeck S. Violencia en acto. Buenos Aires: Paidós, 2004.
21. Knight K. Aristotelian philosophy. Cambridge  UK: Polity Press, 2007. 
p.173.
22. MacIntyre A. Review of Raymond Geuss, Outside Ethics.http://ndpr.
nd.edu/reviews.cfm?id=5922 (accesado 25.04.07).
23. Muzzopappa H. El concepto de “sociedad civil” como fundamento de la 
filosofía aplicada. In: Fernández G. (comp.): El giro aplicado. Buenos Aires: 
UNLa, 2002. p. 129-52.
24. Cohen JL Arato A. Sociedad civil y teoría política. México: Fondo de 
Cultura Económica, 2002. p.556.

25.__________Op. cit. p. 589.

 Recebido:  6/8/2007                        Aprovado: 19/9/2007

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43


