Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

Artigos de atualizacao

Esta secao destina-se a trabalhos que relatam e discutem informacgoes
atuais sobre temas de interesse da Bioética, espontaneamente
enviados pelos interessados.

Bioetica: especialidad académica o movimiento social
Bioethics: academic speciality or social movement

Miguel Kottow
Escuela de Salud Publica, Facultad de Medicina, Universidad de Chile,
Santiago, Chile.
kottow@terra.cl

Resumen: Siendo una ética aplicada, la bioética tiene fuerte raigambre en
la teoria, tanto filoséfica como de las practicas sociales sobre las que debe
deliberar. Estos fundamentos han de ser la base para llevar recomendaciones
a los quehaceres sociales, a objeto de lograr un juego democratico de las fuer-
zas civicas, fortificar las instituciones sociales que empoderen a los desme-
drados, cuiden de los vulnerados y protejan a la ciudadania. Es innecesario
empecinarse en identificar una definiciéon rigurosa de la bioética, asi como
tratar de cefiirla en los rigores de un método o la rigidez de un epistemologia,
puesto que su meta no es cognitiva sino normativa, y las normas deben per-
manecer abiertas a la argumentacién comunicativa. Las naciones de América
Latina y Caribe enfrentan una estrategia bioética proveniente del mundo maés
desarrollado, que no solo es polémica sino conflictiva, haciendo indispensa-
ble que la regién desarrolle un discurso bioético vigoroso, coherente y propio
- robusto en lo teodrico - dirigido a los problemas sociales locales y a la defensa
de las poblaciones vulneradas que estdn siendo desatendidas y perjudicadas
en lo sanitario, en lo farmacéutico, en la investigacion. Por esto, la bioética
debe ser cada vez maés participativa de los procesos sociales, argumentando
con fuerza no solo contra la vulneracién, sino a favor del desarrollo de practi-

cas e instituciones sociales con caracter terapéutico y protector.

Palabras clave: Bioética. Compromiso social. Empoderamiento. Etica aplica-

da. Vulneracion.

328



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

Abstract: As a form of applied ethics, bioethics is strongly rooted in theory
provided both by philosophy and by the social practices that are of its con-
cern. These foundations need to be the basis leading to recommendations for
social routines, with the aim of achieving a democratic interplay of civic forc-
es and fortification of the social institutions that empower the deprived, pro-
vide care for people who have become vulnerable and protect citizenship. It
is unnecessary to persist in identifying a rigorous definition for bioethics or to
adhere to the rigor of one method or the rigidity of one angle of epistemology,
given that the aim of bioethics is not cognitive but rather prescriptive, and the
standards should remain open to communicative argument. The nations of
Latin America and the Caribbean are faced with a bioethical strategy coming
from the more developed world, which is not only polemical but also overtly
conflictive. Thus, it becomes essential for the region to develop its own type
of vigorous and coherent bioethical discourse that is robust in its theory and
directed towards local social problems and the defense of vulnerable popula-
tions that are being neglected and are losing out in their sanitary, pharmaceu-
tical and research needs. For this reason, bioethics needs to become increas-
ingly participative in social processes and to argue strongly not only against
practices that leave people vulnerable, but also in favor of the development of

social practices and institutions of therapeutic and protective nature.

Key words: Bioethics. Social commitment. Applied ethics. Empowerment.

Becoming vulnerable.

Entre los temas propuestos para deliberacién en el VII Congreso Bra-
sileiro de Bioética figuraba la indagacion sobre el estatus disciplinario
de la bioética y su ubicacion en el espectro de actividades sociales.
Las dos corrientes que dieron inicio a la bioética, la forma global u
holistica de Potter y la preocupacién por los derechos del paciente
de Hellegers, imaginaron sendos modos activos de participar en la
resolucién de problemas suscitados en el &mbito de la expansion tec-
nocientifica por una parte, y de la medicina instrumentalmente sofis-
ticada por la otra (1).

Esta preocupacioén practica fue recogida por el mundo de las cien-
cias humanas y sociales, desarrollando un robusto corpus teérico que,
al entender de muchos, fue opacando la agenda de aplicacion que

329



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

habia sido el impulso inicial de la bioética. Se generar la legitima
duda acaso estamos frente a la proliferacion de una teoria enquistada
en el mundo académico, o si se desarrolla una herramienta practi-
ca de intervencion social que asiste en la reparacion de inequidades
conservadas y acrecentadas en un mundo donde, al decir de Weber y
mas recientemente de Habermas, la razén pragmatica domina sobre
la raz6n comunicativa y no cesa de colonizarla.

El presente aporte intenta depurar en algo el escenario de la dis-
cusién, en conciencia que las respuestas no podran ser definitivas
ni tampoco ser aceptables para todos. Sin embargo, a medida que la
bioética contintia ganando presencia, se hace necesario ir afinando
sus caracteristicas y precisando su discurso, en una tarea que ha de
ser esfuerzo de muchos a fin de elucidar acaso la bioética habla un
lenguaje de general validez o si tiene dependencias contextuales que
requieren una bioética propia para diversas realidades sociales. Los
aspectos aqui tratados no son temas de la bioética propiamente tal,
sino que reflexionan sobre ella, y en ese sentido se trata de un texto
metabioético.

Bioética - ;una disciplina?

Una disciplina es, ante todo, un temario a ensenar, definida como
una rama de instruccion y, luego, como un departamento del conoci-
miento. Por extension, la disciplina se constituye a través del cultivo
de este conocimiento que debe ser impartido mediante la generacion
de textos, reflexiones, reuniones académicas, estructuras curriculares
formales y reconocimiento de diversos grados de especializacion, de
manera que se convierta en un filén académico con vida propia. Todo
esto viene ocurriendo con la bioética desde hace varios decenios, de
manera que esta ética aplicada es disciplina por presencia, quiérase o
no darle conceptualmente ese estatus.

Dudar del caracter disciplinario de la bioética, amén de ser con-
tradictorio con lo que reconoce la sociologia del conocimiento, secaria
el debate que se ha desarrollado en torno a la definicion, el método,
la validez del discurso y la preocupaciéon mundial por el tema. La De-
claracion Universal sobre Bioética y Derechos Humanos demuestra,
incluso entre sus criticos, la existencia de una disciplina que ha me-

330



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

recido un alto grado de atencién.

Si la bioética no fuese una disciplina, es decir, un discurso so-
metido a reflexién, polémica, correccion, acuerdos y discrepancias,
seria una actividad altamente peligrosa, porque se constituiria en la
emision ideologica de prescripciones en materias fundamentales a la
existencia humana, mas ajena a los requerimientos de la comunica-
cion. Una bioética no disciplinaria queda expuesta al poder que se
impone sin necesidad de justificacion y sin someterse a las considera-
ciones racionales que dan cuenta de la ética que es trascendental al
quehacer humano (2).

El caracter disciplinario de la bioética ha sido diluido al insistir que
se trata de un caleidoscopio definido diversamente como multi, inter o
transdisciplinario. La multidisciplinariedad es, en efecto, una caracte-
ristica de la bioética, pero que apunta al hecho obvio que es abordada
por representantes de muy diversas disciplinas. Desde un comienzo,
fueron cultores de la bioética los fil6sofos, los tedlogos, los profesiona-
les de la salud, asi como soci6logos y economistas, de manera que la
pluralidad de perspectivas es un hecho trivial que no da luces sobre la
especificidad de la bioética. Una segunda caracterizaciéon frecuente-
mente presentada es la interdisciplinariedad, basada en que el discur-
so bioético se apoya en muchas otras disciplinas, a las que se recurre
de muy diversa forma segun el punto de vista adoptado.

Existen disquisiciones bioéticas fuertemente apoyadas en la filo-
sofia, otras con raices econdémicas, sociologicas o teoldgicas, asi como
algunas lineas mds empiricas como el situacionismo o el pragmatis-
mo clinico (3), las cuales prefieren ver la bioética en accion y prescin-
den de fundamentos tedricos. Este acceso proteiforme es contrario a
la idea especifica de interdisciplinariedad que esta basada en la ne-
cesaria interaccién de un numero finito y determinado de disciplinas
que convergen hacia una tarea comun como ocurre, por ejemplo con
la aeronautica. No es, afortunadamente, el caso de la bioética que, si
fuese realmente interdisciplinaria, tendria el serio problema de re-
querir de sus disciplinas asociadas que desarrollasen un lenguaje co-
mun y especifico, cosa que en general ha sido muy dificil de lograr en
los campos donde se ha buscado cooperacion desde diversos angulos
disciplinarios.

Paradojicamente, la forma menos utilizada de describir la bioéti-

331



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

ca ha sido la transdisciplinariedad, en circunstancias que es la mas
apropiada. Es indudable que la bioética solicita conceptos y reflexio-
nes a otras disciplinas, presentando una permeabilidad pasiva que
trasciende sus limites. Igualmente cierto es que la razon de ser de la
bioética va mas alla del discurso académico por cuanto, siendo una
ética aplicada, necesariamente sobrepasa su marco disciplinar; en un
afan de permeabilidad activa; busca influir sobre las practicas socia-
les de su competencia, esclarece valores, asesora en tomas de deci-
siones y ejerce una decidida abogacia a favor de los desmedrados, los
desprotegidos, los marginados. Por ende, la bioética es indiscutible-
mente transdisciplinaria y, cuando no lo es, esta faltando a su razén
de ser (4).

Definicion de bioética

Desde el momento que la bioética se reconoce sociolégica y aca-
démicamente como una disciplina, emerge la tendencia a definirla
en el sentido aristotélico de ubicarla en un género - ética aplicada -
y destacar su especificidad, este segundo momento siendo complejo
por la naturaleza de la bioética. Al reconocerla como "el proceso de
contrastacion de los hechos biolégicos con los valores humanos” y
definir "el area de la bioética sanitaria o bioética clinica como la in-
clusion de los valores en las decisiones sanitarias, a fin de aumentar
su correccion y su calidad” (5), se cede a la tentacion de biologizar vy,
en lo especifico, medicalizar la bioética y dar pabulo a una tendencia
generalizada de homologarla con ética médica. En otra vision, puede
entenderse la bioética como una reflexion sobre actos humanos que
definitivamente alteraban procesos vitales (6), aunque de este modo
se privilegia una definicion tedrica a costa de su utilidad practica.

La discusiéon comienza en la busqueda mas general de un defini-
cion de ética aplicada, una propuesta “débil y defendible” siendo que
“se refiere a cualquier uso de métodos filoséficos que traten proble-
mas morales, practicas y politicas en [el &mbito de]| las profesiones, la
tecnologia, el gobierno y similares” (7). Posiblemente no tenga mayor
sentido definir una disciplina cuyo temario estd en permanente fluc-
tuacion y que varia segun los contextos sociales en que se desarrolla,
como lo muestran multiples ejemplos: la reapertura de la polémica en

332



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

torno al aborto en Estados Unidos, posturas extremas frente al levon-
orgestrel que en algunos paises se prohibe mientras que en otros es de
libre expendio, la diversidad de valores que comprometen el debate
bioético en torno a células madre de origen embrionario, la aparicion
en el horizonte de la nanotecnologia. Es comprensible que se termine
por sostener que definir bioética es una empresa riesgosa (8).

Bioética: teoria o practica

Hay antecedentes en Kant acerca de la relacion entre lo tedrico
y lo practico. Utilizando conceptos que cuya terminologia ha sufrido
algunas modificaciones, describia Kant, entre otros, los juicios analiti-
cos a priori, que son producto del pensamiento, y los juicios sintéticos
a posteriori o juicio de experiencia, que son confirmados o refutados
empiricamente. En bioética se dan escuelas analiticas como las doc-
trinas religiosas, la deontologia y el principialismo, frente a escuelas
que se fundamentan en el mundo real como el situacionismo, la ética
narrativa, el pragmatismo. También de Kant es la famosa frase que
rechaza las posturas extremas: “Dos cosas llenan el animo de admi-
racion y respeto... el cielo estrellado sobre mi y la ley moral dentro
de mi" (9). Gracia pone la cita al dia sefialando que "los hechos de la
nueva ciencia biologica sin valores son ciegos; y los valores sin he-
chos, resultan vacios" (10). Simplificando, la teoria sin practica es tan
estéril, como inutil es la practica carente de sustento tedérico.

Siendo una ética aplicada, resulta extrano que se discuta sobre
su estatus primordialmente teérico o practico, puesto que ambos son
aspectos indispensables. Desde el momento que es una ética, nece-
sita arraigar en una reflexion derivada de la filosofia, demostrado por
la incorporaciéon de términos filoséficos como deontologia, utilitaris-
mo, principios prima facie, autonomia, imperativo categorico y tantos
otros. Necesita, ademas, incorporar conceptos de la biologia, como
embrion, clonacion, muerte. Con estos elementos genera su posicio-
namiento frente a situaciones del mundo de la vida - la Lebenswelt
que trabaja Habermas - donde aplicard en forma practica lo que ha
desarrollado como corpus de saber bioético (11).

Menos atencion ha recibido el problema de la fundamentacion
tedrica, es decir, la validez de establecer ciertas maximas como irre-

333



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

chazables e irrefutables, y pretender que tienen validez universal.
Esta dificultad se da en la bioética que se funda en la teologia, pero
también en afirmaciones que reservan a los seres racionales la te-
nencia exclusiva de un estatus moral. Una ética, sobre todo si busca
ser aplicada, ha de desarrollar una teoria abierta a la deliberacién y
opuesta a todo dogma.

En el otro extremo de la discusioén esta la definicion de lo que sea
aplicacion de la bioética. Proviniendo de las humanidades, muchos
cultores de la bioética tienden a limitar su radio de accién al mundo
académico, en forma de actividades docentes y publicaciones, con
ocasionales asesorias en comisiones de estudio o en el poder legis-
lativo. Esta forma minima de aplicacién es no solo insuficiente, sino
puede ser negativa porque se comienza a desarrollar una delibera-
cion enrarecida en que el afan académico problematiza aspectos de
la disciplina que ya debieran estar cimentados.

Asi se ha visto en recientes anos que conceptos tan claros como
autonomia, consentimiento informado, coercién, explotacion, han re-
cobrado un protagonismo cuyo lamentable objetivo es validar practi-
cas que intentan escaparse al estigma de ser éticamente incorrectas,
permitiendo ejercer coercion sobre probandos de investigacion, o ex-
plotar poblaciones desposeidas. Recurriendo a alambicadas figuras
retoricas, se pretende quitarle el filo de lo inaceptable a estos abusos
(12), para llegar a validaciones éticas que son méas ad hoc que moral-
mente correctas. Siendo una aplicacion mas comprometida con valo-
res sociales que con intereses focales, la bioética ha de ser participa-
tiva al plantear la posibilidad de llevar su discurso hacia la extension
publica y la intervencién politica, desarrollandose en el espesor de la
sociedad civil.

Aceptando estas dos vertientes, la mas tedrica y la socialmente
comprometida, es imposible catalogar a la bioética como una disci-
plina meramente académica, por cuanto su compromiso no esta en la
reflexion sino en la proposicion, como toda ética aplicada. Tampoco
puede ser vista principalmente como una plataforma politica, pues
éstas son excluyentes y, como toda politica, bregan por el poder, en
circunstancia que el fundamento de toda ética, la bioética incluida, es
que no persistan desniveles de poder que signifiquen colonizaciones
de autonomias.

334



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

Método, metodologia y estatus epistemolégico

El primer punto polémico es dilucidar acaso la bioética es una
actitud, una reformulaciéon de postulados éticos tradicionales, una
mirada especializada sobre determinadas situaciones y practicas so-
ciales o es, como senalado, una estrategia para enfrentar conflictos y
bregar contra imposiciones, con miras a proteger a los desmedrados y
desempoderados. Naturalmente, por ser una ética aplicada especiali-
zada, la bioética se interesa por aquellas situaciones polémicas donde
los actos de unos significan una interferencia lesiva en la sustancia
vital de otros. No todo lo que dana es materia de bioética, pero silo es
cuando la lesién amenaza la integridad vital de otros. A medida que
se acota el ambito de la bioética, aparecen los afanes reduccionistas,
como son la biologizacién, la pragmatizacion y la politizacion.

La biologizacion transforma un dilema ético en biolégico, como
se da por ejemplo en la polémica en torno al levonorgestrel como
anticonceptivo de emergencia, donde la discusion se ha desplazado
desde lo ético de precaver un posible embarazo no deseado, a la su-
puesta forma de accion del farmaco, es decir, acaso es anticoncepti-
vo o abortivo en el sentido de interferir con la nidacion uterina. Otro
tema biologizado se refiri6 a la fertilizacién asistida, que fue motivo
de polémica desde la obtencion masturbatoria del espermio y la ar-
tificializacion de ciertas fases de la fecundacién, hasta la aceptacion
de la fertilizaciéon in vitro pero no del almacenamiento de embriones
supernumerarios.

Cada vez que aparece la defensa de la vida, sin especificar bajo
qué criterios una vida sigue siéndolo, se esta dando el paso desde el
bios o vida humana al zoe o vida organica animal, para utilizar una
distinciéon aristotélica que ha sido incorporada al pensamiento con-
tempordneo por Agamben (13). Su nombre ya lo indica, la bioética
esta por el bios o existencia humana y se resiste a las fuerzas que tien-
den a degradar a los individuos a zoe o mero cuerpo como lo hace,
lo dice Agamben, la biopolitica. Como toda ética aplicada, la bioética
ha de delimitar el ambito para el cual reflexiona y propone; su pers-
pectiva ha de ser propia de la ética, y no de argumentar en lenguajes
bioldgicos, sociales, teoldgicos, econdmicos, politicos.

Por método en ética aplicada se entiende diversos conceptos, y

335



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

una de las propuestas es reconocer tres métodos: la aplicacién de nor-
mas generales a situaciones particulares; la aplicacion de juicios a
contextos practicos que podran eventualmente generar una jurispru-
dencia; o la aplicacion de la teoria de coherencia también conocida
como equilibrio reflexivo, que combina las dos anteriores (14).

La fragilidad estructural de la actividad bioética la lleva a ser mas
0 menos teodrica, predominante o indiferentemente practica, acotada
en su temario, despojada de todo limite, definida o flotando en la in-
definicién, anclada en doctrinas o férreamente racional, contextuali-
zada para diversas realidades sociales o instrumentalizada para servir
a intereses particulares: lo menos que se puede decir de la bioética
es que carece de método, y que la metodologia o busqueda de ese
meétodo termina siendo infructuosa. Otra propuesta hace transitar la
deliberacién bioética por cuatro etapas: el sistema de referencia mo-
ral; los principios morales; las consecuencias morales; y la toma de
decisiones morales.

Mediante este método se daria satisfaccion los dos grandes am-
bitos de la bioética, el epistémico del saber y el prudencial del recto
actuar (15). Hay referencias al casuismo como una “metodologia bio-
ética”, y reaparece la pregunta acaso el método preferido para so-
lucionar problemas bioéticos sea el principialismo o el casuismo. La
respuesta, poco esclarecedora, es que "“casuismo y principialismo son
en gran medida un mismo método" (16). En suma, del método bioéti-
co se habla sin método.

A mediados de los afios 1970 publica Feyerabend su critica con-
tra el método cientifico donde destaca que, si existiesen los hechos y
fuesen accesibles, tendrian una existencia autbnoma en independen-
cia de los esfuerzos tedricos por reconocerlos (17). Si se traslada este
principio de autonomia de la realidad, como Feyerabend lo denomi-
no, al terreno de la bioética, se podria extraer dos conclusiones que
parecen de capital importancia. Por de pronto, si las ciencias natura-
les benefician de no someterse a método, cuanto mas valido sera esto
para una disciplina humanista. Mucho mas importante atun es esta-
blecer el principio de autonomia para las ideas, es decir, distanciarse
del uso cautivo y excluyente que reciben las ideas éticas en aras de
una doctrina o, mas de actualidad, reconocer y negarles el vasallaje a
intereses que las utilizan. La bioética, ante todo en paises que no han

336



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

alcanzado el desarrollo postindustrial, debe liberarse de todo intento
por ser sometida a método alguno, que no hace sino esterilizarla, de-
biendo insistir que las ideas y los valores no son patrimoniales sino
que ampliamente disponibles para el argumento comunicativo.

Pensar la epistemologia de una disciplina entendida de tan diver-
sas maneras puede resultar un ejercicio inacabable pero necesario,
que ha de desarrollarse en tres planos: uno teoérico que asegure la
solvencia ética de la deliberacion, con la indagacion de ideas filo-
soficas de solidez histdérica como es la phronesis y la teoria de vir-
tud aristotélicas, el imperativo categérico y la deontologia de Kant, el
contractualismo de Hobbes, el sentido comun de la escuela escocesa,
el utilitarismo de la inglesa, la axiologia scheleriana y tantas otras. En
segundo término, la bioética tiene que desarrollar el conocimiento del
discurso ético como lo requiere Habermas al pedir una interlocucion
comprensible, honesta, veraz y atingente. Y, en tercero y primordial
lugar, la bioética busca la forma mas adecuada de llevar su delibera-
cion al terreno de la practica. Este camino epistémico no puede car-
gar con principios que, siendo a priori, no serian producto sino presu-
puesto del conocimiento (18). Pero si sera posible enunciar principios
contextualizados y condicionados, es decir, mas acotados aun que la
clausula prima facie como, por ejemplo, “no se debe esterilizar a una
mujer contra su voluntad” o “no se debe usar placebos si existen tra-
tamientos eficaces probados".

La epistemologia moral serd mas esclarecedora que cognitiva,
pues su objetivo no es buscar certezas sino proponer normas. Por eso
que el silogismo categorico se transforma en ética en un silogismo
practico que contiene una premisa adicional que es dedntica - nor-
mativa - y condicional, por cuanto no indica perentoriamente lo que
se debe hacer, sino que sugiere una prescripcion valida bajo determi-
nadas premisas. No existiendo el experto en ética, o en bioética, no
habrd nunca un cuerpo sélido de conocimientos, sino que se aspira a
la comunicacion paritaria, a la equidad y a sociedades empenadas en
proteger a sus ciudadanos y curar o paliar sus vulneraciones.

Conflicto y bioética

Poca importancia ha recibido la presencia de conflictos en la bio-
ética. Al menos dos autores han recalcado que toda ética es intrinseca

337



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

e inevitablemente conflictiva. Maliandi hace un analisis detallado de
los ejes conflictivos que la ética no puede evitar: la oposicion univer-
sal/individual y el desencuentro entre lo prospectivo y lo retrospectivo
(19), v Zizeck da los Diez Mandamientos como ejemplo de la violen-
cia inherente a la ética (20). Posiblemente no pueda ser de otro modo
para una disciplina empefnada en prescribir conductas sin tener la
capacidad para justificarlas en forma irrebatible.

Una ética aplicada no podra sustraerse a esta conflictividad in-
trinseca, pero la bioética se encuentra con la dificultad adicional que
esta generando, en forma alarmantemente creciente, posiciones que
generan conflictos y no llegan a compromisos, por cuanto defienden
intereses establecidos - Vested Interests - y ademas producen danos en
quienes se oponen a este pragmatismo. La ética de investigacion, con
todas las acerbas polémicas que ha generado después de la Declara-
cion de Helsinki 2000, la imposicion del asi llamado doble estdndar de
bioética en estudios clinicos, la polémica por conservar los placebos,
por abolir los beneficios post-investigacionales, y por desconocer la
diferencia entre estudios terapéuticos y no terapéuticos, son algunos
de los aspectos donde se ha reemplazado las bienintencionadas di-
vergencias de la ética tradicional, por un batalla retérica que cautela
intereses poderosos y desprotege aun mas a los ya desposeidos y des-
medrados.

En estrecha relacién con la conflictividad en bioética, asi como
con el traslado de la disciplina académica a la arena social, se encuen-
tra el abuso de la dicotomia relativo/absoluto. El relativismo siempre
fue motivo de critica porque se le consider6 incapaz de reconocer la
verdad indiscutible representada por la posicién absoluta. La relati-
vidad consistiria en la incapacidad o rebeldia de reconocerse como
una forma incompleta y deficiente de entender aquello que la verdad
dogmatica considera absolutamente certero.

Trescientos anos de modernidad reemplazaron los dogmas por la
racionalidad, y la postmodernidad en ciernes termina por negar que
modo alguno de entender la realidad pueda ser absolutamente certe-
ro, tanto asi que ni siquiera las ciencias naturales persisten en la idea
de verdad y la reemplazan por certidumbres provisorias y corregibles.
A medida que las éticas también abandonan las maximas y los princi-
pios, comienzan a transitar por el camino inverso de respetar las pos-

338



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

turas relativas, solo que no habiendo absolutos tampoco puede haber
posiciones relativas al absoluto, por lo que se habla de pluralismo y
multiculturalismo. La fragilidad de la teoria ética también debilita la
sustentacion de valores, de manera que la comunicaciéon argumen-
tativa se deja tentar por poder, generando en la bioética verdaderos
imperialismos conceptuales que sustentan ejercicios abusivos de ma-
nipulacion y dominacion.

Entre especialidad académica y movimiento social

El puente entre el cultivo académico de la bioética y su insercion
practica esta dado por el hecho de que es una ética aplicada, vale de-
cir, por caracterizarse de ser una actividad tedrica que solo se realiza
en propiedad al ser llevada a los problemas y conflictos del mundo de
la vida. Hay, no obstante, un segundo puente que es mas dificil de
precisar, referido al vinculo entre bioética y politica, entendiendo la
perspectiva ética como una propuesta de lo que debe ser, y a la politi-
ca como determinante de circunstancias sociales y ejercicios de poder
que se resisten a ceder o modificarse.

La relacion entre ética y politica es vasta y ha ocupado a filésofos
de la talla de Aquinas, Hegel, Nietzsche. Muy en resumen, vale la
pena recoger algunas ideas que presenta A. MaclIntyre quien, desde
su pasado marxista, desarrolla escritos substanciosos sobre ética: “El
mensaje de Maclntyre a los revolucionarios, a los trabajadores y a
los fil6sofos de la moral, es que la teoria correcta nunca es suficiente,
y si la teoria ha de ser vindicada, siempre debera combinarse con
una practica correcta” (21). Las virtudes apropiadas para subvertir
el orden social son los bienes de conflicto, enfocados a convertir los
diferentes nodos sociales - agrupaciones, asociaciones, movimientos
- "hasta donde sea posible, en escenas de resistencia a la ideologia
dominante y el orden social dominante" (22). El objetivo que McIn-
tyre propone va mas alla de la resistencia, para lograr la abolicion de
la injusticia institucional. La presion politica transforma el discurso
proléptico - prospectivo — y en buena medida utopico de la ética en
uno de urgencia actual, pues no se trata de una mejor vida para el
futuro, sino que para hoy, para nosotros.

Abordar esta compleja cuestion, requiere identificar la sociedad

339



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

civil moderna como

"...una esfera de accion social entre la economia y el Estado, com-
puesta ante todo de la esfera intima (especialmente la familia), la
esfera de las asociaciones (especialmente las voluntarias), los mo-
vimientos sociales y las formas de comunicacion publica... El rol
de la sociedad civil no estd relacionado con el control del poder,
sino con la generaciéon de pautas culturales normativas e integra-
doras mediante la actividad de asociaciones democraticas y la dis-
cusion abierta. Ella se refiere a las estructuras institucionalizadas
(o en proceso de serlo) de la socializacion, asociacién y formas de
comunicacién organizadas del mundo de la vida" (23).

Situada entre economia y la politica, la sociedad civil no forma
parte de ellas. Careciendo de fuerza econoémica y de poder politico,
su papel se concentra en el perfeccionamiento de la convivencia en
lo personal y lo social. Las grandes transformaciones que demanda-
ria la instauracién de una justicia social o el empoderamiento de los
marginados, estan fuera de su capacidad de gestién, abriendo la pre-
gunta si la descripcion de sociedad civil es igualmente valida para
naciones post-industriales estables, como para aquellas que albergan
tensiones sociales y grandes segmentos de miseria urgidos de cam-
bios profundos.

En la sociedad civil se alzan los “movimientos sociales [que] cons-
tituyen el elemento dinamico en procesos que podrian convertir en
realidad los potenciales positivos de las sociedades civiles modernas”
(24). Las interpretaciones de lo que son los movimientos civiles mo-
dernos discrepan mucho entre si, pero parecen concordar que se trata
de agrupaciones que racionalmente utilizan los instrumentos de la
sociedad civil - deliberacion, discurso, publicidad, medios de comuni-
cacion, recurso a instituciones -, a fin de perfeccionar el orden social
y su funcionamiento democratico. Diversas son también las interpre-
taciones de los objetivos de los movimientos sociales que, al parecer,
pueden estar “abiertos tanto a las luchas defensivas para proteger y
democratizar la infraestructura comunicativa de la vida diaria como a
proyectos ofensivos de reforma institucional radical” (25).

Los movimientos sociales sufren la colonizaciéon de los poderes

340



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

econdmico y politico, mas por otro lado no se conforman con mejorar
las instituciones de la sociedad civil que los alberga, sino que buscan
modificaciones en las esferas econdémica y politica, bien que dentro
del juego comunicativo que excluye el conflicto estratégico. A dife-
rencia de Mclntyre que utiliza un lenguaje mas revolucionario pero
se mantiene en el orden teorico, son los movimientos civiles una rea-
lidad sociolégica con metas reformistas mediante recurso a conflictos
aceptables al orden social vigente. Dentro de estas reglas democrati-
cas, que en algunas sociedades son mas de elite y en otras mas bien
participativas, es posible imaginar a la bioética creando asociaciones
con movimientos sociales establecidos como el feminismo, la ecolo-
gia, la justicia sanitaria.

Una funcion que la bioética debe aprender a ejercer es la edu-
cacion civica, la transmision de la conciencia que los valores sobre
los que ella reflexiona son comunes a todos, y que los conflictos que
ocurren en la bioética y en las practicas sociales que la preocupan,
son situaciones que a nadie pueden dejar indiferente, tratese de jus-
ticia sanitaria, de la forma como se muere, de la biogerontologia que
prolonga la vida humana sin considerar el caos social que ocurrirg,
de la progresiva desadaptaciéon al medio ambiente cambiante y en
deterioro, asi como la consecuente exacerbacién de las desigualdades
sociales.

Consideraciones finales

Retornando al titulo de este texto, parece claro que la bioética su-
friria una amputacion severa si no fuese mas que un esfuerzo acadé-
mico, condenado al mondlogo estéril o a la discusion escolastica. Mas
tampoco se reduce a ser un movimiento civico empenado en luchas
sociales especificas y acotadas. La bioética tendra una firme raiz aca-
démica que le da solvencia tedrica y capacidad discursiva, mantendra
activa su deliberacion destinada a enfrentar conflictos y problemas
practicos, y participara en el didlogo social mediante su adscripcion a
movimientos sociales que bregan por mejores condiciones de vida, el
resguardo de la autonomia de los individuos, la instauracién de ins-
tituciones sociales que protejan a los desempoderados y marginados
y les permitan alcanzar las capacidades necesarias para ejercer su

341



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

libertad.

Es preciso terminar reiterando que la bioética no solo pretende
sugerir o modificar ciertas practicas sociales, también es influida a
su vez por los valores sociales y morales de su entorno. La bioéti-
ca del Primer Mundo no es la del Tercero y esta realidad no puede
quedar en la mera concesién de un multiculturalismo tolerante, por
cuanto la disciplina se ha vuelto un vehiculo de conflicto. Los paises
menos desarrollados, las naciones de Latinoamérica y Caribe, tienen
que desarrollar una bioética propia, vigorosa, tedricamente fundada y
orientada hacia la practica, capaz de defender a nuestras poblaciones
vulneradas y de ayudar en la construccion de una sociedad equitativa
y protectora.

Conferencia presentada en el VII Congresso Brasileiro de Bioética, Sao Paulo,
Septiembre, 2007

Referencias

1. Reich WT. The word "bioethics"”: The struggle over its earliest meanings.
Kennedy Institute of Ethics Journal 1995; 5: 19-34.

2. Apel K-O. Teoria de la verdad y ética del discurso. Barcelona: Paidés
1995.

3. Fins J. Bacchetta MD, Miller FG. Clinical pragmatism: A method of moral
problem solving. Kennedy Institute of Ethics Journal 1997; 7: 129-46.

4. Garrafa V. Multi-inter-transdisciplinariedad, complejidad y totalidad con-
creta en bioética. In: Garrafa V, Kottow M, Saada A. Estatuto epistemoldgico
de la bioética. México, UNAM/UNESCO 2005: 67-93.

5. Gracia GD. El qué y el porqué de la bioética. Cuadernos del Programa
Regional de Bioética 1995; 1: 35-53.

6. Kottow M. Introduccién alabioética. 22 ed. Santiago: Editorial Mediterraneo
2005.

7. Beauchamp TL The nature of applied ethics. In: Frey RG, Wellman CH.
(eds.): A companion to applied ethics. Oxford: Blackwell, 2003. p. 1-16.

8. Hottois G., Missa J-N. Nouvelle encyclopédie de bioéthique. Bruxelle: De
Boeck & Larcier, 2001.

9. Giannini H. Breve historia de la filosofia. 7a. ed. Santiago: Ed.Universitaria,
1988.

10. Gracia GD. Op. cit: 37.

11. Maliandi R. Etica: conceptos y problemas. Buenos Aires: Editorial Biblos,
1991.

342



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 328-43

12. Kottow M. Tensiones retéricas y semanticas en ética de la investigacion.
Cadernos da Saude Publica: 2007; 23:2396-402.

13. Agamben G. Homo sacer. Valencia: Pre-Textos 2003.

14. Beauchamp TL. Op. cit.: 10-12.

15. Gracia D. Fundamentos de bioética. Madrid: EUDEMA, 1989.

16 .Kuczewski M. Casuistry and principlism: the convergence of method in
biomedical ethics. Theoretical ethics and bioethics. 1998; 19: 509-24.

17. Feyerabend P. Against method. London, Verso 1975.

18. Kottow M. Bioética prescriptiva. La falacia naturalista. El concepto de
principios en bioética. En Garrafa V., Kottow M. & Saada A. Estatuto episte-
molégico de la bioética. México, Unam/Unesco 2005:1-28.

19. Maliandi R. Cultura y conflicto. Buenos Aires: Editorial Biblos, 1984.

20. ZiZeck S. Violencia en acto. Buenos Aires: Paidés, 2004.

21. Knight K. Aristotelian philosophy. Cambridge UK: Polity Press, 2007.
p.173.

22. MacIntyre A. Review of Raymond Geuss, Outside Ethics.http://ndpr.
nd.edu/reviews.cfm?2id=5922 (accesado 25.04.07).

23. Muzzopappa H. El concepto de “sociedad civil" como fundamento de la
filosofia aplicada. In: Ferndndez G. (comp.): El giro aplicado. Buenos Aires:
UNLa, 2002. p. 129-52.

24. Cohen JL Arato A. Sociedad civil y teoria politica. México: Fondo de
Cultura Econémica, 2002. p.556.

25. Op. cit. p. 589.

Recebido: 6/8/2007 Aprovado: 19/9/2007

343



