
Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

291

Artigos especiais

Esta seção destina-se à publicação de artigos de autores convidados. 

Os textos serão publicados no idioma original

El fundamentalismo en la bioética
Fundamentalism in bioethics

Diego Gracia
Universidad Complutense de Madrid, Madrid, Espanha.

dgracia@fcs.es

Resumen: Esto artículo discurre a cerca del fundamentalismo, a partir de lo 

sentido etimológico del término, apuntando las raíces de esta construcción 

y relacionando las con el propio proceso cognitivo y valorativo de los seres 

humanos.  

Palabras clave: Bioética. Fundamentalismo. Fundamentación. Razonabili-

dad. 

Abstract: This article discusses fundamentalism, starting from the etymolo-

gical sense of the term. It points out the roots of this construction and relates 

them to human beings’ particular cognitive and evaluative process.

Key words: Bioethics. Fundamentalism. Basis. Reasonableness.

Fundamentalismo es un término claramente peyorativo tanto en es-
pañol como en portugués, como muchos otros vocablos terminados en 
“ismo”. Si esto es así, entonces hay que preguntarse respecto de qué 
es negativo o cuál es el término positivo. Y éste no puede ser más que 
fundamento o fundamentación.

De hecho, el término procede del nombre de una publicación ti-
tulada The fundamentals, que se editó entre 1910 y 1915. Así las co-
sas, hemos de analizar primero el tema del fundamento, después el 
fundamentalismo en el ámbito en que se constituyó este término, el 
religioso, para después centrarnos en lo que aquí mas interesa, el 
fundamentalismo moral. 



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

292

El problema del fundamento

El problema del fundamento es primariamente intelectual. Quien 
busca el fundamento es siempre la inteligencia. Lo cual no significa 
que se trate de algo puramente intelectual. De hecho, el fundamento 
puede encontrarse en cosas que no son directamente intelectuales. 
Pero será la inteligencia la que las identifique como fundamento.

Pongamos un ejemplo concreto, el de la ética. Todos hacemos jui-
cios morales. Ésta es una experiencia universal. No se trata, pues, 
de una creación de la ética. Esta disciplina nace, precisamente, para 
analizar en profundidad esa experiencia, la experiencia moral de los 
seres humanos. Y ese análisis en profundidad exige siempre contes-
tar a dos preguntas: primera, cómo buscar una base firme desde la 
que levantar el edificio de la ética. Ésa es la búsqueda del fundamen-
to. Y la segunda es cómo realizar juicios morales y tomar decisiones a 
partir de ese fundamento. Es la pregunta por el método. De tal modo 
que las cuestiones son dos y además están conectadas entre sí. La pri-
mera es la pregunta por el fundamento y la segunda la pregunta por 
el método. No es posible establecer una fundamentación sin elaborar, 
acto seguido, un método. Son como el camino de ida y de vuelta de 
un mismo viaje.

Vengamos con el primero de los problemas, el de la fundamenta-
ción de la ética. Los juicios morales son juicios de deber. El problema 
es definir su contenido, establecer qué debemos. Es un asunto que 
ha recibido diferentes respuestas a lo largo de la historia. Pero todas 
coinciden en un punto. Lo que debemos es realizar valores. No sólo 
es universal la experiencia del deber; también lo es la experiencia del 
valor. No podemos percibir nada sin, inmediatamente, valorarlo. Sin 
valorar no podríamos decidir. Todo lo que vemos o juzgamos lo valo-
ramos siempre como bueno o malo, bello o feo, verdadero o falso, caro 
o barato etc. Ésos son los valores. Valores son todas aquellas cosas 
que caso desaparezcan de la faz de la tierra creeríamos haber perdido 
algo importante. 

Pues bien, nuestra obligación moral es siempre una y la misma: 
realizar el mundo de los valores. La justicia, la paz, la veracidad, la 
belleza, el bienestar etc., no están completamente realizados en el 
mundo. Pero son valores, y en tanto que tales nos exigen imperio-

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

293

samente su realización. Los valores, de ese modo, se convierten en 
deberes. Debemos realizar esos valores que aún no lo están en ple-
nitud: la justicia, la fraternidad, la libertad... La ética es imperativa, 
nos impele a hacer o no hacer. Y lo que siempre tenemos que hacer 
es realizar valores.

La  valoración no es un proceso puramente intelectual o pura-
mente racional. De hecho, en él intervienen sentimientos, emociones, 
deseos. La ética tiene por objeto realizar esos valores que no son com-
pletamente racionales. De ahí que sus juicios no sean apodícticos o 
demostrativos, sino sólo probables. Por tanto, son juicios razonables, 
que tienen que ser razonables, pero que nunca serán puramente ra-
cionales. Dicho esto, podemos definir el fundamentalismo como un 
problema en la racionalidad de nuestros argumentos, bien por exceso, 
haciendo pasar por completamente racional, o por apodíctico, lo que 
es solo razonable, bien por defecto, afirmando cosas que no son ra-
zonables. Precisamente porque fundamentar nuestros juicios es una 
obligación moral, evitar el fundamentalismo también lo es.

Las causas del fundamentalismo

¿Por qué hacemos juicios no razonables, nos los imponemos a no-
sotros mismos y se los imponemos a los demás en muchas ocasiones? 
¿Por qué nos empeñamos en no ser razonables con mucha frecuen-
cia? Esto se debe, generalmente, a un problema inconsciente, irra-
cional, emocional. Son las emociones las que nos impulsan a ello. La 
incertidumbre siempre genera angustia en los seres humanos. Lo que 
buscamos siempre es la certeza. Y si esto es verdad en cualquier as-
pecto de la vida, lo es aún más cuando se trata de juicios morales. La 
incertidumbre en la toma de decisiones morales nos angustia. Y la an-
gustia dispara, inmediatamente, los llamados mecanismos de defensa 
del yo, que identificó Freud por vez primera y que han estudiado con 
gran detalle varios de sus discípulos.

Una manera de combatir la angustia es disipar la incertidumbre. 
¿Cómo? Haciendo pasar por cierto lo que no lo es. Todos tenemos ex-
periencia de este fenómeno. El defecto de seguridad que tiene nues-
tra razón, intenta compensarse con un incremento de la emoción. De 
este modo, intentamos convencernos a nosotros mismos, y si es po-

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

294

sible a los demás, de que lo que decimos no es probable sino cierto. 
Buscamos la certeza por vías que son incorrectas, aunque por tratarse 
de un fenómeno inconsciente no nos damos cuenta de ello. Y, como ya 
advirtiera Hume, acabamos creyendo que es cierto y real lo que sólo 
es un resultado de nuestra emoción.

Esto es muy frecuente, excesivamente frecuente, no sólo en re-
ligión sino también en ética y en política. Ésa es la explicación más 
frecuente de todos los fundamentalismos y fanatismos. El fundamen-
talismo es un error lógico, el de hacer pasar por apodícticas cosas que 
no lo son, pero es un error lógico fundado en un trastorno emocional. 
De ahí la importancia de conocerse bien a uno mismo, a fin de con-
trolar en lo posible esos elementos inconscientes que todos tenemos 
y a todos nos afectan.

¿Hay algún remedio contra esto? Hay uno, que ya describió el 
padre de la ética, Aristóteles. Se trata de la “deliberación.” La delibe-
ración, dice Aristóteles, es el procedimiento intelectual que tiene por 
objeto analizar los factores que influyen en nuestros juicios probables 
e inciertos, a fin de tomar decisiones razonables o prudentes sobre 
ellos. No se trata de hacer por ciertas o verdaderas cosas que no lo 
son, sino de afinar el análisis a fin de que las decisiones que tomemos 
sean razonables o prudentes. En el mundo de los juicios inciertos no 
es posible alcanzar la certeza ni la verdad, pero si tenemos obligación 
de buscar la razonabilidad y la prudencia. Cuando uno comprende 
esto, y cuando sabe cómo deliberar, la técnica de la deliberación, mu-
chas de las anteriores angustias desaparecen como por encanto. De lo 
que se deduce algo que es de la máxima importancia. La deliberación 
no sólo nos permite tomar decisiones más correctas, sino que además 
nos hace más sanos y felices. La deliberación es una terapéutica, un 
procedimiento psicoterápico. Nos evita muchas angustias y conflictos 
inconscientes.

En los orígenes del fundamentalismo: el fundamentalismo religioso

El primer contexto en que se utilizó el término fundamentalismo 
fue religioso. Tuvo lugar en el mundo protestante estadounidense, el 
año 1920, y lo acuñó, según parece, el baptista Curtis Lee Laws en 
un artículo publicado en el Baptist Watchman-Examiner. Ese mismo 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

295

año, otro baptista, John Roach Straton fundó una publicación titulada 
The Fundamentalist. Suele afirmarse que fue como consecuencia de 
la aparición del darwinismo y la enseñanza de la teoría evolucionista 
en las escuelas, pero esto no es exactamente así. El fundamentalismo 
nació como reacción frente a la teología protestante liberal. Como es 
bien sabido, ésta acabó reduciendo todo el mensaje cristiano a una 
moral humanitaria, que sería la que ejemplificó Jesús con su vida. Los 
fundamentalistas reaccionaron contra esto y se propusieron defender 
lo que consideraban elementos fundamentales de la fe cristiana. En 
su opinión, los que denominaban “liberales” y “modernistas” habían 
reinterpretado el mensaje cristiano, perdiendo éste su significado 
primitivo. Tal es la razón de que se propusieran, como siempre han 
hecho los baptistas, asumir como verdaderas las prácticas más primi-
tivas, esto es, las de las primeras comunidades cristianas, fuente del 
verdadero cristianismo. De ahí que no sea correcto verlos como lite-
ralistas, porque su empeño no fue leer la biblia literalmente, sino en 
el contexto de las primitivas comunidades. Su crítica del darwinismo 
formaba parte de la crítica a la mentalidad liberal que dominó el siglo 
XIX europeo.

Era importante describir estos orígenes para evitar juicios apresu-
rados. Suele pensarse que es fundamentalista todo el que no acepta 
la libertad de conciencia. Pero los anabaptistas fueron los grandes de-
fensores de la libertad de conciencia en los siglos XVI, XVII y XVIII, 
y murieron por defenderla. Ninguna otra confesión cristiana luchó 
cómo ellos por esto que hoy consideramos un elemento fundamental 
de la vida moral y religiosa de nuestras sociedades.

Resulta, pues, que en ese punto, el de la libertad de conciencia, los 
fundamentalistas han sido los menos fundamentalistas; mucho me-
nos, por ejemplo, que la propia religión católica. Conviene recordar 
que el catolicismo no aceptó la libertad de conciencia como derecho 
humano hasta el final del Concilio Vaticano II, con la solemne Decla-
ración Universal de Libertad Religiosa, de 7 de diciembre de 1965.

Esto nos permite sacar una primera conclusión muy importante. 
Se trata de que el fundamentalismo puede afectar a un cuerpo entero 
de doctrina, pero puede afectar también a un único elemento suyo, o 
a varios, pero no a todos. Hoy, por ejemplo, tenderíamos a considerar 
como fundamentalistas aquellos que no aceptaran la teoría de la evo-

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

296

lución, o que se empeñaran en leer la biblia literalmente. ¿Por qué?
La respuesta tiene que ver con lo que ya afirmábamos antes, a 

saber, que los fundamentos de nuestra vida no son nunca completa-
mente racionales, ya que en ellos intervienen cosas como las creen-
cias, los valores, las tradiciones etc., que no son completamente racio-
nales. No son racionales, pero tampoco pueden ser completamente 
irracionales o antiracionales. Aunque no pueden ser completamente 
racionales, deben de ser razonables. Éste es el punto fundamental. 
Hacer razonables, aunque no completamente racionales, las creen-
cias religiosas, es lo que pretende hacer la teología. Otra cosa es que 
lo consiga.

Si el fundamentalismo no hace referencia necesariamente a un 
cuerpo doctrinal entero, sino que se puede ser no fundamentalista en 
muchos puntos y fundamentalista en otro o en otros, entonces todos 
podemos ser fundamentalistas, incluso aunque en la mayor parte de 
nuestras ideas y creencias no lo seamos.

La razonabilidad es una exigencia exigible a todos nuestros com-
portamientos, incluidos los religiosos. De este modo, el fundamenta-
lismo se convierte en una cuestión moral. Toda idea y toda creencia 
deben de ser, al menos, razonables para poderse considerar éticamen-
te aceptables, y si no cumplen ese requisito deben ser rechazadas. Es 
una obligación moral hacerlo así.

Una cuestión interesante es la de hasta qué punto existe hoy una 
teología de la evolución. Los únicos intentos que conozco son los de 
Teilhard y Rahner, ambos muy rudimentarios. Habría que ver si en 
este punto los únicos fundamentalistas fueron los anabaptistas. De 
hecho, últimamente ha habido una gran polémica sobre evolución y 
creencia en Dios, de la que la teología ha estado, para sorpresa gene-
ral, completamente ausente. Habría que preguntarse por qué.

Pero nuestro problema no es el del fundamentalismo en general, 
sino otro más concreto, el de qué significa o puede significar fun-
damentalismo en ética. Se trata de saber si en ética hay fundamen-
talismos, es decir, criterios o teorías que no pasan la prueba de la 
razonabilidad.

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

297

El fundamentalismo moral

Una vez definido el fundamentalismo como la falta de razonabili-
dad de una creencia y analizada su historia, conviene que lo aplique-
mos al tema que a nosotros nos ocupa. ¿Puede haber fundamentalis-
mos morales? ¿Los hay de hecho?

Es interesante que exactamente en los mismos años en que apare-
ce el término fundamentalismo, Weber lo aplicó al campo de la moral 
en lo que él llamó “ética de la convicción” (gesinnungsethik). El buen 
político, dice Weber, ha de tener “fe” y creer en algún gran ideal: bien 
social, bien ético o cultural, secular o religioso: “Lo que importa es 
que siempre ha de existir alguna fe”. Pero hay dos maneras de vivir 
esa fe política, lo mismo que la religiosa. Una es la de quienes se atie-
nen a ella sin pensar en las consecuencias, y otra la de quienes creen 
en esos ideales, pero saben que entre el ideal y la realidad hay gran 
distancia, y que aquí y ahora hay que tener en cuenta las circuns-
tancias de los actos y las consecuencias previsibles, lo cual obliga a 
veces a posponer la realización plena de los ideales. La primera acti-
tud es la propia de los que Weber llama “políticos de la convicción”, 
y la segunda la de los “políticos de la responsabilidad”. Tras lo cual, 
escribe: 

“Cuando en estos tiempos de excitación... veo aparecer súbitamen-
te a los políticos de convicción en medio del desorden gritando: ‘el 
mundo es estúpido y abyecto, pero yo no; la responsabilidad por 
las consecuencias no me corresponde a mí, sino a los otros para 
quienes yo trabajo y cuya estupidez o cuya abyección yo extirpa-
ré’, lo primero que hago es cuestionar la solidez interior que exis-
te tras esta ética de la convicción. Tengo la impresión de que en 
nueve casos de cada diez me enfrento con odres llenos de viento 
que no sienten realmente lo que están haciendo, sino que se infla-
man con sensaciones románticas. Esto no me interesa mucho hu-
manamente y no me conmueve en absoluto. Es, por el contrario, 
infinitamente conmovedora la actitud de un hombre maduro (de 
pocos o muchos años, que eso no importa), que siente realmente 
y con toda su alma esta responsabilidad por las consecuencias y 
actúa conforme a una ética de la responsabilidad, y que al llegar 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

298

a un cierto momento dice: ‘Aquí me paro, de aquí no paso’. Esto 
sí es algo auténticamente humano y esto sí cala hondo. Esta si-
tuación puede, en efecto, presentársenos en cualquier momento a 
cualquiera de nosotros que no esté muerto interiormente. Desde 
este punto de vista la ética de la responsabilidad y la ética de la 
convicción no son términos absolutamente opuestos, sino elemen-
tos complementarios que han de concurrir para formar al hombre 
auténtico, al hombre que puede tener ‘vocación política’ ”.

La ética de la convicción, tal como la describe Weber, viene a iden-
tificarse con lo que cabe denominar “fundamentalismo ético.” Se trata 
de afirmar un principio como absoluto, sin tener en cuenta las conse-
cuencias en la toma de decisiones concretas; es decir, argumentando 
de modo deductivo, como si de un razonamiento apodíctico se tratase. 
Esto es lo que cabe llamar, con todo rigor, “fundamentalismo deonto-
lógico”. Si bien se mira, ha sido el más frecuente en la historia de la 
ética. Lo que Aranguren llamaba ethica docens, la de los grandes teó-
ricos de la ética, ha sólido ser fundamentalista, fundamentalista deon-
tológico. No así la ethica utens, la de los seres humanos normales y 
corrientes, que procedido por lo general de modo inverso, ocupándo-
se de las mejores consecuencias o los mejores intereses individuales, 
buscado única y exclusivamente el éxito. Weber habla mucho de este 
tipo de actitud en los políticos, pero no se atreve a darle el nombre de 
ética, porque, efectivamente, es la antítesis de una ética rigurosa. Se 
trata de pura mentalidad estratégica, como hoy prefiere decirse.

Hay, pues, un fundamentalismo deontológico, que es el más fre-
cuente en la ética teórica. Pero también cabría llamar fundamentalista 
a esa otra actitud que acabamos de describir. Se trataría del “funda-
mentalismo teleológico”, para el que sólo las consecuencias cuentan. 
Esta distinción cabría expresarla también en la terminología típica de 
la teoría de los valores, y decir que el fundamentalismo deontológico 
es aquel que sólo tiene en cuenta los llamados “valores intrínsecos”, 
y que el fundamentalismo teleológico se ocupa sólo de los “valores 
instrumentales”. Para el primero, lo único racional y razonable son 
los valores intrínsecos; los valores instrumentales o útiles no forman 
parte de la racionalidad moral. El ejemplo paradigmático sería Kant. 
Para el segundo, por el contrario, lo único racional y razonable son los 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

299

valores instrumentales o útiles; los valores intrínsecos son meramente 
subjetivos y sobre ellos no cabe discusión racional, por lo que quedan 
reducidos a la categoría de meras “preferencias”. Así sucede en mu-
chos tipos de utilitarismo.

Ambos fundamentalismos morales padecen del mismo defecto: la 
falta de deliberación; la afirmación apodíctica de unos principios teni-
dos por absolutos e indiscutibles. Por ello pienso que el gran antídoto 
contra el fundamentalismo es la deliberación, y que por ello también 
es el método propio de las éticas de la responsabilidad.

Consideraciones finales 

De lo anterior cabe sacar varias conclusiones. La primera, que 
debe entenderse por fundamentalismo todo sistema o supuesto que 
no pasa la prueba de la razonabilidad. Las creencias, los valores, las 
tradiciones, las esperanzas, los deseos etc., no son nunca del todo ra-
cionales, pero sí tienen que ser razonables. La razonabilidad de nues-
tras convicciones es una obligación moral.

La falta de razonabilidad no se aplica sólo a los sistemas de pensa-
miento en su conjunto, sino también a todas y cada una de sus partes. 
Un sistema puede ser razonable en casi todos sus puntos y no serlo 
en alguno concreto. Y como resulta que prácticamente todos tenemos 
puntos no razonables, debe concluirse que todos, en alguna medida, 
pecamos de fundamentalistas.

El fundamentalismo ha sido inundatorio en ética. Cabe hablar de 
dos fundamentalismos, unos deontológicos y otros teleológicos. Los 
fundamentalismos son incompatibles con una ética de la responsa-
bilidad.

El medio óptimo para combatir el fundamentalismo es la delibe-
ración, que puede ser individual, pero que en ciertos casos conviene 
hacer colectiva, permitiendo que intervengan en ella todos los que 
puedan aportar algo sobre el tema o vayan a resultar afectados por la 
decisión.

Finalmente, conviene advertir que todo ser humano tiende a afir-
mar sus ideas y creencias de modo apodíctico. Es algo natural. El 
fundamentalismo es tan inundatorio porque tiene algo de natural. Por 
eso es importante decir que el no-fundamentalismo no es natural sino 

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3)

300

moral. Es la gran tarea moral del ser humano.

Conferencia presentada en el VII Congresso Brasileiro de Bioética, São Paulo, 

Septiembre, 2007

 Recebido:  25/8/2007                     Aprovado: 4/10/2007

Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0


