Artigos especiais

Esta secao destina-se a publicacao de artigos de autores convidados.
Os textos serao publicados no idioma original

El fundamentalismo en la bioética
Fundamentalism in bioethics

Diego Gracia
Universidad Complutense de Madrid, Madrid, Espanha.

dgracia@fcs.es

Resumen: Esto articulo discurre a cerca del fundamentalismo, a partir de lo
sentido etimologico del término, apuntando las raices de esta construccién
y relacionando las con el propio proceso cognitivo y valorativo de los seres
humanos.

Palabras clave: Bioética. Fundamentalismo. Fundamentacién. Razonabili-
dad.

Abstract: This article discusses fundamentalism, starting from the etymolo-
gical sense of the term. It points out the roots of this construction and relates

them to human beings' particular cognitive and evaluative process.

Key words: Bioethics. Fundamentalism. Basis. Reasonableness.

Fundamentalismo es un término claramente peyorativo tanto en es-
pafnol como en portugués, como muchos otros vocablos terminados en
“ismo". Si esto es asi, entonces hay que preguntarse respecto de qué
es negativo o cudl es el término positivo. Y éste no puede ser mas que
fundamento o fundamentacion.

De hecho, el término procede del nombre de una publicacion ti-
tulada The fundamentals, que se edito entre 1910 y 1915. Asi las co-
sas, hemos de analizar primero el tema del fundamento, después el
fundamentalismo en el a&mbito en que se constituyo este término, el
religioso, para después centrarnos en lo que aqui mas interesa, el
fundamentalismo moral.

291



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

El problema del fundamento

El problema del fundamento es primariamente intelectual. Quien
busca el fundamento es siempre la inteligencia. Lo cual no significa
que se trate de algo puramente intelectual. De hecho, el fundamento
puede encontrarse en cosas que no son directamente intelectuales.
Pero sera la inteligencia la que las identifique como fundamento.

Pongamos un ejemplo concreto, el de la ética. Todos hacemos jui-
cios morales. Esta es una experiencia universal. No se trata, pues,
de una creacion de la ética. Esta disciplina nace, precisamente, para
analizar en profundidad esa experiencia, la experiencia moral de los
seres humanos. Y ese andlisis en profundidad exige siempre contes-
tar a dos preguntas: primera, cémo buscar una base firme desde la
que levantar el edificio de la ética. Esa es la busqueda del fundamen-
to. Y la segunda es como realizar juicios morales y tomar decisiones a
partir de ese fundamento. Es la pregunta por el método. De tal modo
que las cuestiones son dos y ademas estan conectadas entre si. La pri-
mera es la pregunta por el fundamento y la sequnda la pregunta por
el método. No es posible establecer una fundamentacion sin elaborar,
acto seguido, un método. Son como el camino de ida y de vuelta de
un mismo viaje.

Vengamos con el primero de los problemas, el de la fundamenta-
cion de la ética. Los juicios morales son juicios de deber. El problema
es definir su contenido, establecer qué debemos. Es un asunto que
ha recibido diferentes respuestas a lo largo de la historia. Pero todas
coinciden en un punto. Lo que debemos es realizar valores. No so6lo
es universal la experiencia del deber; también lo es la experiencia del
valor. No podemos percibir nada sin, inmediatamente, valorarlo. Sin
valorar no podriamos decidir. Todo lo que vemos o juzgamos lo valo-
ramos siempre como bueno o malo, bello o feo, verdadero o falso, caro
o barato etc. Esos son los valores. Valores son todas aquellas cosas
que caso desaparezcan de la faz de la tierra creeriamos haber perdido
algo importante.

Pues bien, nuestra obligaciéon moral es siempre una y la misma:
realizar el mundo de los valores. La justicia, la paz, la veracidad, la
belleza, el bienestar etc., no estdn completamente realizados en el
mundo. Pero son valores, y en tanto que tales nos exigen imperio-

292



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

samente su realizacion. Los valores, de ese modo, se convierten en
deberes. Debemos realizar esos valores que aun no lo estan en ple-
nitud: la justicia, la fraternidad, la libertad... La ética es imperativa,
nos impele a hacer o no hacer. Y lo que siempre tenemos que hacer
es realizar valores.

La valoracion no es un proceso puramente intelectual o pura-
mente racional. De hecho, en él intervienen sentimientos, emociones,
deseos. La ética tiene por objeto realizar esos valores que no son com-
pletamente racionales. De ahi que sus juicios no sean apodicticos o
demostrativos, sino solo probables. Por tanto, son juicios razonables,
que tienen que ser razonables, pero que nunca seran puramente ra-
cionales. Dicho esto, podemos definir el fundamentalismo como un
problema en la racionalidad de nuestros argumentos, bien por exceso,
haciendo pasar por completamente racional, o por apodictico, lo que
es solo razonable, bien por defecto, afirmando cosas que no son ra-
zonables. Precisamente porque fundamentar nuestros juicios es una
obligacion moral, evitar el fundamentalismo también lo es.

Las causas del fundamentalismo

¢Por qué hacemos juicios no razonables, nos los imponemos a no-
sotros mismos y se los imponemos a los demas en muchas ocasiones?
¢Por qué nos empenamos en no ser razonables con mucha frecuen-
cia? Esto se debe, generalmente, a un problema inconsciente, irra-
cional, emocional. Son las emociones las que nos impulsan a ello. La
incertidumbre siempre genera angustia en los seres humanos. Lo que
buscamos siempre es la certeza. Y si esto es verdad en cualquier as-
pecto de la vida, lo es aun mas cuando se trata de juicios morales. La
incertidumbre en la toma de decisiones morales nos angustia. Y la an-
gustia dispara, inmediatamente, los llamados mecanismos de defensa
del yo, que identific6 Freud por vez primera y que han estudiado con
gran detalle varios de sus discipulos.

Una manera de combatir la angustia es disipar la incertidumbre.
¢Como? Haciendo pasar por cierto lo que no lo es. Todos tenemos ex-
periencia de este fenémeno. El defecto de seguridad que tiene nues-
tra razon, intenta compensarse con un incremento de la emocion. De
este modo, intentamos convencernos a nosotros mismos, y si es po-

293



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

sible a los demas, de que lo que decimos no es probable sino cierto.
Buscamos la certeza por vias que son incorrectas, aunque por tratarse
de un fen6meno inconsciente no nos damos cuenta de ello. Y, como ya
advirtiera Hume, acabamos creyendo que es cierto y real lo que so6lo
es un resultado de nuestra emocion.

Esto es muy frecuente, excesivamente frecuente, no sdlo en re-
ligién sino también en ética y en politica. Esa es la explicacién mas
frecuente de todos los fundamentalismos y fanatismos. El fundamen-
talismo es un error 1égico, el de hacer pasar por apodicticas cosas que
no lo son, pero es un error légico fundado en un trastorno emocional.
De ahi la importancia de conocerse bien a uno mismo, a fin de con-
trolar en lo posible esos elementos inconscientes que todos tenemos
y a todos nos afectan.

¢Hay algun remedio contra esto? Hay uno, que ya describi6 el
padre de la ética, Aristoteles. Se trata de la “deliberacion.” La delibe-
racion, dice Aristoteles, es el procedimiento intelectual que tiene por
objeto analizar los factores que influyen en nuestros juicios probables
e inciertos, a fin de tomar decisiones razonables o prudentes sobre
ellos. No se trata de hacer por ciertas o verdaderas cosas que no lo
son, sino de afinar el analisis a fin de que las decisiones que tomemos
sean razonables o prudentes. En el mundo de los juicios inciertos no
es posible alcanzar la certeza ni la verdad, pero si tenemos obligacién
de buscar la razonabilidad y la prudencia. Cuando uno comprende
esto, y cuando sabe como deliberar, la técnica de la deliberacion, mu-
chas de las anteriores angustias desaparecen como por encanto. De lo
que se deduce algo que es de la maxima importancia. La deliberacién
no s6lo nos permite tomar decisiones mas correctas, sino que ademas
nos hace mas sanos y felices. La deliberacion es una terapéutica, un
procedimiento psicoterapico. Nos evita muchas angustias y conflictos
inconscientes.

En los origenes del fundamentalismo: el fundamentalismo religioso
El primer contexto en que se utiliz6 el término fundamentalismo
fue religioso. Tuvo lugar en el mundo protestante estadounidense, el

ano 1920, y lo acuno, segun parece, el baptista Curtis Lee Laws en
un articulo publicado en el Baptist Watchman-Examiner. Ese mismo

294



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

ano, otro baptista, John Roach Straton fundé una publicacién titulada
The Fundamentalist. Suele afirmarse que fue como consecuencia de
la aparicion del darwinismo y la ensefianza de la teoria evolucionista
en las escuelas, pero esto no es exactamente asi. El fundamentalismo
nacié como reaccion frente a la teologia protestante liberal. Como es
bien sabido, ésta acabé reduciendo todo el mensaje cristiano a una
moral humanitaria, que seria la que ejemplific6 Jesus con su vida. Los
fundamentalistas reaccionaron contra esto y se propusieron defender
lo que consideraban elementos fundamentales de la fe cristiana. En
su opinion, los que denominaban “liberales” y “modernistas” habian
reinterpretado el mensaje cristiano, perdiendo éste su significado
primitivo. Tal es la razén de que se propusieran, como siempre han
hecho los baptistas, asumir como verdaderas las practicas mas primi-
tivas, esto es, las de las primeras comunidades cristianas, fuente del
verdadero cristianismo. De ahi que no sea correcto verlos como lite-
ralistas, porque su empeno no fue leer la biblia literalmente, sino en
el contexto de las primitivas comunidades. Su critica del darwinismo
formaba parte de la critica a la mentalidad liberal que domin6 el siglo
XIX europeo.

Era importante describir estos origenes para evitar juicios apresu-
rados. Suele pensarse que es fundamentalista todo el que no acepta
la libertad de conciencia. Pero los anabaptistas fueron los grandes de-
fensores de la libertad de conciencia en los siglos XVI, XVII y XVIII,
y murieron por defenderla. Ninguna otra confesién cristiana lucho
cémo ellos por esto que hoy consideramos un elemento fundamental
de la vida moral y religiosa de nuestras sociedades.

Resulta, pues, que en ese punto, el de la libertad de conciencia, los
fundamentalistas han sido los menos fundamentalistas; mucho me-
nos, por ejemplo, que la propia religion catdlica. Conviene recordar
que el catolicismo no acepto la libertad de conciencia como derecho
humano hasta el final del Concilio Vaticano II, con la solemne Decla-
racion Universal de Libertad Religiosa, de 7 de diciembre de 1965.

Esto nos permite sacar una primera conclusion muy importante.
Se trata de que el fundamentalismo puede afectar a un cuerpo entero
de doctrina, pero puede afectar también a un unico elemento suyo, o
a varios, pero no a todos. Hoy, por ejemplo, tenderiamos a considerar
como fundamentalistas aquellos que no aceptaran la teoria de la evo-

295



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

lucién, o que se empenaran en leer la biblia literalmente. ¢Por qué?

La respuesta tiene que ver con lo que ya afirmédbamos antes, a
saber, que los fundamentos de nuestra vida no son nunca completa-
mente racionales, ya que en ellos intervienen cosas como las creen-
cias, los valores, las tradiciones etc., que no son completamente racio-
nales. No son racionales, pero tampoco pueden ser completamente
irracionales o antiracionales. Aunque no pueden ser completamente
racionales, deben de ser razonables. Este es el punto fundamental.
Hacer razonables, aunque no completamente racionales, las creen-
cias religiosas, es lo que pretende hacer la teologia. Otra cosa es que
lo consiga.

S1 el fundamentalismo no hace referencia necesariamente a un
cuerpo doctrinal entero, sino que se puede ser no fundamentalista en
muchos puntos y fundamentalista en otro o en otros, entonces todos
podemos ser fundamentalistas, incluso aunque en la mayor parte de
nuestras ideas y creencias no lo seamos.

La razonabilidad es una exigencia exigible a todos nuestros com-
portamientos, incluidos los religiosos. De este modo, el fundamenta-
lismo se convierte en una cuestiéon moral. Toda idea y toda creencia
deben de ser, al menos, razonables para poderse considerar éticamen-
te aceptables, y si no cumplen ese requisito deben ser rechazadas. Es
una obligacion moral hacerlo asi.

Una cuestion interesante es la de hasta qué punto existe hoy una
teologia de la evolucion. Los Uinicos intentos que conozco son los de
Teilhard y Rahner, ambos muy rudimentarios. Habria que ver si en
este punto los Unicos fundamentalistas fueron los anabaptistas. De
hecho, ultimamente ha habido una gran polémica sobre evolucion y
creencia en Dios, de la que la teologia ha estado, para sorpresa gene-
ral, completamente ausente. Habria que preguntarse por qué.

Pero nuestro problema no es el del fundamentalismo en general,
sino otro mas concreto, el de qué significa o puede significar fun-
damentalismo en ética. Se trata de saber si en ética hay fundamen-
talismos, es decir, criterios o teorias que no pasan la prueba de la
razonabilidad.

296



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

El fundamentalismo moral

Una vez definido el fundamentalismo como la falta de razonabili-
dad de una creencia y analizada su historia, conviene que lo aplique-
mos al tema que a nosotros nos ocupa. ¢Puede haber fundamentalis-
mos morales? ¢Los hay de hecho?

Es interesante que exactamente en los mismos anos en que apare-
ce el término fundamentalismo, Weber lo aplic6 al campo de la moral
en lo que él llam¢ “ética de la conviccion" (gesinnungsethik). E1 buen
politico, dice Weber, ha de tener “fe" y creer en algun gran ideal: bien
social, bien ético o cultural, secular o religioso: “Lo que importa es
que siempre ha de existir alguna fe". Pero hay dos maneras de vivir
esa fe politica, lo mismo que la religiosa. Una es la de quienes se atie-
nen a ella sin pensar en las consecuencias, y otra la de quienes creen
en esos ideales, pero saben que entre el ideal y la realidad hay gran
distancia, y que aqui y ahora hay que tener en cuenta las circuns-
tancias de los actos y las consecuencias previsibles, lo cual obliga a
veces a posponer la realizacion plena de los ideales. La primera acti-
tud es la propia de los que Weber llama “politicos de la conviccion”,
y la segunda la de los “politicos de la responsabilidad”. Tras lo cual,
escribe:

“Cuando en estos tiempos de excitacion... veo aparecer stibitamen-
te a los politicos de conviccidon en medio del desorden gritando: ‘el
mundo es estupido y abyecto, pero yo no; la responsabilidad por
las consecuencias no me corresponde a mi, sino a los otros para
quienes yo trabajo y cuya estupidez o cuya abyeccion yo extirpa-
ré', lo primero que hago es cuestionar Ila solidez interior que exis-
te tras esta ética de la conviccion. Tengo la impresién de que en
nueve casos de cada diez me enfrento con odres llenos de viento
que no sienten realmente lo que estan haciendo, sino que se infla-
man con sensaciones romanticas. Esto no me interesa mucho hu-
manamente y no me conmueve en absoluto. Es, por el contrario,
infinitamente conmovedora la actitud de un hombre maduro (de
pocos o muchos anos, que eso no importa), que siente realmente
y con toda su alma esta responsabilidad por las consecuencias y
actua conforme a una ética de la responsabilidad, y que al llegar

297



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

a un cierto momento dice: Aqui me paro, de aqui no paso’. Esto
si es algo auténticamente humano y esto si cala hondo. Esta si-
tuacién puede, en efecto, presentarsenos en cualquier momento a
cualquiera de nosotros que no esté muerto interiormente. Desde
este punto de vista la ética de la responsabilidad y la ética de la
conviccion no son términos absolutamente opuestos, sino elemen-
tos complementarios que han de concurrir para formar al hombre
auténtico, al hombre que puede tener ‘'vocaciéon politica’ ".

La ética de la conviccion, tal como la describe Weber, viene a iden-
tificarse con lo que cabe denominar “fundamentalismo ético.” Se trata
de afirmar un principio como absoluto, sin tener en cuenta las conse-
cuencias en la toma de decisiones concretas; es decir, argumentando
de modo deductivo, como si de un razonamiento apodictico se tratase.
Esto es lo que cabe llamar, con todo rigor, “fundamentalismo deonto-
légico"”. Si bien se mira, ha sido el mas frecuente en la historia de la
ética. Lo que Aranguren llamaba ethica docens, la de los grandes te6-
ricos de la ética, ha sélido ser fundamentalista, fundamentalista deon-
tologico. No asi la ethica utens, la de los seres humanos normales y
corrientes, que procedido por lo general de modo inverso, ocupando-
se de las mejores consecuencias o los mejores intereses individuales,
buscado uUnica y exclusivamente el éxito. Weber habla mucho de este
tipo de actitud en los politicos, pero no se atreve a darle el nombre de
ética, porque, efectivamente, es la antitesis de una ética rigurosa. Se
trata de pura mentalidad estratégica, como hoy prefiere decirse.

Hay, pues, un fundamentalismo deontolégico, que es el mas fre-
cuente en la ética teorica. Pero también cabria llamar fundamentalista
a esa otra actitud que acabamos de describir. Se trataria del “funda-
mentalismo teleoldgico"”, para el que so6lo las consecuencias cuentan.
Esta distincion cabria expresarla también en la terminologia tipica de
la teoria de los valores, y decir que el fundamentalismo deontolégico
es aquel que soélo tiene en cuenta los llamados “valores intrinsecos”,

y que el fundamentalismo teleolégico se ocupa sélo de los “valores
instrumentales”. Para el primero, lo Unico racional y razonable son
los valores intrinsecos; los valores instrumentales o utiles no forman
parte de la racionalidad moral. El ejemplo paradigmatico seria Kant.

Para el sequndo, por el contrario, lo inico racional y razonable son los

298



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

valores instrumentales o ttiles; los valores intrinsecos son meramente
subjetivos y sobre ellos no cabe discusion racional, por lo que quedan
reducidos a la categoria de meras "preferencias”. Asi sucede en mu-
chos tipos de utilitarismo.

Ambos fundamentalismos morales padecen del mismo defecto: la
falta de deliberacion; la afirmacion apodictica de unos principios teni-
dos por absolutos e indiscutibles. Por ello pienso que el gran antidoto
contra el fundamentalismo es la deliberacion, y que por ello también
es el método propio de las éticas de la responsabilidad.

Consideraciones finales

De lo anterior cabe sacar varias conclusiones. La primera, que
debe entenderse por fundamentalismo todo sistema o supuesto que
no pasa la prueba de la razonabilidad. Las creencias, los valores, las
tradiciones, las esperanzas, los deseos etc., no son nunca del todo ra-
cionales, pero si tienen que ser razonables. La razonabilidad de nues-
tras convicciones es una obligacion moral.

La falta de razonabilidad no se aplica s6lo a los sistemas de pensa-
miento en su conjunto, sino también a todas y cada una de sus partes.
Un sistema puede ser razonable en casi todos sus puntos y no serlo
en alguno concreto. Y como resulta que practicamente todos tenemos
puntos no razonables, debe concluirse que todos, en alguna medida,
pecamos de fundamentalistas.

El fundamentalismo ha sido inundatorio en ética. Cabe hablar de
dos fundamentalismos, unos deontolégicos y otros teleoldgicos. Los
fundamentalismos son incompatibles con una ética de la responsa-
bilidad.

El medio 6ptimo para combatir el fundamentalismo es la delibe-
racion, que puede ser individual, pero que en ciertos casos conviene
hacer colectiva, permitiendo que intervengan en ella todos los que
puedan aportar algo sobre el tema o vayan a resultar afectados por la
decision.

Finalmente, conviene advertir que todo ser humano tiende a afir-
mar sus ideas y creencias de modo apodictico. Es algo natural. El
fundamentalismo es tan inundatorio porque tiene algo de natural. Por
eso es importante decir que el no-fundamentalismo no es natural sino

299



Revista Brasileira de Bioética 2007; 3 (3): 291-0

moral. Es la gran tarea moral del ser humano.

Conferencia presentada en el VII Congresso Brasileiro de Bioética, Sao Paulo,

Septiembre, 2007

Recebido: 25/8/2007 Aprovado: 4/10/2007

300



