
Revista Brasileira de Bioética 2011;7 (1-4):

103

103-106

Etzioni A. Authoritarian versus responsive communitarian bioethics.
Journal of  Medical Ethics. 2011; 37:17-23.

Comunitarismo responsivo: uma resposta bioética ao autoritarismo.

 O comunitarismo baseia-se nas normas da comunidade e da autoridade enquanto 
o liberalismo defende a autonomia individual. O ocidente, por exemplo, valoriza mais 
a autonomia. Já as nações do leste asiático defendem o comunitarismo. No meio dos 
dois, nasce o conceito de comunitarismo responsivo que leva em consideração tanto a 
autonomia do individuo como o bem comum social; neste contexto, surge um novo tipo 
metodológico que defende múltiplos valores em lugar de afirmar que um determinado 
valor anula os outros.

O comunitarismo responsivo pretende equilibrar a autonomia e a preocupação 
com o bem comum, sem privilegiar nenhum dos princípios fundamentais da ética. Ele 
busca amparo nos valores sociais (controles informais, persuasão e educação) e minimiza 
o controle do Estado (força da lei), podendo ter um tratamento diferenciado de uma 
sociedade para outra. Por exemplo, sociedades totalitárias como as de Singapura e do Irã 
utilizam o comunitarismo para promover a autonomia individual, ao passo que sociedades 
nas quais o individualismo é predominante se valem dele para promover o bem comum.

A medicina ocidental é não-comunitária uma vez que para ela o paciente, ou 
seja, o indivíduo, é o centro de toda a atenção. Dificilmente se encontra um bioeticista 
no ocidente que se considere um comunitarista; verificou-se que bioeticistas americanos 
consideram a autonomia do indivíduo como valor supremo. Joseph Fletcher (1905-1991), 
pioneiro da bioética nos Estados Unidos, afirmava que a bioética está baseada na ideia da 
escolha pessoal como o mais alto valor moral. Neste contexto, o comunitarismo é visto 
como posição oposta ao foco na autonomia. Por sua vez, Lowrense Costin, professor 
e diretor do O’Neill Institute of  National and Global Health Law, da Universidade de 
Georgetwon, Estados Unidos, define o comunitarismo como tradição que vê o indivíduo 
como parte de um grupo social regulamentado que serve para prevenir riscos comuns.

As generalizações introduzidas pela bioética liberal, como, por exemplo, a 

Atualização científica

Esta seção destina-se à apresentação de resumos e comentários de artigos 
científcos recentes



Revista Brasileira de Bioética 2011;7 (1-4):

104

103-106

indicação de que doentes podem instruir seus médicos a não exporem suas condições 
de saúde a terceiros; pacientes podem assinar um termo de não-reanimação e outras, 
são atitudes compreendidas como oposição ao comunitarismo, o qual pode sugerir que 
a família instrua o médico a não revelar ao paciente sua condição terminal, podendo 
ordenar a continuidade do tratamento, dentre outras indicações. Estas posições seriam 
formas de comunitarismo autoritário. Em contrapartida, a proposta do comunitarismo 
responsivo é a de  atuar na busca de solução de conflito entre o paciente e a família.

No entanto, muitos teóricos acreditam que a solução ética, nesses conflitos, é o 
não abandono da autonomia, a qual deve ser levada em consideração dentro do contexto 
da ética comunitária. Daniel Callahan, bioético estadunidentse, define comunitarismo 
bioético como a procura da mistura do julgamento cultural com o julgamento pessoal, 
Gilbert Meilaender, professor norte-americano de ética cristã, acredita que, ao lado das 
conversações legais, nós precisamos das conversações morais.

Sociedade (comunidade) versus Estado

Segundo o comunitarismo responsivo, quanto mais a sociedade se apoiar nas 
normas e não nas leis, quanto mais se apoiar na educação pública, na persuasão moral, 
nos controles informais e não na força policial, melhor ele será. O comunitarismo 
responsivo reconhece que há condições sob as quais o Estado deve intervir, contanto que 
seja como último recurso, como, por exemplo, no surgimento de doenças contagiosas. 
Por outro lado, pondera a questão do individualismo, quando a excessiva preocupação 
com a autonomia e o descaso com o bem comum têm levado o foco para conquistas 
individualistas no sistema de saúde, podendo prejudicar grande parcela da população. 
Pelo exposto, o comunitarismo responsivo propõe a análise de cada caso como forma de 
democratizar as decisões.

Na atualidade, o conceito de comunidade não se restringe a um lugar geográfico, 
mas a termos como etnia, orientação sexual ou religião. Comunidade pode ser considerado 
como algo que abrange vários locais, independentemente das fronteiras nacionais. As 
pessoas são condicionadas ou influenciadas pelas normas de várias comunidades. A 
família é uma pequena comunidade.

Alguns bioeticistas sugerem que o indivíduo adulto e autônomo pode fazer suas 
próprias escolhas. Em contrapartida, John Hardwig, professor emérito do Departmento 
de Filosofia da Universidade de Tennessee, nos Estados Unidos da América, vai além 
do comunitarismo responsivo, afirmando que os interesses do paciente e da família 



Revista Brasileira de Bioética 2011;7 (1-4):

105

103-106

têm moralmente o mesmo peso, e ser parte da família significa ter o direito de tomar 
decisões que levam em conta o que é melhor para todos. Segundo Hardwig, os interesses 
do paciente podem conflitar com os interesses dos demais membros da família, mas é 
preciso tentar harmonizar os diferentes interesses.

Quando o comunitarismo se voltou para as comunidades globais, surgiu a 
indagação sobre os valores comunitários que deveriam prevalecer. Muitas questões têm 
sido debatidas, desde a circuncisão até os testes de drogas. Podemos observar uma dupla 
abordagem combinando o respeito pela autonomia cultural e a preocupação com um bem 
comum global. O mesmo se aplica a problemas intergrupais que surgem quando cultura, 
valores e leis nacionais conflitam com a cultura, os valores e os hábitos de grupos de 
imigrantes que são membros de uma sociedade maior.

Ezekiel Emanuel, diretor de bioética dos Institutos Nacionais de Saúde dos 
Estados Unidos (NIH), salienta que os critérios quanto ao interesse do paciente são 
afetados pelo que uma determinada comunidade considera uma boa vida ou vida de 
qualidade. Esta solução deriva do comunitarismo, segundo o qual os problemas éticos só 
podem ser resolvidos quando se aceita  uma concepção pública da boa vida, rejeitando-
se a concepção do bem particular do utilitarismo. Emanuel é favorável a que se permita 
a cada sociedade determinar seu próprio conceito de boa vida pelas seguintes razões: a) 
é impossível responder a esta questão em bases neutras; b) nós somos uma sociedade 
pluralista e por isso devemos respeitar os valores de vários grupos de membros, como 
por exemplo os judeus ortodoxos e a comunidade homossexual. Esta posição é bem de 
acordo com a posição comunitária, no entanto levanta a questão se há espaço para critérios 
e políticas comuns nacionais e transnacionais. A resposta é a adversidade com unidade.

Três posições foram apresentadas no artigo como se fossem campos separados: 
os fortes defensores da autonomia (libertários, mas também alguns liberais clássicos), os 
comunitários autoritários e os comunitários responsivos.  Todavia, há gradações em cada 
campo e entre os campos. Um volume de textos encomendados pelo Conselho de Bioética 
da Administração do ex-presidente dos Estados Unidos George Bush contém várias 
nuances de posicionamento, embora a maior parte tenha sido escrita por conservadores que 
se inclinaram na direção do comunitarismo autoritário. A maioria dos autores considerou 
imorais as escolhas que conflitam com suas visões de dignidade humana (decisão sobre 
aborto, interrupção de serviço médico, entre outros). Mesmo os liberais e os comunitários 
responsivos justificaram a exclusão de algumas escolhas, como o comércio de alimentos 
que contêm substâncias cancerígenas, por exemplo.

No contexto histórico, temos que buscar sempre o equilíbrio do comunitarismo 
responsivo. Desta forma, os comunitaristas responsivos devem se preocupar com os 



Revista Brasileira de Bioética 2011;7 (1-4):

106

103-106

procedimentos e critérios éticos que permitam trabalhar as decisões pessoais e as políticas 
públicas face aos valores conflitantes. O principal procedimento do comunitarismo 
responsivo é o diálogo moral. Um exame dos processos de construção de consenso 
mostrou que as preferências e os julgamentos individuais são largamente influenciados pela 
comunicação interativa sobre valores, isto é, por meio de diálogos morais que combinam 
paixão com argumentos normativos e se baseiam em processos de persuasão, educação e 
liderança. Os diálogos morais estão focados mais em valores do que em fatos. O diálogo 
moral comunitário difere significativamente das deliberações racionais.

Outra forma para resolver conflitos entre a autonomia e o bem comum é levar 
as questões à justiça. Porém esses temas e outras considerações bioéticas são os primeiros 
argumentos para um diálogo moral, que podem ser tratados por comitês éticos de hospital 
ou conselhos de ética. Há casos com impacto adverso que surgem com a adoção de 
determinada lei ou política, quando a autonomia necessita ser freada em prol de um mínimo 
de bem comum. O comunitarismo responsivo sugere que a autonomia pode ter o direito de 
se apoiar em direção oposta se os ganhos do bem comum forem substanciais e o sacrifício 
da autonomia mínimo, como, por exemplo, no caso de doação de órgãos.

Este artigo limita a discussão a dois importantes valores - direitos individuais e 
direitos comunitários - uma vez que eles definem as principais diferenças entre liberais, 
comunitaristas autoritários e comunitaristas responsivos. Contudo, os julgamentos bioéticos 
obviamente podem colocar valores adicionais aos quatro valores frequentemente citados 
por bioeticistas: autonomia, não-maleficência, beneficência e justiça. Princípios estes que, 
embora não abarquem todas as questões éticas globais, podem ser utilizados como prima 
facie, provisórios enquanto o debate acontece.

No Brasil as chamadas consultas públicas podem ser consideradas uma forma 
de comunitarismo responsivo, visto que a comunidade é convidada a se posicionar sobre 
determinados assuntos de seu interesse, contribuindo e auxiliando na elaboração de normas 
e políticas públicas. O debate público possibilita a instauração da ampla comunicação social, 
o intercambio de ideias, valores e informações, criando um ambiente politizado, que é 
defendido pelas correntes mais politizadas e academicamente mais rigorosas da bioética 
latino-americana.

Albany Ossege
Cátedra Unesco de Bioética e Programa de Pós-Graduação em Bioética, Universidade de 
Brasília, Brasília, Brasil.
ossege@terra.com.br


