
Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

1

Resumo: O artigo parte de uma perspectiva ecocêntrica, que 
não reduz a natureza a um estoque de recursos, mas a com-
preende como o ambiente de reprodução das condições para 
a vida. Essa visão é o ponto de partida da proposta da economia 
ecológica que defende que o mercado não consegue atribuir 
valor aos bens da natureza, porque os trata de uma maneira 
fragmentada, quando eles estão numa teia de interdependência 
ecológica que não é possível valorizar mercadologicamente. 
Essa visão ecocentrada da natureza como conjunto de serviços 
de sobrevivência da vida exige duas premissas: uma jurídica 
da inapropriabilidade da terra como solo e uma política do 
governo da natureza como algo comum. Essas premissas são 
a condição para verdadeiramente tornar possível uma gestão 
ecológica da crise ambiental.

Palavras-chave: ecologia, meio ambiente, recursos naturais, 
apropriação, governança, bem comum.

Abstract: The article presents an ecocentric perspective, 
without reducing nature to a stock of resources, but under-
standing it as an environment of reproduction of the condi-
tions for life. This vision is the starting point of the proposal 
of the ecological economy, which defends that the market 
does not manage to attribute value to the goods of nature, 
because it considers them fragmentized, when they are an 
interdependent ecological network, which cannot be valued 
by the market. This ecocentric vision of the nature as a set 
of services seeking the survival of life requires two premises: 
one juridical of the inappropriateness of the land as soil and 
the other political about the governing of the nature as a 
common good. These premises are the conditions that truly 
make possible the ecological management of the environ-
mental crisis.     

Keywords: ecology, environment, natural resources, appro-
priation, governance, common.

Inapropriabilidade da Terra como solo e o Governo 
da Natureza como algo comum, bases para uma 
Bioética Ambiental

Inappropriateness of the land as soil and the Governing of the 
Nature as Commons, basis to an Environmental Bioethics

Revista Brasileira de Bioética

José Roque Junges

Universidade do Vale do Rio 
dos Sinos (UNISINOS),  

São Leopoldo, RS, Brasil

w roquejunges@hotmail.com



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

2

Introdução

A crise ambiental é dos piores problemas que a humanidade já enfrentou 
e irá enfrentar de agora em diante, com todas as suas funestas consequências, 
para o equilíbrio dos ecossistemas e a sobrevivência dos seres vivos e humanos, 
principalmente das populações mais desprotegidas. A essa situação preocupante 
se acresce o agravante de que os efeitos destruidores dessa crise já são mani-
festos e comprovados, mas os governos colocam o foco em outros problemas 
que respondem aos interesses capitalistas da lucratividade fácil, desviando a 
atenção e não tomando as medidas necessárias para mitigar as consequências 
da destruição ecológica. Olhando para o cenário mundial e os governos que 
estão assumindo o poder em diversos países é muito desanimador ver que in-
cluem em suas propostas eleitorais medidas que regridem em questões eco-
lógicas, onde se tinham alcançado alguns avanços, e são eleitos. Vivemos tempos 
de cegueira e de retrocesso em políticas ambientais, quando os efeitos da crise 
estão se multiplicando.  

Diante desse quadro como se deve agir? Impõe-se a necessidade de con-
trapor reflexões e atividades que radicalizem as propostas de solução aos pro-
blemas ambientais. Existem tendências antropocêntricas de solução propondo 
processos produtivos com melhor sustentabilidade ambiental, mas sem questionar 
o modelo econômico, porque tem como foco os interesses do ser humano. Outras 
tendências são biocêntricas, porque focadas nos seres vivos a serem protegidos 
e preservados em áreas definidas que se apresentam como museus da natureza 
ou a serem defendidos como antropomorfizados, tomados em sua individualidade 
de seres com direitos, quando se tratam de animais de convívio humano. As duas 
soluções são insuficientes, uma porque privilegia prioritariamente os interesses 
humanos e a outra porque está focada na individualidade dos seres vivos e não 
na preservação de ecossistemas e por isso não é uma crítica radical ao sistema. 
A única proposta ecologicamente radical é o ecocentrismo, defendido pelos 
povos ancestrais e pelos pequenos camponeses pobres, que concebem a na-
tureza como sua casa e ambiente de sobrevivência e não como um estoque de 
recursos para produzir circulação comercial. Por isso em suas lutas, contra a 
introdução de projetos agrários, minerais, petroleiros e industriais, em seus am-
bientes de vivência, o que está em jogo é a preservação do seu ecossistema de 
vida onde convivem harmonicamente seres vivos e humanos e a defesa de uma 
diversa valorização da natureza (Martinez-Alier 2009). 

O artigo tem o objetivo de expor essa compreensão da natureza como casa 
e ambiente das condições para a vida e discutir duas exigências dessa visão que 
é, por um lado, o seu pressuposto teórico-jurídico da inapropriabilidade da terra 
e, por outro, a sua consequência prático-política sobre como se governa uma 
realidade, como a natureza, que é comum a todos e não propriedade de alguns  



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

3

Natureza como ambiente das condições vitais

Os povos ancentrais como os indígenas e os camponeses tradicionais têm 
uma compreensão da natureza como sua casa (oikos) que garante a sua so-
brevivência, como um fundo comum que gera as condições para a continuidade 
da vida. Os exploradores europeus que chegaram na América e todos os 
mercantilistas e capitalistas que se espalharam pelo mundo para auferir lucros 
da exploração dos recursos naturais dos territórios que invadiam, tinham e 
continuam tendo uma visão da natureza como estoque de bens para produzir 
circulação comercial. Essa distinção aponta para duas concepções de desen-
volvimento e de economia. 

 O modelo de economia ecológica de Georgescu-Roegen (1971) tem essa 
diferença no modo de se relacionar com a natureza e conceber o desenvolvi-
mento. O seu princípio básico é considerar a natureza como um limite aos 
processos produtivos, em contraposição com o atual sistema econômico para 
o qual a natureza não é um limite, mas um simples estoque de recursos a serem 
explorados para gerar mais valia. Esse enfoque é altamente reducionista porque 
situa a natureza como um elemento a mais ao lado de outros necessários ao 
processo produtivo, como o capital e o trabalho. Aqui é necessário perguntar 
aos economistas tradicionais qual é o sistema mais amplo que engloba tudo, é 
a economia ou é a natureza? Os que privilegiam o mercado dirão que a natureza 
é um subsistema da economia. A economia ecológica, ao contrário, defende que 
a economia é um subsistema do grande ecossistema da natureza de cujos 
serviços todos dependem inclusive a economia (Georgescu-Roegen 1971). 

Para a economia ecológica, a natureza é ao mesmo tempo um estoque de 
recursos naturais que produzem circulação comercial e um fundo de  condições 
vitais que oferece serviços para a continuidade da vida, como a produçao de 
oxigênio, a circulação da água, o clima e a temperatura ambiente adequada, a 
integração dos dejetos, a biomassa e as interdependências vitais. O estoque 
pode possibilitar circulação numa desejada proporção porque depende das 
necessidades dos processos produtivos. Por isso não concebe os limites da 
natureza. O fundo, ao contrário produz serviços numa proporção limitada, definida 
pelas condições ecossistêmicas e a biodiversidade que possibilitam esses 
serviços. O fundo está limitado tanto pela dimensão temporal como pelos con-
textos biofísicos, necessários para recuperar e manter os serviços que a natureza 
presta. O agentes econômicos reduzem o fundo a um puro estoque para produzir 
circulação, porque transformam os recursos naturais em produtos de troca 
comercial para gerar mais valía. A natureza como fundo, contudo, necessita ser 
mantida em suas condições vitais para que ela possa assegurar as suas funções 
de sustentabilidade ambiental (Georgescu-Roegen 1971). 



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

4

Essa redução da natureza a puro estoque de recursos e o esquecimento 
dos seus serviços para a reprodução da vida é a causa da grave crise ambiental 
com as suas consequências para a destruição da camada de ozônio, o aque-
cimento climático global, a desregulação do regime de chuvas, a elevação do 
nível do mar, o derretimento das calotas polares e dos glaciares, o completo 
desequilíbrio das interdependências bioquímicas e tróficas dos mares e todos 
os cursos de água. Todos esses fenômenos demonstram os desajustes e os 
desequilíbrios que o fundo de serviços da natureza está sofrendo.

Concebendo a natureza como estoque, a economia tradicional defende 
que o mercado é o melhor meio para atribuir valor monetário a esses recursos 
naturais. O problema é que os recursos não podem ser pensados fragmenta-
riamente, porque são interdependentes e se condicionam mutuamente em 
relação ao ecossistema ao qual pertencem, e a atribuição dada pelo mercado 
não consegue ter essa visão sistêmica do conjunto. O mercado não consegue 
atribuir valor aos serviços ecossistêmicos da natureza. Por isso não é eficiente 
para valorizar e preservar esses serviços indispensáveis à sustentabilidade. Ele 
só pode ser eficiente para atribuir valor a produtos manufaturados cuja escala 
ótima de produção é definida pela oferta e a procura. Ao contrário, os recursos 
naturais tanto abióticos (os combustíveis fosseis, os minerais, a água, a terra 
como superfície e a energia solar) quanto bióticos (todos os recursos renováveis 
dependentes da energia produzida pela fotossíntese e, de outro, os conjuntos 
ecossistêmicos indispensáveis para a sustentabilidade do sistema como um 
todo: o oxigênio, o clima, as chuvas etc) não podem ser definidos pelo mercado, 
porque eles são finitos e a escala sustentável de sua retirada depende desse 
limite e do conjunto das interdependências ecossistêmicas. Só a política e não 
o mercado pode definir a escala sustentável e a distribuição justa dos recursos 
naturais que são bens comuns de todo ecossistema humano e natural. Para a 
economia ecológica, ante recursos escassos e valiosos, como os naturais, a 
política deve definir a questão da escala sustentável de retirada e da distribuição 
equitativa. Só depois de definidas essas questões, pode entrar o mercado para 
dar uma atribuição eficiente aos recursos naturais. De saída os recursos naturais 
são bens fora do mercado, contudo uma vez definida a escala sustentável e a 
distribuição justa desses recursos, eles podem ser transformados em bens de 
mercado. Os seus preços dependem da definição da escala e da distribuição. 
Por isso não se pode estabelecer a escala sustentável de retirada dos recursos 
de acordo com os critérios da atribuição eficiente do mercado, porque eles são 
limitados. Por outro lado, não se pode definir a distribuição justa dos recursos 
pelo critério da atribuição eficiente, porque eles são exclusivos e rivais. Qual é 
então o critério para definir a escala da retirada e do uso dos recursos naturais: 
a sustentabilidade. Qual é o critério para organizar a distribuição desses recursos: 
a justiça. Portanto é necessário que os três objetivos da economia ecológica 
sejam definidos nesta ordem: primeiro a escala sustentável, em seguida a dis-



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

5

tribuição justa e depois a atribuição eficiente de valor aos recursos naturais pelo 
mercado. Nesse sentido, a economia ecológica é um modelo alternativo para 
definir a escala ótima sustentável, a distribuição justa e a atribuição eficiente 
dos recursos naturais. Por isso a economia ecológica defende que não se pode 
ter como foco o crescimento econômico ilimitado, mas a sustentabilidade do 
meio ambiente que engloba tudo inclusive o mercado e o sistema econômico 
(Daly, Farley 2008). 

Essa argumentação da economia ecológica traz como princípio ético a 
exigência da não apropriação absoluta da natureza, porque ela não é sim-
plesmente um estoque de recursos apropriáveis. Essa premissa ética pode 
ser expressa no princípio teórico-jurídico defendido por Zarka (2015) da 
inapropriabilidade da terra como solo, por ser o suporte dos recursos naturais 
tanto bióticos quanto abióticos e, portanto, da natureza.

Princípio da Inapropriabilidade da Terra como solo

Segundo Zarka (2015), existem três modelos de apropriação da terra como 
solo: a propriedade, a conquista e a superexploração. A apropriação individual 
do solo foi um dos primeiros institutos jurídicos da modernidade, servindo de 
fundamento para a independência e autonomia da individualidade burguesa 
contra a nobreza e de base para o desenvolvimento do nascente capitalismo. A 
doutrina do direito de Kant explicita a abrangência dessa propriedade do solo: 

O solo deve ser considerado em relação a tudo o que nele se move, como 
substância, concebido como somente inerente a ele, também, em sentido teórico, 
os acidentes que não podem existir fora da substância. Assim, em sentido prático, 
o que se move sobre o solo não pode ser bem para qualquer um, se não se 
admitisse previamente que existe a possessão jurídica sobre o solo (Kant 1966, 
p. 72-73). 

Portanto a propriedade não é apenas sobre o solo, propriamente dito, mas 
tudo o que se move sobre ele. Essa concepção tem implicações sérias sobre a 
questão da natureza como ambiente das condições de reprodução da vida, 
porque está na base da redução da natureza a recursos naturais disponíveis 
que o proprietário do solo tem o direito de fazer com eles o que ele quiser, não 
importando se isso acarretará a destruição do ecossistema ali presente.

Fundado nesse primeiro modelo jurídico de apropriação do solo existe um 
segundo que é a conquista (Zarkha 2015), cujo estatuto foi justificado por Hugo 
Grotius (1625), com a argumentação da guerra como defesa do território e 
aquisição de novas terras. Outro modo de ocupação violenta de terras foi o 
colonialismo e o imperialismo que Kant (1966) considerou modos injustos de 



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

6

aquisição do solo. A alegação que justificava essa ocupação era permitir que, 
os assim chamados selvagens, pudessem ascender ao estado de sociedade, à 
civilização e à verdadeira religião, superando o puro estado da natureza. Francisco 
de Vitoria (1532), defendeu a conquista espanhola da América por motivo do 
direito de tutela sobre os índios que abrangia tanto a propriedade sobre os seus 
bens quanto sobre as suas pessoas.

Um terceiro modo de apropriação da terra é a superexploração ((Zarka 2015). 
Até os tempos modernos as intervenções dos seres humanos na natureza eram 
limitadas e não havia destruição porque ela conseguia equilibrar-se e recuperar-
se depois da passagem dos humanos. Com os avanços tecnológicos e a acele-
ração capitalista, os humanos adquiriram um poder desproporcional, transformando 
a terra em sua totalidade em objeto de domínio e exploração. Assim a superex-
ploração tornou-se uma forma de apropriação da terra, mudando a relação do 
ser humano em relação a ela. Ele não se sente fazendo parte da natureza, mas 
senhor absoluto da terra. Esse senhorio veio através da técnica. Heidegger8 
expressou essa dinâmica, quando chamou essa forma de apropriação de Gestell, 
a tecnologia como uma forma de captura. O apresamento ou a captura são a 
essência da técnica, impossibilitando que o ser humano tenha uma compreensão 
da natureza como ecossistema das condições de vida, porque a técnica tornou-
se o seu ambiente pelo qual domina a natureza como recursos naturais.

 Ante um quadro de crescente destruição ambiental é necessário questionar 
e superar as formas de apropriação extrativistas que reduzem a natureza a re-
cursos naturais, propondo, segundo Zarka (2015), o princípio ético, com impli-
cações jurídicas, da inapropriabilidade da terra como solo. Por que defender a 
tese da não propriedade da terra? Pode parecer uma proposta muito radical e 
utópica. Para crises globais e sistêmicas, contudo, são necessárias soluções 
radicais que vão ao âmago do problema. A proposta não significa que não possa 
haver nenhuma propriedade sobre solo, mas essa propriedade nunca poderá 
ser absoluta. Por que? 

O problema na base das diversas formas extrativistas de apropriação é a 
própria compreensão da terra como solo. Para a visão que sustenta o direito à 
propriedade, o solo terreno é apenas a superfície inerte do espaço ocupado 
pelos objetos e seres que o povoam. Por isso Kant defendeu que a propriedade 
incluía não só o solo, mas os seres móveis e os objetos imóveis que existem 
sobre ele. Nessa concepção não existe uma interação entre o solo e os seres 
que ocupam o seu espaço. A relação entre eles é totalmente externa e de jus-
taposição, porque é necessário ocupar um espaço, estar em algum lugar. Essa 
relação externa acontece nos lugares criadas pelo ser humano, como pode ser 
a relação entre a superfície da casa e os utensílios que ocupam o seu espaço. 
Mas não se pode aplicar essa visão à terra como solo em sua conexão com os 
seres vivos que a habitam.    



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

7

Zarka (2015) fundamenta fenomenologicamente o princípio da inapro-
priabilidade da terra, na filosofia de Husserl (1989), partindo da compreensão 
da terra solo como extensão do corpo, base para qualquer experiência humana, 
e, portanto, não passível de apropriação, pois na percepção do corpo existe 
uma relação pré-originária com a terra, segundo Husserl. Para superar a 
perspectiva egológica da fenomenologia, Zarka (2015) recorre também a 
Levinas (1980) para introduzir a alteridade, como algo originário da experiência 
humana, anterior a qualquer subjetividade. A terra como contexto da alteridade 
faz parte dessa base originária da experiência humana. O problema da fun-
damentação fenomenológica é o seu enfoque antropocentrado que está na 
base de toda apropriação humanamente interessada. Por isso a fenomenologia 
não é caminho mais apropriado para dar consistência ao princípio da inapro-
priabilidade da terra. É necessário buscar uma explicação ecocentrada e, 
portanto, fundada na ecologia. A teoria da biosfera e de gaia pode fornecer 
essa fundamentação.

O mineralogista russo Wladimir Vernadsky ((1986) deu os primeiros passos 
para uma compreensão ecossistêmica da terra através de uma explicação 
biogeoquímica da crosta terrestre, apontando para a importância das pro-
priedades físicas e químicas do solo para a situação climática e o desenvol-
vimento da vida na terra. Para Vernadsky, a biosfera compreende a superfície 
terrestre ocupada pelo fenômeno da vida que não é algo exterior e acidental 
a ela, mas intimamente ligada à sua evolução. A vida tem um laço estreito 
com o solo, fazendo parte do seu mecanismo. Assim a vida e toda matéria 
vivente estão numa simbiose indivisível com a terra, conformando o meca-
nismo da biosfera. Por isso a vida caracteriza-se pela sua ubiquidade em toda 
terra e sua capacidade de ocupar qualquer lugar, mesmo os desertos mais 
cáusticos e os glaciares mais inclementes. Essa difusão e multiplicação pro-
digiosas são manifestações terrestres da energia geoquímica da vida presente 
na biosfera, identificada com a superfície terrestre ocupada por diferentes 
elementos vitais que transformam as radiações solares em energia ativa para 
a vida (Ghilarov 1995). 

Portanto, as manifestações vitais não são um fenômeno externo e fortuito 
à terra, mas existe uma simbiose entre solo e a vida. A superfície terrestre não 
é o espaço material ocupado acidentalmente pelos seres vivos que ali habitam, 
ao contrário, a terra como solo conforma as condições bióticas e abióticas em 
íntima relação com a vida que ali se desenvolve. Para essa compreensão, o 
solo conforma o ambiente de reprodução das condições de vida, pois a terra 
é o suporte vital de qualquer ecossistema. Em outras palavras, a terra como 
solo é a membrana e a pele da natureza onde acontecem as trocas vitais, não 
sendo possível separa-las. 



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

8

A visão que separa dicotomicamente o solo e a vida, fundamenta a apropria-
ção absoluta da terra, reduzida a superfície e o que se move sobre ela, justificando 
redução da natureza à puro estoque de recursos apropriáveis. Só será possível 
recuperar uma compreensão da natureza como casa e ambiente de reprodução 
das condições vitais se a terra como solo for considerada e tratada em simbiose 
com a vida. Se essa premissa é aceita, não poderá haver apropriação absoluta 
sobre a terra, porque a sua propriedade será relativizada ante à comum susten-
tabilidade ambiental. Com isso se coloca a questão de como ter a gestão da 
natureza como um serviço comum a todos os seres vivos e não apenas objeto 
de apropriação de recursos naturais por parte dos seres humanos?

O Governo da Natureza como Comum

Na tradição liberal, a propriedade comunitária de recursos naturais foi 
sempre criticada, porque levaria a sua exaustão, já que, cada um, busca apenas 
o seu próprio interesse. Hardin (1968), em um célebre artigo, analisava o que 
ele chamava de tragédia do comum, tendo como modelo o acesso de todos 
a pastagens comunitárias. Ele examinava essa situação a partir de um pastor 
que recebe benefícios diretos para seus animais do uso da pastagem comu-
nitária e sofre os custos do seu esgotamento devido ao uso excessivo. Nesse 
contexto ele seria levado racionalmente a aumentar o número de animais, 
porque auferiria maior benefício, enquanto que os custos do uso seriam par-
tilhados com todos. 

Por isso é uma tragédia. Cada homem está ligado a um sistema que o 
compele a aumentar o seu rebanho sem limites, num mundo que é 
limitado. Ruina é a destinação que todo homem termina, quando cada 
um procura o seu próprio interesse numa sociedade que acredita no 
acesso livre ao comum (Hardin 1968, p. 1244). 

A tragédia acontece por causa do crescimento populacional e do modo 
como seres humanos organizam a extração dos recursos, levando ao esgo-
tamento. Essa situação comporta, como solução, dois regimes de propriedade: 
centralização da propriedade pública no Estado (nacionalização) ou a gestão 
pela propriedade privada (privatização). Para Hardin (1968), a propriedade 
particular e a propriedade pública dos recursos naturais são os únicos cami-
nhos para impedir o depauperamento da natureza comum.

Ostrom (1990) se opôs criticamente a essa análise de Hardin, demonstrando 
com pesquisa empírica de casos concretos de pastagem, de floresta, de irrigação, 
de pesca, em que a propriedade comunitária pode ser um caminho de gover-
nança racional não exaustiva de bens comuns da natureza. Ela afirma que é uma 
panaceia pensar que os únicos dois caminhos para regular o uso dos recursos 



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

9

naturais sejam o Mercado ou o Estado. Existem importantes situações em que 
a própria comunidade organiza bem a gestão de seus recursos, para as quais o 
mercado e o governo não são meios adequados para garantir a sua valorização 
e distribuição. O tipo de gestão, segundo Ostrom (1990), será determinado pela 
natureza do problema sobre como e a quem assignar recursos naturais. Essa 
definição depende de uma análise do sistema socioambiental onde se encontram 
esses recursos. Em outras palavras qual é o sistema de governança comum e 
o sistema de recursos naturais da comunidade em questão. Tratam-se de dois 
subsistemas do sistema socioambiental que regem a gestão dos recursos. 

Tendo presente esses dois subsistemas, Ostrom (2012) apresenta alguns 
princípios design da gestão comunitária de recursos naturais. Eles são chamados 
de design, porque não são fruto de propostas teóricas, mas da pesquisa empírica 
sobre a armadura estrutural da gestão de casos concretos exitosos. Em primeiro 
lugar precisam estar claras as fronteiras dos recursos e dos seus usuários para 
que fique transparente a abrangência e o alcance das regulações acordadas. É 
necessário explicitar os atores do sistema de governança dos recursos, que tipo 
de instituições governamentais e não governamentais estão implicadas. Por 
outro lado, é preciso pensar no regime de direitos de propriedade presentes no 
caso e como será feito o monitoramento do cumprimento das regulações, de-
cididas conjuntamente, e quais seriam as sanções para o descumprimento. Os 
benefícios auferidos pelo uso dos recursos devem ser proporcionais aos custos 
assumidos devido ao seu desgaste. Devem existir meios acordados para a so-
lução dos conflitos. Por fim é necessário definir as características ambientais 
das unidades de recursos, se são pastagens ou árvores, cursos de água ou 
peixes. Depois explicitar os atributos dos diferentes tipos de atores implicados 
no acesso aos recursos, quais são as suas características socioeconômicas, 
qual é a sua história no uso desses recursos, se eles estão próximos ou mais 
afastados dos recursos, que tipo de liderança está presente no local. Três as-
pectos são centrais para o bom andamento da gestão comunitária dos recursos: 
a definição das fronteiras dos usuários e dos recursos, a congruência com as 
suas condições locais e ambientais e o monitoramento da situação dos recursos 
e das ações dos usuários (Ostrom 2012).

Ostrom (2012) levanta algumas questões: se diferentes tipos de recursos, 
como pastagem ou pescaria, requerem diferentes regulações para sua gestão 
e, por isso, diferentes modelos de interações e de resultados que se podem 
esperar da governança comum dos recursos; casos particulares podem neces-
sitar, para o bom funcionamento de regulamentos, de intervenções externas de 
instituições governamentais ou não ou os próprios arranjos internos podem 
desenvolver a boa governança sem a ajuda externa; até que ponto o modelo de 
gestão de recursos comuns é robusto e sustentável a longo prazo para enfrentar 
distúrbios internos e externos. 



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

10

Existe uma questão de fundo que interessa à linha de reflexão desenvolvida 
neste artigo e da qual Ostrom (2012)  é consciente: se esse modelo de gestão 
comum de recursos naturais, pesquisado em pequenas experiências comuni-
tárias locais seria factível em grande escala, quando se tratam de grandes uni-
dades de recursos naturais, como, por exemplo, a gestão de um ecossistema.  

Tendo presente a distinção, proposta pela economia ecológica, entre na-
tureza como estoque de recursos apropriáveis e a natureza como serviços 
vitais para reprodução da vida, Ostrom responde a uma terceira via de apro-
priação de recursos: a comum que não se identifica nem com a privada nem 
com a estatal. Nesse sentido é um avanço em relação ao tipo de gestão do 
estoque de recursos, mas não deixa de reduzir a natureza a recursos naturais. 
Fica a questão: como deveria ser a gestão coletiva da natureza comum como 
ambiente das condições para a vida?

Cosmopolitismo: A pertença comum à natureza e à 
humanidade

Para responder a essa questão é necessário juntar as contribuições de 
Ostrom da gestão do comum e de Zarka da inapropriabilidade da terra como 
solo. De entrada impõe-se definir o que significa comum? 

Comum pode ser o conjunto de bens que os indivíduos querem apropriar-
se para seu proveito, sendo necessário definir os critérios de sua distribuição 
ou o comum pode designar a realidade maior que engloba esses indivíduos, 
a totalidade a qual eles pertencem, não podendo ser apropriada, mas sendo 
a sua pertença. Assim existe o comum de apropriação (os recursos naturais 
comuns) e o comum de pertença (a natureza comum como ambiente vital). 
Se é possível falar de uma gestão do comum, então deveria ser possível dis-
tinguir entre uma gestão da apropriação do comum e uma gestão da pertença 
comum. Ostrom desenvolveu muito bem o primeiro tipo de gestão e Zarka põe 
os fundamentos para o desenvolvimento da gestão da pertença.

A inapropriabilidade da terra define a nossa relação originária com a terra-
solo: a terra não nos pertence, somos nós que pertencemos a ela, porque 
dependemos dos seus serviços. O vínculo revela uma pertença e uma solida-
riedade com todo mundo vivente, não somente no sentido biológico, mas 
também moral e jurídico. Essa constatação está acima de qualquer apropriação, 
isto é, a terra é inapropriável por princípio, porque ela é o suporte vital dos 
seres viventes(Zarka 2015). 

A inapropriabilidade conduz a uma substituição da apropriação da terra 
por uma relação originária de pertença ao mundo vivente e a terra. A pertença 



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

11

comum é o fundamento moral da responsabilidade de todo ser humano para 
com a terra. Mas existe igualmente um fundamento jurídico para a inapropria-
bilidade que não se opõe a propriedade privada ou pública, mas pode subme-
tê-las a normas jurídicas de preservação da terra como solo, base para a 
existência da humanidade e todos seres viventes. Assim a inapropriabilidade 
adquire status de princípio fundamental do direito cosmopolita e dá um novo 
sentido ao próprio conceito de cidadão do mundo. Esse direito cosmopolita 
está acima de qualquer direito estatal. A inapropriabilidade da terra inclui o 
princípio da hospitalidade a todo ser humano e ser vivente. Seu conjunto de-
finiria a responsabilidade cosmopolita para com a natureza e a humanidade, 
pois a terra inapropriável é o correlato da humanidade e o fundamento da 
integridade de todo mundo vivente (Zarka 2015).

Definido o princípio da responsabilidade moral e jurídica da nossa pertença 
comum, como humanidade, à natureza e à terra seu suporte, como conceber a 
gestão dessa pertença comum? Esse é o grande desafio que a humanidade terá 
que enfrentar para que possa ter futuro e ter criatividade e inteligência para 
encontrar formas jurídicas e políticas dessa gestão da pertença comum. 

 Considerações finais

A crise ambiental assume formas sempre mais drásticas e ameaçadoras, 
obrigando a pensar mais em profundidade o problema e a ter a coragem de 
propor soluções radicais que vão à raiz do problema. Passou o tempo das 
medidas de contemporização, porque a natureza não aguenta mais as intro-
missões humanas em seu equilíbrio, que aos poucos estão chegando aos seus 
limites. A humanidade poderá acordar tarde aos efeitos destruidores de ree-
quilíbrio de homeostase da biosfera. Ela precisa começar a se dar conta que 
ela pertence à natureza e não o contrário, reduzindo a natureza a recursos 
naturais que os seres humanos se apropriam. Para isso, a sociedade terá que 
redescobrir a centralidade da natureza como algo comum, que é base para 
sua sobrevivência, e como consequência defender juridicamente a sua ina-
propriabilidade, como ambiente de reprodução das condições vitais de todos 
seres vivos.

Referências bibliográficas

1. 	 Daly H, Farley J. Economia Ecológica. Princípios e Aplicações. Lisboa: Instituto Piaget, 2008.

2. 	 Georgescu-Roegen N. The Entropy Law and Economic Process. Cambridge (MA): Harvard 
University Press, 1971.

3. 	 Ghilarov AM. Vernadsky Biosphere Concept: An Historical Perspective. The Quarterly 
Review of Biology 1995, 70(2): 193-203.



Junges. Rev Bras Bioética 2017;13(e2):1-12Artigo Original

12

4. 	 Grotius H. De Iure Belli ac Pacis, 1625.

5. 	 Hardin G. The Tragedy of the Commons. Science 1968, 162: 1243-1248.

6. 	 Heidegger M. Die Frage nach der Technik. In: Vorträge und Aufsätze. Tübingen: Günther 
Neske Pfullingen, 1959. 

7. 	 Huserl E. “L’Arche-originaire Terre ne se meut pas” Traduction Didier Franck in La Terre 
ne se meut pas, Paris: Minuit, 1989. 

8. 	 Kant I. Metaphysik der Sitten. Erster Teil: Anfangsgründe der Rechtslehre. Hamburg: Ver-
lag von Felix Meiner, 1966.

9. 	 Levinas E. Totalidade e Infinito. Lisboa: Edições 70 Ltda. 1988.

10. 	Martínez Alier J. O Ecologismo dos pobres. São Paulo: Editora Contexto, 2009.

11. 	Ostrom E. Governing the Commons. The evolution of Institutions for colletive Action. New 
York: Cambridge University Press, 1990.

12. 	Ostrom E. The Future of the Commons: Beyond Market Failure and Government Regula-
tion. With contribution from Christina Chang, Mark Pennington, Vlad Tarko. London: The 
Institute of Economic Affairs, 2012.

13. 	Vernadsky W. The Biosphere. Oracle (Ariz.): Synergetic Press, 1986.

14. 	Vitoria F. De Iure Belli Hispanorum in Barbaros, 1532.

15. 	Zarka YC. O destino comum da Humanidade e da Terra. São Leopoldo: Ed. Unisinos, 2015

 Recebido em: 26/04/2017. Aprovado em: 16/08/2017.


