
 

10.26512/pl.v13i30.54853 

 

 

SOCIEDADE 
DANIFICADA 

o mundo em disputa de Marcia 
Tiburi 

 

 

Pablo Vinícius Dias Siqueira
1
 

Universidade Federal de Uberlândia 

  

 
1 Doutor em Teoria Literária e Literatura Comparada pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). 
Professor Colaborador da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 
E-mail: pablodiassi@gmail.com. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/4081678197152982. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8568-731X. 

https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.51006
mailto:pablodiassi@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/4081678197152982
https://orcid.org/0000-0002-8568-731X


 

279 

 

 

 

RESUMO: A resenha em questão concentra-se em pensar o ensaio Mundo em disputa: design de mundo e 

distopia naturalizada (2024), da filósofa, escritora e artista visual Marcia Tiburi a partir de dois conceitos que são 

desenvolvidos ao longo do presente texto e que importam muito para as ideias em curso – o conceito de mundo 

e o conceito de patrirracial capacitalista. Para tanto, entre o utópico e o distópico, pensa-se parte do contexto 

social e político que motivou Tiburi a elaborar tais ideias e, de modo colateral, faz-se uma aproximação entre 

Mundo em disputa e outros livros da filósofa, por exemplo, Como derrotar o Turbotecnomachonazifascismo 

(2020). Tendo em mente os limites constitutivos da resenha, o presente texto não preza pela rigidez sistêmica, 

mas, sim, pela intencionalidade ensaística e dialógica em torno do pensamento de Marcia Tiburi.        

Palavras-chave: Marcia Tiburi. Mundo em Disputa. Mundo codificado. Filosofia Contemporânea. Distopia.   

 

ABSTRACT: This review focuses on philosophize with the essay Mundo em disputa: design de mundo e 

distopia naturalizada (2024), by philosopher, writer and visual artist Marcia Tiburi, with  two concepts in mind, 

specifically, both are developed throughout this essay and are very important for the ideas in progress – the 

concept of world and the concept of patrirracialcapacitalista. For this purpose, between the utopian and the 

dystopian, we consider part of the social and political context that motivated Tiburi to develop such ideas and, 

collaterally, we make an approximation between the reviewed book and others essays by the philosopher, for 

example, Como derrotar o Turbotecnomachonazifascismo (2020). Bearing in mind the constitutive limits of the 

review, this paper does not value systemic rigidity, but rather essayistic and dialogical intentionality around Marcia 

Tiburi's philosophy. 

Keywords: Marcia Tiburi. Mundo em Disputa. Codified world. Contemporary philosophy. Dystopia.  

  



 

280 

 

***** 

 

Um mundo sem alteridade, sem subjetividade, sem filosofia e sem poesia, sem arte e sem amor. 

É contra um mundo assim que o mais recente ensaio da filósofa, escritora e artista visual Marcia Tiburi 

se coloca. Mundo em disputa: design de mundo e distopia naturalizada, publicado em 2024, parte de 

graves constatações que a filósofa faz ante à naturalização e resignação diante do que há de pior para a 

vida humana. Trata-se das forças que levam a uma aceitação inerte da produção de impossibilidades e 

frustrações que é vertida em uma política de condicionamento a tudo que prosta o ser humano e exaure 

os sentidos da vida, tornando o vazio o único sentido que lhe é próprio. Tiburi prova essa inversão de 

sentido identificando, justamente, o uso degradante da linguagem por parte daqueles que tentam 

corromper o pensamento crítico e ocultar o fato de que disputas conceituais são disputas políticas e 

ideias movem o mundo. Trata-se de quem pode disputar os vários níveis do mundo da política, qual 

discurso pode disputar o lugar de verdade em um mundo negacionista e, sobretudo, quem, de maneira 

alienada, é colocado em disputa contra quem?         

O mundo torna-se, conceitualmente, um não-lugar onde não há pertencimento, um lugar que 

transborda somente inadequação e invariabilidade como termômetros dessa coisa caduca e sórdida 

que leva o nome de normalidade; um lugar onde o cotidiano não é capaz de criar contemplação, 

espanto, reflexão, prazer, sentido, ou seja, vida como obra de arte. Um cotidiano propositalmente 

construído apenas com angústia, aflição, trabalho, cansaço, sofrência e perversão. Trata-se de uma 

sociedade danificada contida em um mundo totalmente corrompido. Portanto, estamos em guerra: 

uma guerra contra a subjetividade promovida pela indústria cultural, a qual nos persuade a crer que o 

conforto reside na ausência de reflexão. Consequentemente, a dormência do pensamento reflexivo nos 

deixa insensíveis ao desconforto de viver em um mundo excessivamente simplificado. 

Na contramão desse mundo, Tiburi percebe questões contemporâneas tão graves quanto 

pusilânimes. Desde “o mundo enquanto alteridade indedutível no horizonte da complexidade e da 

compreensibilidade” (Tiburi, 2024, p. 97) – que atravessa a filosofia de ponta a ponta – até o “princípio 

de obscurantismo e a geometria variável do ódio num mundo criptografado” (Tiburi, 2024, p. 125) – 

que alcança e mesmo ultrapassa Vilém Flusser e Pierre Lévy com, respectivamente, O mundo 

codificado (2007) e Cibercultura (2021). Tudo isso, considerando a obra de Tiburi, chega a ser 

autorreferencial por abordar à ética, à vida cotidiana e à vida virtual – temas que Tiburi investiga há 

mais de uma década, desde que publicou ensaios como Olho de vidro (2010) e Filosofia prática (2014).  



 

281 

Em termos introdutórios, para Tiburi, o mundo em disputa aglutina, por colisão, vários mundos 

despedaçados, por isso a ideia de globalização enquanto cacotopia, termo que dá conta do 

despedaçamento das subjetividades e que 

 

[...] pretende a totalidade e a aceitação como inevitável. Trata-se de uma guerra contra 

a subjetividade promovida pela indústria cultural, ela mesma o aparelho produtor e 

reprodutor da mentalidade capitalista. A distopia é o conceito da vez, a ser vivido 

diariamente como forma do mundo que avança para a cacotopia universal (Tiburi, 

2024, p. 153). 

 

Essa cacotopia universal nada mais é que o estado atual do capitalismo camuflado em suas 

expressões involutivas, como o estado neoliberal ou o pós-capitalismo. Projeto do capitalismo é, em 

primeira e última instância, a destruição do mundo no qual vivemos. Na verdade, no mundo em que 

ainda sobrevivemos, para espanto e gozo daqueles que sustentam esse sistema de opressão. Dos 

mundos mais evidentes dentro desse mundo em disputa está “o mundo codificado como mercadoria” 

(Tiburi, 2024, p. 115) o que implica necessariamente na 

 

uniformidade e o reconhecimento pelos indivíduos pertencentes, que são os herdeiros 

das informações que codificam o mundo. Esse conjunto de informações organizadas 

num jogo (a linguagem lógica em um espaço lógico), ou seja, em uma codificação que 

produz ação, será repetido por cada indivíduo, e a função individual dentro do jogo é 

mediar uma informação. A informação é mais importante que os corpos que a 

transmitem, pois ela é o próprio sistema, uma engrenagem sem vida que ocupa o 

espaço da vida para reproduzir sua estrutura e sua lógica (Tiburi, 2024, p. 120).  

 

É nesse contexto de guerrilha teórica que um mundo de conceitos prévios, como mundo 

codificado, encontra com um mundo carente de conceitos mais próprios. Conceitos que precisam 

escapar da esfera eurocêntrica do pensamento. Em diálogo com o conceito de 

turbotecnomachonazifacismo, que dá nome ao conjunto de ensaios publicados em 2020, Tiburi 

dimensiona o conceito de patrirracialcapacitalista que, em termos de design de pensamento, delineia a 

“destruição do mundo enquanto o transforma em mercado da catástrofe” (Tiburi, 2024, p. 251). 

Segundo Tiburi, aqueles com pensamento e ação definidos pelo patrirracialcapacitalista são “psicopatas 

que rondam a nossa casa munidos de todas as armas que podem ser usadas numa guerra híbrida 

infinita” (Tiburi, 2024, p. 33). Eles são seres sem escrúpulos que já estão ou farão de tudo para chegar 

“no topo de uma cadeia em cuja base estão os miseráveis devorados pela fome e pela necessidade, os 

que têm menos chance de se proteger nos espaços da cadeia aprisionante do sistema (Tiburi, 2024, p. 

33). Os patrirracialcapacitalistas, ou PRCCs, escondem “não só a falta de amor aos outros, mas também 

a falta de amor a si mesmo. A falta de erotismo, no sentido genérico de disposição para a vida, revela 



 

282 

o gozo com a morte em sua fase viciada. A aniquilação de tudo e a autoaniquilação entregam-se ao 

abismo” (Tiburi, 2024, p. 33). 

O tipo social identificado nesse conceito é um predador capital, um devorador de mentes, um 

produtor e reprodutor de violências físicas e simbólicas que deseja, por meio do cotidiano mais 

alienado, por meio da política institucional e, claro, por meio da dor do outro infligida com a 

dominação dos meios de produção e dos meios de comunicação de massa, a perpetuação da exclusão, 

da indiferença e do sofrimento. Esse tipo social atualiza as ideias e os comportamentos de misoginia, 

homofobia, aporofobia, racismo, nazismo e odeia qualquer pensamento mais elaborado, mais 

sofisticado, mais inteligente. Odeia quem é capaz, ao mesmo tempo, de apresentar o ser humano que 

se rebela contra a naturalização, o ser humano como de fato é – tão diferente e tão diverso – e incluir, 

sobretudo no campo político, noções como raça, gênero, idade, plasticidade e sexualidade.       

Esse tipo social investe na violência verbal e na violência epistemológica, que causam mera 

identificação em um mundo virulento e carente de pensamento crítico. Investem também na violência 

do espetáculo que vai desde o ridículo que é causar constrangimento com arma de fogo de porte ilegal, 

até a violência político-partidária, que provoca o pior nível de agressão, ao lançar projetos de lei que 

multam em até dezessete mil reais quem entregar alimentação às pessoas em situação de rua ou que 

criminalizam vítimas de estupro ao equiparar o aborto legal ao crime de homicídio. Com intuitos 

sempre autoritários, elitistas e conservadores, esse tipo exibe propositalmente uma dificuldade imensa 

e falseada de perceber e admitir a diversidade e, ao mesmo tempo, a autocontradição – quando a 

contradição em um discurso ou postura extremista é constatada, imediatamente, surge uma falsa 

justificativa da contradição a partir de um preconceito, de uma outra mentira, de uma desinformação 

que acabam por revelar a automação que caracteriza esse raciocínio que, por definição, é redundante, 

como são redundantes lemas como deus, pátria, família. O mundo em que vivemos agora é disputado 

por esse tipo, por esse perfil. Cabe a quem pensa diferente, para não se igualar e também para se 

proteger, a disposição e o esforço para 

 

[...] compreender uma codificação para interagir com ela ou ultrapassá-la, para ficar 

dentro de um mundo ou ir além dele, entende-se que o mundo patrirracialcapacitalista 

funciona como codificação. Ele se sustenta na medida em que é interiorizado, aceito 

e validado pelos corpos que usa para se manter. O realismo patrirracialcapacitalista 

propõe que o único jogo a ser jogado é o da aceitação de sua norma reguladora da 

vida. Talvez a infelicidade desse mundo, expressa na onda do que vem sendo 

chamado de depressão e na sensação de perda de sentido, derive da impossibilidade 

de sair desse circuito (Tiburi, 2024, p. 120).  

 

Uma das saídas apresentadas por Tiburi para esse circuito sinistro é justamente a ação do 

questionamento, a coragem de contestar as estruturas de poder e as narrativas que legitimam o 



 

283 

sofrimento como norma. Entre as ideias de mundo, os dramas da linguagem, as vertigens do 

contemporâneo e a entrega árdua à criação de conceitos, Tiburi merece reconhecimento por conseguir 

equalizar tudo isso e ainda estabelecer, dentro e fora do mundo filosófico, rupturas com a lógica 

dominante, convocando o leitor a transgredir sentimentos de inferioridade e inadequação enquanto 

formas de prisão, apresentando, de outro modo, a possibilidade de pensar, sentir e experimentar um 

mundo mais justo e mais humano. Quiçá mais feliz.  

 

 

 

Resenha recebida em: 02/06/2024 

Resenha aceita em: 09/10/2024 

Resenha publicada em: 28/10/2024 

  



 

284 

REFERÊNCIAS 

 

 

FLUSSER, Vilém. O mundo codificado: por uma filosofia do design e da comunicação. Trad. de 

Raquel Abi-Sâmara. São Paulo: Cosac Naify, 2007. 

LÉVY, Pierre. Cibercultura. Trad. Carlos Irineu da Costa. São Paulo: Ed. 34, 2021.  

TIBURI, Marcia. Filosofia prática. Rio de Janeiro: Record, 2014.  

TIBURI, Marcia. Mundo em disputa: design de mundo e distopia naturalizada. Rio de Janeiro: Record, 

2024.  

TIBURI, Marcia. Olho de vidro – a televisão e o estado de exceção da imagem. Rio de Janeiro: Record. 

2010. 

TIBURI, Marcia. Como derrotar o Turbotecnomachonazifascismo. Rio de Janeiro: Record, 2020. 



 

 


