
 

10.26512/pl.v13i28.54189 

 

 

A TEORIA 
NATURALISTA DOS 

NOMES NO CRÁTILO 
DE PLATÃO 

 

THE NATURALIST THEORY OF NAMES IN PLATO'S 
CRATYLUS 

 

Eduardo Freitas Nascimento1 
Universidade Federal de Goiás 

  

 
1 Mestrando em Filosofia pela Universidade Federal de Goiás (UFG). 
E-mail: eduardofreitas@discente.ufg.br. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/9949877284639409. ORCID: https://orcid.org/0009-0000-0753-6340. 

https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.51006
mailto:eduardofreitas@discente.ufg.br
http://lattes.cnpq.br/9949877284639409
https://orcid.org/0009-0000-0753-6340


 

309 

 

 

 

RESUMO: Este artigo visa realizar uma análise detalhada da obra Crátilo, de Platão, propondo que ela se 

organiza segundo um padrão dialético, no qual o filósofo se esforça para refutar duas posições filosóficas 

inadequadas: a de Eutidemo e a de Protágoras. Identificamos que o problema central dessas teorias reside nos 

seus alicerces ontológicos: os dois pensadores articulam um mundo onde não há critérios lógico-ontológicos que 

governem o uso da linguagem. Platão critica essas posições, expondo suas consequências indesejáveis, sobretudo, 

nos domínios ético e epistemológico. A tese principal deste artigo é que Platão se esforça para delinear, em 

contraste com essas duas teses excêntricas, um projeto filosófico mínimo que permita a tipificação dos seres em 

diferentes categorias, segundo propriedades objetivas e duráveis (εἴδη, “formas”). Tal projeto visa fundamentar 

a viabilidade metodológica da linguagem, da dialética e da ética. 

Palavras-chave: Platão. Crátilo. Linguagem. Categorização. Forma. 

 

ABSTRACT: This article aims to conduct a detailed analysis of Plato’s work Cratylus, proposing that it is 

organized according to a dialectal pattern in which the philosopher strives to refute two inadequate philosophical 

positions: those of Euthydemus and Protagoras. We identify that the central problem of these theories lies in 

their ontological foundations, as both articulate a world devoid of logical-ontological criteria governing the use of 

language. Plato criticizes these positions, exposing their undesirable consequences, particularly in the ethical and 

epistemological domains. The main thesis of this article is that Plato endeavors to delineate, in contrast to these 

two eccentric theses, a minimal philosophical project that allows for the typification of beings into different 

categories, in accordance with objective and enduring properties (εἴδη, “forms”). This project aims to support 

the methodological viability of language, dialectics, and ethics. 

Keywords: Plato. Cratylus. Language. Categorization. Forms. 

  



 

310 

 

1 As doutrinas de Eutidemo e de Protágoras 

 

O Crátilo é um diálogo em que Platão discorre sobre a “corretude dos nomes” (ὀνόματος 

ὀρθότης, 383a3). Queremos expor uma modesta análise desse diálogo, uma que seja capaz não 

somente de conferir unidade à obra, mas de responder à pergunta “Por que Platão escreveu o Crátilo?”. 

Nessa obra, vemos Platão se engajando em um debate dialético com outras propostas filosóficas de seu 

tempo. Platão estava preocupado com a disseminação de algumas teses extravagantes que carregavam 

em si pressupostos metafísicos completamente avessos àquilo que ele ensinava na Academia e em 

outras obras como a República. Preocupava-o o fato de que essas teorias implicavam a própria 

impossibilidade do discurso e da reflexão, levando também à abdicação da existência de padrões éticos 

firmes e estáveis. A própria noção de sabedoria e a ideia de uma pessoa que possui um conhecimento 

mais bem fundamentado em certa área de investigação seriam abolidas caso essas propostas fossem 

verdadeiras. No Crátilo, Platão se esforça para barrar essas ideias, que são atribuídas 

preponderantemente a Crátilo, a Eutidemo e a Protágoras2. O intuito de Platão não parece ser o de 

defender e expor uma elaborada Teoria das Formas, como ele fizera nos seus grandes diálogos3. Ao 

 
2 Como mencionamos, o trabalho de Platão no Crátilo, assim como no Teeteto, é um clássico exemplo da 
aplicação do método dialético. No seu livro com a tradução e comentário do Teeteto, Cornford (1935, pp. 30-
31) explica que um dos elementos da dialética é o tratamento de teses bem reputadas (treatment of current 
views), pressupondo que toda opinião endossada pela maioria ou defendida pelos mais sábios provavelmente 
contém, em si, certa medida de verdade. É importante também compreender que o método da dialética exige 
uma certa liberdade de investigação filosófica, de sorte que ela não se prenda a um rigorismo histórico. O 
objetivo de Platão não era desenvolver as teses e linhas de raciocínio em total conformidade histórica com o 
que seus interlocutores defendiam. Ao contrário, Platão se permitia certa liberdade para que pudesse, através 
de comparações e criticismos, revelar os pressupostos e contribuições de cada opinião analisada. Cornford 
também esclarece esse ponto: “Ele [um leitor moderno] esperará que um filósofo que critique outro filósofo 
se sinta vinculado a uma questão histórica, o que o outro filósofo realmente quis dizer. Mas nem Platão nem 
Aristóteles estão escrevendo história da filosofia; em vez disso, eles estão filosofando e preocupados somente 
em obter qualquer luz que podem de que canto for. Nós nunca podemos assumir, como uma questão de 
curso, que a interpretação que eles dão às doutrinas de outros filósofos é fiel ao fato histórico” (“He [a modern 
reader] will expect a philosopher who criticises another philosopher to feel himself bound by the historical 
question, what that other philosopher actually meant. But neither Plato nor Aristotle is writing history of 
philosophy; rather they are philosophizing and concerned only to obtain what light they can from any quarter. 
We can never assume, as a matter of course, that the construction they put upon the doctrines of other 
philosophers is faithful to historic fact”] (Cornford, 1935, p. 31). 
3 Como disse R. E. Allen: “[…] a teoria das Formas – aquela teoria do coro do céu e dos elementos passageiros 
da terra, encontrada no Fédon, na República e em outros dialógos intermediários” [“the theory of Forms – 
that theory of the choir of heaven and the furniture of earth found in the Phaedo, Republic, and other middle 
dialogues”] (1971, p. 332). Na interpretação tradicional dos textos de Platão, acredita-se que, em obras como 
Fédon, República e Banquete, Platão tenha defendido a existência de um reino de objetos imutáveis e eternos, 
cuja existência independe de qualquer item que os instancie ou qualquer sujeito que os pense. Esses objetos 
são chamados de Formas (εἴδη) ou Ideias (ἰδέαι). No Fédon, por exemplo, Platão, provavelmente pela primeira 
vez na história da filosofia, traça um argumento sério e elaborado em favor da distinção entre corpo e alma, 
defendendo que as formas são acessadas somente por meio do raciocínio. O famoso Argumento da Igualdade, 
 



 

311 

contrário, aqui no Crátilo, Platão parece oferecer um projeto filosófico mínimo, ao qual qualquer 

indivíduo deve dar assentimento se pretende manter a possibilidade metodológica da linguagem, da 

dialética e da ética. 

Logo no início da obra, Platão introduz uma dessas extravagantes doutrinas, a doutrina de 

Eutidemo (κατ’ Εὐθύδημόν, 386d3): “todas as coisas sempre são simultaneamente semelhantes para 

todos” (πᾶσι πάντα ὁμοίως εἶναι ἅμα καὶ ἀεί, 386d3), isto é, todas as coisas possuem o mesmo 

atributo simultaneamente. Eutidemo defende que não deve haver nenhum critério lógico-ontológico 

que governe o ato de denotação e predicação. O diálogo não é claro a respeito do motivo pelo qual 

Eutidemo chega a essa conclusão, porém é possível supor que ele assim o faz a partir de uma crença 

ainda mais fundamental: a de que a matéria é um receptáculo de todas as disposições, inclusive as 

opostas. Com efeito, essa não é uma opinião estranha ao campo intelectual da Grécia Antiga. Na 

realidade, Sexto Empírico testemunha que tanto Heráclito quanto Protágoras defenderam essa tese4: 

 

Aliás, porque o mel aparece amargo para algumas pessoas e doce para outras, 
Demócrito disse que ele não é nem doce, nem amargo, e Heráclito que ele é ambos 
(PH. II 63. Trad. de Barnes. Itálico nosso).5 
 
Ele [Protágoras] também diz que os fundamentos [λόγοι] para todas as coisas 
aparentes estão presentes na matéria, de modo que a matéria pode, considerada em 
si mesma, ser todas as coisas que aparece ser para todos. Os homens apreendem 

 
em 74d-e, também busca provar que, para além dos objetos sensíveis iguais, existe uma igualdade em si 
mesma, paradigmática e que não pode ser tomada como sendo desigual em momento algum, sob perspectiva 
alguma. Na República, o filósofo também parece defender a existência dessas formas paradigmáticas e não 
sensíveis. No Livro V, por exemplo, ele traça a famosa distinção entre conhecimento (ἐπιστήμη, cf. 477b1) e 
opinião (δόξα, cf. 477b3), argumentando que a δόξα é produzida no seio do mundo sensível, categorizado 
como o mundo do ser e do não-ser (cf. ... εἶναί τε καὶ μὴ εἶναι, 477a6); enquanto que o conhecimento tem 
como objeto aquilo que é inteiramente e primariamente ser (cf. τὸ παντελῶς ὄν, “aquilo que é de maneira 
plena”, 477a3): as formas. Já no Banquete, 210e ss., Sócrates expressa, de uma maneira muito poética, como 
se deve dar o contato de uma jovem alma com a beleza, concluindo sua fala com uma descrição da forma do 
belo, forma que não se confunde com os itens materiais que dela participam, mas que se apresenta “em si, 
por si e consigo mesma, possuindo sempre uma forma única” (cf. αὐτὸ καθ’ αὑτὸ μεθ’ αὑτοῦ μονοειδὲς ἀεὶ 
ὄν, 211b1-2). Atualmente, a interpretação tradicional não constitui a única abordagem exegética das obras de 
Platão. Alguns autores da tradição analítica contestaram a existência de um rígido teor metafísico nas teorias 
das ideias, propondo, ao contrário, que o filósofo abordou o conceito de εἶδος em uma perspectiva lógica e 
epistemológica. No seu artigo sobre a teoria das ideias, Franco Ferrari também reconhece essa divergência: 
“Um dos efeitos mais evidentes da posição analítica, a qual dominou a crítica dos últimos decénios, deriva do 
progressivo enfraquecimento da célebre Two-Worlds-Theory, ou seja, aquela conceção que postula uma 
espécie de paralelismo onto-epistémico segundo o qual Ideias e fenómenos sensíveis representam duas ordens 
ontológicas completamente separadas, cada uma das quais acessível através de uma forma cognitiva 
específica: o conhecimento autêntico e verdadeiro (ἐπιστήμη) no caso das Ideias, a opinião (δόξα) no caso 
dos objetos fenoménicos. Esta posição foi radicalmente disputada (Fine, 1978), e ganhou peso a convicção de 
que ἐπιστήμη e δόξα não se distinguem através dos objetos a que se reportam, mas sim em virtude de uma 
diferença de ordem metodológica” (Ferrari, 2018, p. 215). 
4 Usualmente, utiliza-se a abreviação PH. para se referir à obra Outlines of Scepticism (Pyrrhoniae 
Hypotyposes), de Sexto Empírico. 
5 “After all, because honey appears bitter to some people and sweet to others, Democritus said that it is neither 
sweet nor bitter, and Heraclitus that it is both” (PH. II 63). 



 

312 

diferentes coisas, em momentos diferentes, dependendo de suas diferentes condições: 
alguém em um estado natural apreende aquelas coisas na matéria que podem aparecer 
para aqueles no estado natural, alguém em um estado não natural apreende o que 
pode aparecer para aqueles em um estado não natural. E ademais, dependendo da 
idade, e de acordo com o fato de estarmos dormindo ou acordado, e em virtude de 
cada tipo de condição, a mesma explicação se mantém. De acordo com ele, portanto, 
o homem é a medida para o que é; pois todas as coisas que aparecem para o homem 
realmente são, e o que não aparece a ninguém não é (PH. I 218-219)6. 

 

Nas duas citações, Sexto Empírico faz menção ao fato de que Demócrito, Heráclito e 

Protágoras encaravam situações de conflito de aparências (φαινόμενα ou φαντασίαι) como um 

problema (πρόβλημα) filosófico. Para esses autores, o fato de um mesmo objeto receber o atributo x 

e o atributo não-x, ainda que em momentos diferentes, era intrigante. Seguindo a primeira citação, 

Demócrito tomava isso como evidência de que x e não-x não compunham atributos reais do próprio 

objeto. Heráclito, por sua vez, via nisso uma prova de que tanto x quanto não-x pertenceriam 

simultaneamente ao objeto, cada um se revelando para um distinto aparato sensorial. Na segunda 

citação, Sexto Empírico indica que Protágoras seguia essa mesma linha de raciocínio. 

O pensamento atribuído a Heráclito e Protágoras se assemelha muito aquele que Platão imputa 

a Eutidemo no Crátilo7. A crença de que a matéria é, efetivamente, um receptáculo para todas as 

disposições gera um cenário linguístico singular, porque se perdem os referenciais para o uso adequado 

da linguagem: “todas as coisas sempre possuem o mesmo atributo simultaneamente” (πᾶσι πάντα 

ὁμοίως εἶναι ἅμα καὶ ἀεί, 386d3). Além disso, Platão também reconhece que a tese de Eutidemo 

 
6 “He [Protagoras] also says that the reasons [λόγοι] for all apparent things are present in matter, so that the 
matter can, as far as it itself is concerned, be all the things it appears to anyone to be. Men grasp different 
things at different times, depending on their different conditions: someone in a natural state apprehends those 
things in the matter which can appear to those in a natural state, someone in an unnatural state apprehends 
what can appear to those in an unnatural state. And further, depending on age, and according to whether we 
are sleeping or waking, and in virtue of each sort of condition, the same account holds. According to him, 
then, man is the standard for what is; for all things that are apparent to men actually are, and what is apparent 
to nobody is not” (PH. I 218-219). Cornford opta por traduzir λόγοι como “fundamentos subjacentes 
(underlying grounds)” (1935, p. 35). 
7 Há uma incompatibilidade no modo como Platão e Sexto Empírico constroem o protagoreanismo, como 
Cornford bem notou (1935, p. 33-35). A ambiguidade do protagoreanismo repousa na dupla possibilidade de 
interpretação de uma frase que constata o conflito de percepções, como: “O vento, por si e em si mesmo, é 
simultaneamente frio e quente” (cf. αὐτὸ ἐφ᾽ ἑαυτοῦ τὸ πνεῦμα, Tht. 152b5). Segundo Sexto Empírico, o 
protagoreanismo se constrói sobre a suposição de que, efetivamente, tanto a qualidade “ser frio” quanto a 
qualidade “ser quente” inerem (realmente) no objeto físico, cada qual se revelando a um diferente aparato 
sensorial. Essa descrição, como veremos, é próxima do modo como Platão constrói a doutrina de Eutidemo 
no Crátilo e compõe um primeiro modo de interpretar essa frase. Porém, essa descrição diverge da construção 
platônica do protagoreanismo, tanto no Crátilo quanto no Teeteto. Seguindo Platão, a constatação do conflito 
de aparências seria o ponto de partida para Protágoras afirmar que as qualidades (qualia) não são itens de 
existência autônoma, mas sim relativa ao encontro do percipiente com o objeto físico. “Ser frio” e “ser quente” 
não são qualidades objetivas do vento e, portanto, nada impede que elas existam simultaneamente a partir 
do encontro de dois diferentes percipientes com esse mesmo objeto externo. Podemos constatar assim que a 
caracterização platônica do protagoreanismo é mais próxima do modo como Sexto Empírico descreve a 
doutrina de Demócrito. 



 

313 

destrói os fundamentos de qualquer debate filosófico no campo da ética: “Bem, pois se assim fosse, 

não existiria bons homens nem maus, se sempre a virtude e o vício pertencem a todos 

semelhantemente” (οὐδὲ γὰρ ἂν οὕτως εἶεν οἱ μὲν χρηστοί, οἱ δὲ πονηροί, εἰ ὁμοίως ἅπασι καὶ ἀεὶ 

ἀρετή τε καὶ κακία εἴν, 386d4-5). Platão refuta a posição de Eutidemo mostrando a Hermógenes que 

dela se segue um posicionamento contrário a uma opinião muito bem reputada: a de que existem 

homens bons e homens maus, homens sábios e homens ignorantes.  

Assim, para evitar as dificuldades oriundas da tese de Eutidemo, dificuldades que o próprio 

Platão identificou, ele precisará desenvolver uma teoria lógico-ontológica que impeça a atribuição 

indistinta de todos os predicados a todas as coisas. Veremos que a Teoria Naturalista dos Nomes 

desenvolvida na conversa entre Sócrates e Hermógenes cumprirá esse papel. Ela requer que seja 

atribuído a um objeto somente os nomes que lhe pertençam por natureza (383a4: φύσει πεφυκυῖαν). 

Veremos o que isso significa mais adiante. 

Antes, devemos fazer menção à segunda doutrina exótica que Platão desenvolve no Crátilo: 

aquela que é imputada a Protágoras. Ela é expressa pelo famoso dito protagórico: “De todas as coisas 

o homem é a medida” (385e4-386a1: πάντων χρημάτων μέτρον εἶναι ἄνθρωπον). Platão acredita 

que ela compõe uma robusta teoria metafísica na qual “a essência dos seres é privada para cada um” 

(ἰδίᾳ αὐτῶν ἡ οὐσία εἶναι ἑκάστῳ, 385e3-4). Nas linhas seguintes, fica claro que Platão interpreta essa 

teoria como sendo uma afirmação (universal) de que todo atributo não seria um item autônomo que 

caracterizaria, em si e por si, o ser ao qual é atribuído. 

Na seção 153e-154a do Teeteto, Platão mostra com mais detalhes como essa doutrina 

funcionaria para um caso paradigmático de predicado sensível. Pressupondo (ὑπόλαβε, em 153d5) 

que a cor branca (χρῶμα λευκόν, 153d5) não é, em si, uma coisa distinta (ἕτερος τι, 153d6), isto é, 

uma coisa autônoma, Protágoras afirma que ela seria então gerada a partir do encontro entre o sujeito 

percipiente e o objeto físico. Ela seria formalmente um item intermediário (μεταξύ τι, 154a2), um item 

relacional cuja existência é ontologicamente dependente da do sujeito que percebe. Segundo Cornford 

(1935, p. 38), essa existência relativa dos predicados sensíveis seria o significado do qualificativo para 

mim (ἐμοὶ) na proposta protagórica de que: “Assim como as coisas aparecem para mim, assim elas são 

para mim” (ὡς ἄρα οἷα μὲν ἂν ἐμοὶ φαίνηται τὰ πράγματα εἶναι, τοιαῦτα μὲν ἔστιν ἐμοί, Cra. 

386a1-2). Comentando essa passagem do Teeteto, Cornford explica: 

 

Agora μηδὲν αὐτὸ καθ᾽ αὑτὸ ἓν ὄν8 significa [...] que nenhuma coisa, por si mesma 
(isto é, separada de um percipiente), possui, existindo em si, qualquer qualidade que 

 
8 “Nada é em si e por si mesmo uno”: uma formulação platônica do protagoreanismo equivalente à que vimos 
em 385e3-4: ἰδίᾳ αὐτῶν ἡ οὐσία εἶναι ἑκάστῳ. 



 

314 

nós percebemos. Todas essas qualidades surgem entre ela [a coisa] e o percipiente no 
momento da percepção (Cornford, 1935, pp. 39-40, n. 3)9. 

 

Borges interpreta da mesma maneira: 

 

A doutrina secreta10 consiste numa defesa da hipótese de que as propriedades 
apreendidas na percepção não são instâncias duráveis e objetivas em si, mas 
qualidades produzidas por uma relação (πρός τι, cf. 160b-c) que o fato da percepção 
estabelece entre órgãos sensíveis e objetos percebidos (Borges, 2012, p. 14). 

 

Para Platão, expor com mais detalhes qual seria o estatuto de um predicado sensível para 

Protágoras confere um paradigma para entendermos como funcionaria sua teoria para qualquer outro 

tipo de atributo. A tese do sofista não é restrita a predicados sensíveis, mas possui uma pretensão 

universal. Por isso, o autor do Crátilo se sente confortável em descrever o protagoreanismo deste modo: 

“Como cada um acredita, assim também é [para cada um]” (τὸ οἷα ἂν δοκῇ ἑκάστῳ τοιαῦτα καὶ 

εἶναι, 386c2-3)11; ou ainda, deste modo: “...se realmente o que cada um acredita for verdade para esse 

indivíduo” (... εἴπερ ἃ ἂν ἑκάστῳ δοκῇ ἑκαστῳ ἀληθῆ ἔσται, 386c7-d112). As falas de Sócrates deixam 

claro que Protágoras pretende que sua tese seja verdadeira tanto para predicados como ser branco 

quanto para predicados como ser bom, ser mal, ser sábio e ser ignorante. Nenhuma disposição própria 

de um sujeito seria a justificativa para a atribuição de qualquer predicado, na medida em que eles não 

passam de itens relativos. E o mesmo seria válido para os nomes próprios e para os termos gerais. Esses 

itens linguísticos só fazem sentido quando existe um mundo no qual é possível que um ser, ou um 

conjunto de seres, se individualize em uma única classe, ou categoria, distinta das demais, com base na 

satisfação ou não satisfação de certos critérios de pertença. Como esclareceu Zillig: “[...] o fato de 

significar algo se faz mediante uma escolha, e escolher é preterir certas coisas em proveito de outras, o 

 
9 “Now μηδὲν αὐτὸ καθ᾽ αὑτὸ ἓν ὄν means [...] that no thing just by itself (i.e. apart from a percipient) has, 
existing in it, any single quality that we perceive. All such qualities arises between it and the percipient at the 
moment of the perception” (Cornford, 1935, pp. 39-40, n. 3). 
10 Trata-se um modo irônico de Platão se referir ao protagoreanismo no Teeteto. 
11 Outra tradução mais literal seria: “O que parece para cada um assim também é [para cada um]”. 
12 Outra tradução mais literal seria: “...se realmente algo que parece para cada um for verdade para cada 
um”. Aqui, o leitor precisa se atentar ao seguinte: em certas ocasiões, Platão descreve o protagoreanismo em 
termos estritamente sensíveis, como é o caso da seção 153e-154a do Teeteto. Outro exemplo disso acontece 
em algumas páginas anteriores, nas quais Platão explica o dito do homo-mensura mobilizando o conceito de 
aparência (φαντασία): “SO. – De certa maneira, o que [Protágoras] quer dizer é isto: que cada coisa é para 
mim do modo que a mim aparece; por outro lado, é para ti do modo que a ti te aparece” (Tht. 152a5-6: ΣΩ. 
– οὐκοῦν οὕτω πως λέγει, ὡς οἷα μὲν ἕκαστα ἐμοὶ φαίνεται τοιαῦτα μὲν ἔστιν ἐμοί, οἷα δὲ σοί, τοιαῦτα δὲ αὖ 
σοί). O uso do verbo φαίνεσθαι, neste contexto, parece remeter a uma aplicação do protagoreanismo ao 
domínio sensível. Porém, em outras ocasiões, como nas duas citações feitas acima no Crátilo (386c2-3 e 
386c7-d1), Platão mobiliza o verbo δοκεῖν (“acreditar” ou “opinar”) para descrever a proposta protagórica. 
Esse contraste sugere o desenvolvimento de um protagoreanismo com pretensão universal, de modo que o 
modelo sensível foi adotado somente como um paradigma explicativo, para efeitos didáticos. 



 

315 

que engendra uma divisão” (2003, p. 27, n. 21). É claro que a ontologia protagórica construída até 

então, ao excluir a existência de atributos objetivos, excluí também os critérios que governam qualquer 

escolha. Excluí, portanto, a possibilidade de denotação e predicação13. 

Enfim, é por via dessa tese (a de que todo predicado é um item da categoria μεταξύ τι) que, 

segundo Platão, Protágoras defenderia, assim como Eutidemo, a falta de qualquer critério lógico-

ontológico que governe o ato de denotar e predicar, propondo, ao contrário, que esses processos se 

fundamentam em aparências ou crenças pessoais e comunitárias. Assim, é justificável a atitude de 

Sócrates de atrelar a proposta convencionalista de Hermógenes para a predicação à doutrina de 

Protágoras. 

Do mesmo modo, Sócrates contesta o pensamento protagórico pontuando que ele mina a 

própria possibilidade da ética e da dialética: “Portanto, as coisas estão desta maneira: se Protágoras 

falava a verdade, isto é, se esta é a verdade: que as coisas em que cada um crê são realmente assim, 

existem então, dentre nós, sábios e ignorantes?” (οἷόν τε οὖν ἐστιν, εἰ Πρωταγόρας ἀληθῆ ἔλεγεν 

καὶ ἔστιν αὕτη ἡ ἀλήθεια, τὸ οἷα ἂν δοκῇ ἑκάστῳ τοιαῦτα καὶ εἶναι, τοὺς μὲν ἡμῶν φρονίμους 

εἶναι, τοὺς δὲ ἄφρονας; Cra. 386c2-3). Platão percebeu que teorias desse gênero, sobre como o 

mundo se articula, geram drásticas consequências nos campos ético, lógico e linguístico.  

Neste momento, ele poderia ter optado por retomar sua teoria das formas, já exposta nos 

grandes diálogos, e desenvolvê-la enquanto uma alternativa a esses modelos metafísicos. Porém, a 

adesão à teoria das formas, do modo como ela foi exposta, por exemplo, na República e no Fédon, 

exige do leitor a aceitação de uma série de pressupostos e passos argumentativos que podem ser 

controversos. Platão escreve o Parmênides reconhecendo as dificuldades em torno da sua teoria. Por 

isso, não seria interessante evocar sua grande e sofisticada teoria metafísica para refutar teses cujas 

consequências são tão graves. Tampouco seria necessário: não é preciso ser platônico para rejeitar o 

heraclitianismo e o protagoreanismo. É preciso somente reconhecer certas nuanças básicas da própria 

realidade e é nisso que o Crátilo de Platão se concentrará. Platão irá recorrer aos conceitos de natureza 

(φύσις) e forma (εἶδος), apresentando uma versão deflacionada da sua teoria das formas: trata-se de 

um projeto filosófico mínimo para garantir a possibilidade metodológica da linguagem, da dialética e 

da ética. 

 

 

 

 
13 Neste contexto, a predicação relativista parece estar salvaguardada, isto é: parece ser válida toda predicação 
acompanhada por um qualificativo de relativização, como o “para mim” (ἐμοὶ). No texto de Tht. 183a ss., 
Platão parece sugerir que a defesa do protagoreanismo exigiria a adesão a esse revisionismo linguístico. 



 

316 

2 A teoria naturalista dos nomes 

 

À Teoria Naturalista dos Nomes é dado o seguinte fundamento:  

 

É evidente que as coisas possuem, por si mesmas, uma essência que é firme. Possuem 
uma essência não por ter relação conosco, nem por estarem sobre nossas regras, 
sendo lançadas para cima e para baixo em razão de nossas aparências, mas por si 
mesmas, por sua própria natureza. 
  
ΣΩ. Οὐκοῦν εἰ μήτε πᾶσι πάντα ἐστὶν ὁμοίως ἅμα καὶ ἀεί, μήτε ἑκάστῳ ἰδίᾳ 
ἕκαστον [τῶν ὄντων ἐστίν], δῆλον ὅτι αὐτὰ αὑτῶν οὐσίαν ἔχοντά τινα βέβαιόν 
ἐστι τὰ πράγματα, οὐ πρὸς ἡμᾶς οὐδὲ ὑφ’ ἡμῶν ἑλκόμενα ἄνω καὶ κάτω τῷ 
ἡμετέρῳ φαντάσματι, ἀλλὰ καθ’ αὑτὰ πρὸς τὴν αὑτῶν οὐσίαν ἔχοντα ᾗπερ 
πέφυκεν (Cra. 386d7-e3). 

 

Esse fundamento, com efeito, se contrapõe à tese relativista desenvolvida anteriormente – “a 

essência dos seres é privada para cada um” (ἰδίᾳ αὐτῶν ἡ οὐσία εἶναι ἑκάστῳ) – e a doutrina 

protagórica detalhada no Teeteto 153e-154a. Platão defende que, no mundo, os objetos são tais que 

possuem certos atributos que constituem instâncias duráveis e objetivas em si. Esses atributos poderiam 

ser corretamente qualificados como um “item distinto” (ἕτερος τι), se com isso se quer apontar 

simplesmente o fato de que ser apreendido em ato não é um fator causal para a existência deles. Esse 

fundamento é o suficiente para compor uma ontologia em que os objetos possam ser categorizados em 

diferentes gêneros, garantindo a possibilidade da unidade da referência em um discurso apofântico14. 

Vejamos como podemos entender a aplicação do naturalismo no campo linguístico, que forma o que 

poderíamos denominar de “Teoria Naturalista dos Nomes”. 

Segundo Platão, um ὄνομα é um “instrumento” (ὄργανον, 388a8) pelo qual se pode realizar o 

ato de ὀνομάζειν, traduzido usualmente por “nomear” ou “denominar”. Neste trecho, Platão esclarece 

para o leitor qual a real utilidade dos ὀνόματα: 

 

Sócrates: [...] O que fazem os que nomeiam por meio do nome, sendo o nome um 
instrumento? 
Hermógenes: Não tenho o que falar. 

 
14 Utilizamos o termo “Unidade de Referência” para indicar o seguinte fundamento de todo discurso com 
pretensão de descrição da realidade: “se um termo significa algo, então significa de um modo só, isto aqui, 
por exemplo, o que faz uma escolha que exclui outras possibilidades” (Zingano, 2003, p. 20). Não se trata, 
pois, de uma característica própria de um discurso verdadeiro ou correto, mas de um traço peculiar a toda 
significação que possui sentido e que, por isso mesmo, é válida. O que Platão pretende ensinar no Crátilo é 
que, para haver a possibilidade metodológica de um discurso válido, o mundo deve necessariamente se 
organizar de maneira contrária ao que Protágoras ou Eutidemo pretendem. Neste sentido, é interessante 
perceber que as teses desses filósofos se enquadram em uma categoria muito intrigante: a categoria das teses 
cuja verdade engendraria, necessariamente, a verdade da sua contraditória. O texto de Tht. 169d-171d sugere 
que Platão percebeu essa fragilidade na posição protagoreana. 



 

317 

Sócrates: Por acaso não ensinamos uns aos outros e também categorizamos as coisas 
segundo aquilo que possuem15? 
Hermógenes: Sem dúvidas. 
Sócrates: Portanto, o nome é um instrumento de ensino e também de separar as 
essências [...]. 
Hermógenes: Sim! 
 
Σωκράτης: [...] ὀργάνῳ ὄντι τῷ ὀνόματι ὀνομάζοντες τί ποιοῦμεν; 
Ἑρμογένης: οὐκ ἔχω λέγειν. 
Σωκράτης: ἆρ’ οὐ διδάσκομέν τι ἀλλήλους καὶ τὰ πράγματα διακρίνομεν ᾗ ἔχει; 
Ἑρμογένης: πάνυ γε. 
Σωκράτης: ὄνομα ἄρα διδασκαλικόν τί ἐστιν ὄργανον καὶ διακριτικὸν τῆς οὐσίας 
[...]. 
Ἑρμογένης: ναί (Cra. 388b6-c2, grifo nosso). 

 

Em seguida, Platão recorre a uma analogia entre o ato de ὀνομάζειν e o ato de produzir uma 

ferramenta para esclarecer como se dá o processo de categorizar (“separar”, διακρίνειν) as essências. 

Imagine, pois, que um carpinteiro precise produzir, a partir da madeira, uma lançadeira de tear. Para 

onde um carpinteiro deve olhar ao fazer uma lançadeira? Platão responde que ele deve olhar para “a 

forma” (τὸ εἶδος, 389b2). E se referindo à forma, Sócrates diz: “Então seria adequadíssimo se essa 

[forma] fosse chamada de aquilo que em si é a lançadeira?” (οὐκοῦν ἐκεῖνο δικαιότατ’ ἂν αὐτὸ ὃ 

ἔστιν κεκρὶς καλέσαιμεν, 389b4, grifo nosso). Nas linhas seguintes, 384b6-c1, Sócrates explica para 

Hermógenes que a forma da lançadeira (cf. τὸ τῆς κερκίδος εἶδος, 389b7) é aquilo que todas as 

lançadeiras possuem em comum, sejam elas leves ou pesadas, feitas para linho ou para lã. No Crátilo, 

a forma é o critério para categorização de todos esses objetos numa única classe: é o que confere 

unidade a essa multiplicidade. Εἶδος aqui corresponde àqueles atributos estáveis dos objetos que 

permitem separá-los em conjuntos delimitados: “separar as coisas que são” (cf. διακριτικὸν τῆς 

οὐσίας, 388c2). 

Nesse momento, a linguagem do Crátilo remete muito ao uso do conceito de εἶδος nos diálogos 

platônicos iniciais, como no caso seguinte: no Mênon, Sócrates pergunta a seu interlocutor “O que é a 

virtude?”. Quando Mênon responde elencando e explicando uma série de casos particulares da virtude 

(a virtude do homem, a virtude da mulher, a virtude da criança), Sócrates critica a sua resposta 

indicando que ela sequer cumpre os critérios formais mínimos para ser considerada uma definição. 

Em seguida, ele diz que procura “a mesma virtude que pertence a todos” (ἡ αὐτὴ ἀρετὴ πάντων ἐστίν, 

 
15 Essa expressão grega (ᾗ ἔχει ou ὡς ἔχει) é muitas vezes traduzida por “segundo sua natureza” ou “segundo 
sua essência”. Por exemplo: em República V, ao contrastar o estado cognitivo da ἐπιστήμη com o estado da 
δόξα, Platão escreve: ἐπιστήμη μέν γέ που ἐπὶ τῷ ὄντι, τὸ ὂν γνῶναι ὡς ἔχει; (R. 478a5). “O conhecimento se 
debruça sobre o ser, conhecer o ser segundo aquilo que possui?” seria uma boa alternativa de tradução. A 
Anna Lia Amaral de Almeida Prado (2014) opta por: “O objeto da ciência é o ser, conhecer sua essência?”. De 
maneira semelhante, no Complete Works, Reeve opta por traduzir τὰ πράγματα διακρίνομεν ᾗ ἔχει em 388b9 
por “divide things according to their natures”, “dividir as coisas de acordo com sua natureza”. 



 

318 

Men. 73c6): “Embora [as virtudes] sejam muitas e variadas, têm todas uma forma única, que é a mesma, 

graças a qual são virtudes” (κἂν εἰ πολλαὶ καὶ παντοδαπαί εἰσίν, ἕν γέ τι εἶδος ταὐτὸν ἅπασαι 

ἒχουσιν δι’ ὃ εἰσὶν ἀρεταί, grifo nosso16). No Crátilo, a forma também constitui aquilo que unifica um 

conjunto de objetos numericamente diferentes, sendo a razão pela qual são categorizados em um 

mesmo gênero17. 

A analogia de Platão no Crátilo para explicar o papel das εἴδη no funcionamento da linguagem 

é a seguinte: assim como o carpinteiro olha para a forma da lançadeira e a encarna na matéria adequada, 

assim também aquele que nomeia olha para a forma do item nomeado e a imprime nas sílabas. A 

comparação pode ser um pouco obscura, mas o que ele quer dizer é isto: que atribuir um ὄνομα para 

um ser é olhar para sua forma e, tomando-a como critério, categorizá-lo através de certo sinal linguístico. 

O funcionamento da linguagem poderia ser traduzido com as seguintes indicações: 

 

• Atribuir a algo um nome próprio é definir um conjunto C de traços característicos e 
um termo a tal que a denote o único item x que satisfaça simultaneamente as 
propriedades que pertencem a C; 

• Atribuir a uma coletividade um termo geral é definir um conjunto C de critérios de 
pertença e um termo b tal que todos os itens denotados pelo termo b, e somente eles, 
satisfaçam as propriedades de C. 

 

Nesta perspectiva, faz sentido outra afirmação (obscura) de Sócrates em 387c-d: a de que os 

ὀνόματα, que constituem a menor parte de uma proposição, podem ser ditos sem corretude (ὀρθῶς). 

Um ὄνομα não é correto quando ele falha em categorizar as coisas conforme a realidade. Por exemplo, 

um termo geral poderia ser qualificado como “incorreto” quando ele se aplica sobre uma coletividade 

reunida segundo critérios aleatórios. Suponhamos que o termo “akangaoba”18 denotasse todas as 

trirremes, todos os muros e todos os homens19. É claro que essa coletividade não foi reunida olhando 

 
16 A tradução usada como base foi a da Profa. Maura Iglésias (2001), com algumas modificações e adaptações. 
17 Não acreditamos que o conceito de εἶδος no Crátilo seja correspondente ao de οὐσία (“essência”) assim 
como figura, por exemplo, em Euthphr. 11a4-6. No Eutífron, Sócrates pergunta a seu interlocutor “O que é a 
piedade?”. Quando Eutífron aponta, ao invés da definição, uma qualidade sempre presente na piedade, mas 
que não compõe sua quididade, Sócrates afirma: “Arriscas, ó Eutífron, tendo sido perguntado sobre o que é 
a piedade, a não querer revelar sua essência [quididade] para mim, falando somente uma afecção dela” (καὶ 
κινδυνεύεις, ὦ Εὐθύφρων, ἐρωτώμενος τὸ ὅσιον ὅτι ποτ’ ἐστίν, τὴν μὲν οὐσίαν μοι αὐτοῦ οὐ βούλεσθαι 
δηλῶσαι, πάθος δέ τι περὶ αὐτοῦ λέγειν, Euthphr. 11a4-6, grifo nosso). No Crátilo, a forma não 
necessariamente constitui aquilo que o objeto realmente é, sua οὐσία. Isso equivaleria a importar para a 
argumentação do Crátilo uma tese ontológica muito forte e robusta, incompatível com a pretensão de Platão 
de oferecer as bases mínimas para o funcionamento da linguagem, do raciocínio e da ética. Para Platão, basta, 
neste momento, apontar que o mundo se organiza segundo atributos objetivos e duráveis, que permitem a 
categorização. As εἴδη a que Platão faz referência em 388b6-c2 não se identificam com aqueles itens que 
Sócrates esperaria que tivessem presentes na formulação de uma definição correta. 
18 Usando o exemplo em Zillig, 2007, p. 113. 
19 Usando o exemplo de Aristóteles em Metaph. Γ 1007b18-24. 



 

319 

para um εἶδος, ou para um conjunto de εἴδη. Para Platão, parece que esse termo poderia ser, de certo 

modo, qualificado como “incorreto”20. Segundo Sócrates: 

 

Sócrates: Do mesmo modo julgarás o legislador, tanto daqui como dos bárbaros; uma 
vez que ele reproduz a forma do nome, a propriedade para cada coisa, pouco 
importando as sílabas de que se valha, em nada deverá ser considerado inferior, quer 
seja daqui, quer de qualquer outra região  
 
Σωκράτης: Οὐκοῦν οὕτω ἀξιώσεις καὶ τὸν νομοθέτην τόν τε ἐνθάδε καὶ τὸν ἐν 
τοῖς βαρβάροις, ἕως ἂν τὸ τοῦ ὀνόματος εἶδος ἀποδιδῷ τὸ προσῆκον ἑκάστῳ ἐν 
ὁποιαισοῦν συλλαβαῖς, οὐδὲν χείρω νομοθέτην εἶναι τὸν ἐνθάδε ἢ τὸν ὁπουοῦν 
ἄλλαθι (Cra. 390a4-7)21. 

 

A ontologia de Protágoras e a de Eutidemo claramente não permitem esse tipo de arranjo 

linguístico. Platão refutou suas posições na perspectiva dialética, apontando que elas abolem as noções 

de sabedoria e de bondade. À luz do naturalismo agora exposto, podemos entender a crítica de Platão 

com mais detalhes. Em última instância, as ontologias de Eutidemo e de Protágoras não permitem a 

identificação de nenhuma coletividade unificada via forma, via satisfação ou não satisfação de um 

conjunto de propriedades estáveis. Eles borram o limite que delimita o conjunto dos sábios e dos 

ignorantes; anulam o limite que demarca o conjunto dos bons e o conjunto dos maus. De fato, eles 

anulam o conceito mesmo de delimitação (determinar limites). Não é possível, na perspectiva desses 

autores, categorizar (διακρίνειν) os seres. A crítica de Platão ao modo como eles encaram o mundo 

desemboca, portanto, na constatação de que eles anulam a possibilidade metodológica da ética, da 

dialética e, enfim, da linguagem. Ao desenvolver o naturalismo (ou formalismo) e, a partir dele, a Teoria 

Naturalista dos Nomes, Platão busca assegurar as bases lógico-ontológicas mínimas e mais tênues que 

permitiriam o discurso e o raciocínio. 

 

 

 

 

 
20 Parece que aquilo que Platão chama de “incorretude”, Aristóteles chama de Homonímia em Categorias I. 
Como bem observou o Prof. Marco Zingano, o texto de Aristóteles dá ensejo a duas interpretações: “A definição 
mesma de homonímia, nas linhas que abrem o tratado das Categorias, é ela própria ampla, pois o fato que as 
definições que correspondem às coisas que portam o mesmo nome sejam ditas outras (ἕτερος, 1a2) pode ser 
compreendido como supondo que elas são inteiramente outras ou pelo menos parcialmente outras” (2013, p. 
399-400). Nesse caso, o conceito de incorretude no Crátilo aparentemente se refere ao fenômeno linguístico 
no qual dois ou mais itens possuem o mesmo nome, mas possuem a definição correspondente ao nome 
completamente diferente entre si (caso que o Zingano denomina de “homonímia puramente linguística ou 
acidental”, 2013, p. 401). 
21 Nunes utilizou o termo “ideia” para traduzir o grego εἶδος. 



 

320 

3 O window model aplicado à linguagem 

 

Depois de finalizar a construção do naturalismo, Hermógenes continua inseguro a respeito 

daquilo que Sócrates expôs, solicitando dele um maior esclarecimento prático: 

 

Hermógenes: Eu não tenho, Sócrates, algo tal que deve se opor àquilo que falas. Mas 
talvez não seja fácil ser convencido assim de repente, porém, acredito ser melhor 
persuadido por ti assim, se trouxesses à luz para mim qualquer coisa que dizes ser a 
corretude dos nomes por natureza. 
  
Ἑρμογένης: Οὐκ ἔχω, ὦ Σώκρατες, ὅπως χρὴ πρὸς ἅ λέγεις ἐναντιοῦσθαι. ἴσως 
μέντοι οὐ ῥᾴδιόν ἐστιν οὕτως ἐξαίφνης πεισθῆναι, ἀλλὰ δοκῶ μοι ὧδε ἂν μᾶλλον 
πιθέσθαι σοι, εἴ μοι δείξειας ἥντινα φῂς εἶναι τὴν φύσει ὀρθότητα ὀνόματος (Cra. 
390e5-391a3). 

 

Assim começa a famosa passagem da análise etimológica do Crátilo, que se estende por mais 

de 30 páginas Stephanus (mais especificamente: 390e-427d). Parece ser um artifício de Sócrates para 

explicar o que seria, na prática, a Teoria Naturalista dos Nomes. Sócrates analisa a origem do nome de 

diversos deuses, de fenômenos naturais, de fenômenos psicológicos e de certos conceitos fundamentais 

para o arcabouço filosófico. A etimologia pretende descobrir se os nomes foram cunhados 

corretamente ou não pelo νομοθέτης, o “legislador”, aquele responsável pela atribuição primeira dos 

ὀνόματα. Sócrates parece pressupor que, se o nome for correto, então ele possuiria, em si, por meio 

da etimologia, uma descrição adequada das características do seu nominatum. Como explica Sedley 

(2003, p. 5), Sócrates primeiro se detém sobre os nomes divinos, advindos dos textos de Homero. 

Depois ele trabalha sistematicamente com termos cosmológicos, começando com a teologia e seguindo 

para a física, focando depois nos diferentes tipos de vícios e virtudes. Por fim, a seção finaliza com uma 

análise dos elementos primários da linguagem: aqueles ὀνόματα tão básicos que não são passíveis de 

serem explicados recorrendo a outro item da linguagem, mas somente pela relação de “imitação” 

(μίμησις) que eles mantêm com as próprias coisas. 

Essa obscura passagem constitui uma grande barreira para compreensão do diálogo. Algumas 

primeiras análises etimológicas parecem adequadas. Agamenon (no grego, Ἀγαμέμνων), líder dos 

exércitos gregos contra Tróia, teria o nome correto, porque seria derivado de ἀγα-, prefixo que indica 

grandeza e intensidade, e μέμνων, derivado do verbo μνάομαι, que significa “perseverar”, 

“permanecer firme”. Portanto, seu próprio nome indica a glória que teve ao permanecer durante anos 

liderando expedições militares contra seus inimigos. Por outro lado, outras análises parecem tão 

artificiais, que muitos intérpretes consideraram toda a passagem como uma ferramenta irônica: como 

αἴσχρον, “vergonhoso”, que seria derivado das letras inicias de cada palavra em “sempre restringindo 



 

321 

aquilo que flui” (ἀεὶ ἴσχοντι τὸν ῥοῦν, 416b3-4). O intuito de Platão com as análises etimológicas é 

tão obscuro, que Sedley afirmou: 

 

Se o Crátilo permanece hoje o diálogo mais enigmático e frustrante em todo corpus, 
a principal culpa está atrelada a sua longa parte central, onde Sócrates desenvolve uma 
massiva série etimologias forçadas. Estudos modernos do diálogo tendem, com 
naturalidade, a achar essas etimologias um embaraço (Sedley, 1998, p. 140)22. 

 

À primeira vista, essas análises deveriam estar em completa sintonia com a teoria naturalista 

quando aplicada aos nomes, uma vez que esses exames iniciam como uma forma de Sócrates mostrar 

para Hermógenes o que ele quer dizer com “a corretude dos nomes por natureza” (ἡ φύσει ὀρθότης 

ὀνόματος, 391a2-3). Por isso, diante do naturalismo que expomos nas seções I e II deste artigo, algum 

leitor poderia se questionar a respeito do nexo entre a Teoria Naturalista dos Nomes e as análises 

etimológicas tecidas por Platão. De modo especial, a principal dúvida seria se o formalismo de Platão 

exposto antes está necessariamente vinculado à ideia de que um nome, para ser correto, precisa 

necessariamente descrever seu nominatum via etimologia. 

Não pretendemos solucionar aqui o grande problema de entender o sentido da seção de 

etimologias. Porém, queremos esclarecer que a seção não é estritamente compatível com o formalismo 

desenvolvido antes, pois nada há no formalismo enquanto tal que exija que um ὄνομα seja um retrato 

imediato e direto da essência de um ser, como se ouvir ou ler um nome fosse semelhante a olhar a 

essência do objeto denotado através de uma janela transparente. Sócrates argumenta, por exemplo, que 

um filho ímpio de um homem virtuoso não poderia ser chamado de Teófilo (nome que vem de θεός, 

que significa “deus”, e φίλος, que significa “amigo”), nem de Mnesiteu (que vem de μνήσις, que 

significa “memória”, e θεός, “deus”), e que um bom nome seria Orestes (derivado de ὁρεινός, 

“montanhoso”, pois o caráter feroz e rude do ímpio lembra a aspereza das montanhas). Porém, o 

formalismo exposto por Sócrates, entendido como uma afirmação de que é possível categorizar os 

seres conforme suas propriedades duráveis, não nos impede de chamar esse filho de “Teófilo” ou 

“Mnesiteu”, nem mesmo nos obriga a chamá-lo por um nome que tenha, em si, um retrato de sua 

impiedade. 

Por isso, talvez o propósito dessa seção de análise etimológica fosse justamente este: impedir 

que o leitor veja a teoria naturalista como se ela defendesse que um nome fosse “uma apreensão 

 
22 “If the Cratylus remains today among the most enigmatic and frustrating in his entire corpus, the chief 
blame attaches to its long central part, where Socrates develops a massive series of far-fetched etymologies. 
Modem studies of the dialogue not unnaturally tend to find these etymologies an embarrassment”. Sedley 
argumenta depois que devemos nos afastar dessa tendência moderna de negligenciar as etimologias, 
enfatizando que a compreensão correta do Crátilo depende do fato do intérprete levar ou não a sério o 
argumento de Platão neste trecho. 



 

322 

absolutamente irretocável do ser de alguma coisa” (Borges, 2012, p. 10), funcionando como Protágoras 

acredita que a sensação funciona. 

Para entender melhor essa interpretação, voltemos à passagem 153d-154b do Teeteto. 

Afirmamos outrora que a passagem 153d-154b expõe o modo de funcionamento do protagoreanismo 

utilizando como modelo o predicado sensível ser branco. Vimos também como Platão identificou os 

absurdos que deveriam endossar aqueles que defendem essa tese. Comentando essa doutrina de 

Protágoras no Teeteto, Burnyeat mostra que sua grande falha é que ela carrega em si um modelo 

incongruente do modo como ocorre o mecanismo sensível da percepção: 

 

Mas agora: o que é o princípio protagórico senão uma boa formulação teorética do 
modelo da janela (versão transparente)? Como Platão coloca em outro lugar do 
diálogo, o que o princípio afirma é que toda percepção é ‘clara (179c). [...] Ele 
incorpora a tese de que a experiência perceptiva é transparente e a salva da objeção 
levantada contra a transparência em 154b ao fazer o branco privado ao olho que o vê 
(154a2) (Burnyeat, 2012, p. 292)23. 

 

O window model, enquanto modelo explicativo para o funcionamento do nosso aparato 

sensorial, prevê que o funcionamento dos sentidos ocorre sem nenhuma mediação de qualquer 

processo causal. Assim, cada sensação revelaria com exatidão a οὐσία do objeto. Aplicando o mesmo 

modelo teórico para a explicação do comportamento denotativo e predicativo da linguagem, o window 

model requer que todo nome trace um retrato indefectível dos traços estáveis e duradouros de um 

objeto. É um princípio muito apropriado para Eutidemo e para Protágoras, mas não para Platão. Para 

Eutidemo, porque assume que todas as propriedades estão copresentes nos objetos. Para Protágoras, 

porque assume que todas as propriedades são privadas ao sujeito percipiente, tornando seu juízo único 

e infalível. A seção de análise etimológica desenvolve uma possível compreensão – uma compreensão 

falsa – do que Sócrates disse anteriormente. Platão faz com que o personagem Crátilo – representante 

paradigmático da tradição heraclítica – a aceite sem ressalvas: “Para mim parece, Sócrates, que é 

inteiramente adequada” (ἐμοὶ μὲν δοκεῖ πάνυ σφόδα, ὦ Σώκρατες, 428e3). Em seguida, Platão 

mostra que essa compreensão, primeiro, não possui um poder explicativo satisfatório e, depois, que 

 
23 “But now: what is the Protagorean principle but a cool theoretical formulation of the window model 
(transparent version)? As Plato puts it elsewhere in the dialogue, what the principle claims is that every 
perception is ‘clear’ (179c). […] It embodies a thesis that perceptual experience is transparent and saves it 
from the objection raised against transparency at 154b by making the white private to the eye which sees it 
(154a2)” (Burnyeat, 2012, p. 292). 



 

323 

ela auto-contraditória24. Desse modo, Platão defende o naturalismo anteriormente circunscrito de falsas 

compreensões e absurdos. 

Essa perspectiva de leitura possui a vantagem de já dirimir uma possível dúvida que poderíamos 

ter: aliás, se Platão se adere ao naturalismo construído por Sócrates, então por que essa teoria é refutada 

em seguida? Esse questionamento leva consigo um falso pressuposto: não é o naturalismo em si que é 

negado, mas uma falsa compreensão dele. Na realidade, é negada a teoria naturalista acrescida de uma 

formulação teórica do window model. É com base neste modelo que Crátilo ousa sustentar que todos 

os nomes sempre são corretos, na medida em que são ὀνόματα: 

 

Sócrates: Portanto, tu não acreditas que existem, de um lado, costumes melhores e, 
de outro, costumes piores? 
Crátilo: De modo algum. 
Sócrates: Nem o nome, eu suponho, tu acreditas ser estabelecido de maneira inferior 
em certas ocasiões, e superior em outras? 
Crátilo: De modo algum. 
Sócrates: Portanto, todos os nomes são estabelecidos corretamente? 
Crátilo: Sim, uma vez que são nomes  
 
Σωκράτης: Οὐκ ἄρα δοκοῦσί σοι νόμοι οἱ μὲν βελτίους, οἱ δὲ φαυλότεροι εἶναι; 
Κρατύλος: Οὐ δῆτα. 
Σωκράτης: Οὐδὲ δὴ ὄνομα, ὡς ἔοικε, δοκεῖ σοι κεῖσθαι τὸ μὲν χεῖρον, τὸ δὲ 
ἄμεινον; 
Κρατύλος: Οὐ δῆτα. 
Σωκράτης: Πάντα ἄρα τὰ ὀνόματα ὀρθῶς κεῖται; 
Κρατύλος: Ὅσα γε ὀνόματά ἐστιν (Cra. 429b4-11). 

 

Seguindo o naturalismo, Crátilo adota uma posição ontológica segunda a qual há objetos que 

se enquadram na categoria dos “objetos naturais”: objetos que possuem propriedades estáveis e 

duráveis. Ademais, Crátilo crê que o processo de ὀνομάζειν acontece a partir desse conceito de εἶδος. 

Mas, enquanto Sócrates acredita que a nomeação é um processo que exige do indivíduo a capacidade 

de categorizar os itens em conformidade com suas propriedades, Crátilo entende que é um processo 

que exige a descrição dessas formas. Pelo nome, nós deveríamos como que vislumbrar a essência de 

um objeto, e não somente respeitar os tipos naturais a que cada item pertence ou indicar a 

individualidade de um item particular. Trata-se de uma tese mais forte, mais radical e, como dissemos, 

inadequada, pois importa um modelo teórico falso para o interior do processo denotativo. 

 
24 Nas linhas seguintes, explicaremos que a teoria de Crátilo carece de poder explicativo pois, ao propor a 
aplicação do window model ao funcionamento da linguagem, acaba não conseguindo explicar a ideia de 
falsidade. Quando confrontado por Sócrates neste sentido, Crátilo prefere abandonar a possibilidade da 
falsidade do que abdicar de seu princípio teórico. Em seguida, Sócrates mostra que, se ele assim proceder, 
sua teoria manteria teses contraditórias entre si: (i) a de que todo discurso é verdadeiro, um retrato 
indefectível da οὐσία do ser; e (ii) a de que a linguagem funciona a partir de um mecanismo de μίμησις. 



 

324 

Sócrates evidentemente fica surpreso com a resposta, na medida em que ela expõe uma visão 

que carece de poder explicativo para dar conta de um fato que ele acredita ser muito importante para 

a linguagem: a má formação dos nomes, ou a incorretude dos nomes. Como exploramos acima, um 

nome mal formado, para Sócrates, é aquele que não se conforma aos tipos naturais de cada objeto ou, 

formulando de outro modo, é aquele que não capta as diferenças ontológicas que regem a tipificação 

dos itens em diferentes categorias. Para Sócrates, um caso de homonímia completamente acidental é 

um excelente exemplo de um nome mal formado. Porém, Crátilo rejeita essa possibilidade, afirmando 

que todos os nomes são corretos simplesmente pelo fato de serem nomes. Está em operação aqui o 

que Ademollo chamou de Redundancy Conception: “(R) ‘N’ é o nome correto de X =df ‘N’ é o nome 

de X”25. 

Crátilo já tinha dado uma pista de sua posição nas primeiras linhas do diálogo: 

 

Hermógenes: Crátilo disse, Sócrates, que há, por natureza, uma corretude do nome 
para cada coisa – e isto não é um nome, o que alguns concordam em chamar algo, 
usando para nomear uma parte de sua própria língua, mas existe uma certa corretude 
dos nomes tanto para os gregos quanto para os bárbaros, a mesma para todos. Diante 
disso, eu o questiono se “Crátilo” é verdadeiramente um nome para ele – se é ou não. 
Ele concorda [que é]. “E para Sócrates”, eu disse. “É ‘Sócrates’”, ele respondeu. “E 
para todos outros homens, o nome com que chamamos cada um, esse é o nome para 
cada um?”. “Com certeza não para ti,” disse, “seu nome não é ‘Hermógenes’, nem 
que todos homens te chamassem assim”  
 
Ἑρμογένης: Κρατύλος φησίν ὅδε, ὦ Σώκρατες, ὀνόματος ὀρθότητα εἶναι ἑκάστῳ 
τῶν ὄντων φύσει πεφυκυῖαν, καὶ οὐ τοῦτο εἶναι ὄνομα ὃ ἄ τινες συνθέμενοι 
καλεῖν καλῶσι, τῆς ἁυτῶν φωνῆς μόριον ἐπιφθεγγόμενοι, ἀλλὰ ὀρθότητά τινα 
τῶν ὀνομάτων πεφυκέναι καὶ Ἑλλησι καὶ Βαρβάροις τὴν αὐτὴν ἅπασιν.  ἐρωτῶ 
οὖν αὐτὸν ἐγὼ εἰ αὐτῷ Κρατύλος τῇ ἀληθείᾳ ὄνομα [ἐστὶν ἢ οὔ]· ὁ δὲ ὁμολογεῖ. 
“Τί δὲ Σωκράτει;” ἐφην. “Σωκράτης,” ἦ δ’ ὅς. “Οὐκοῦν καὶ τοῖς ἄλλοις  ἀνθρώποις 
πᾶσιν, ὅπερ καλοῦμεν ὄνομα ἕκαστον, τοῦτό ἐστιν ἑκάστῳ ὄνομα;” ὁ δέ, “Οὔκουν 
σοί γε,” ἦ δ’ ὁς, “ὄνομα Ἑρμογένης, οὐδὲ ἂ πάντες καλῶσιν ἄνθρωποι” (Cra. 383a4-
b7). 

 

É possível ver que, em 383a4-b7, está implicitamente em operação a Redundancy Concepction 

formulada explicitamente, por sua vez, em 429b4-11. Se “Hermógenes” não é o nome correto de 

Hermógenes, então “Hermógenes” não é sequer um nome, somente um “barulho” (ψόφον). E 

Sócrates supõe que a rejeição de Crátilo da atribuição do nome “Hermógenes” está relacionada à 

etimologia dessa palavra. O nome Ἑρμογένης é derivado dos termos Ἑρμῆς (Hermes, o deus da 

riqueza) e γένεσις (geração, nascimento, origem), indicando que Hermógenes é o filho da riqueza. 

 
25 “(R) ‘N’ is a correct name of X =df ‘N’ is the name of X” (Ademollo, 2011, p. 3). 



 

325 

Sócrates brinca com essa análise, relacionando o fato de Hermógenes não ter dinheiro com a rejeição 

do seu nome por parte de Crátilo. 

 

Sócrates: Como! E o nosso amigo Hermógenes, a que nos referimos há pouco, 
diremos que não recebeu esse nome, visto não ter ele nada de comum com a 
descendência de Hermes, ou que o recebeu, porém indevidamente? 
 
Crátilo: Segundo minha maneira de pensar, Sócrates, esse nome não lhe foi dado; 
apenas parece que foi. Mas, de fato, é o nome de outra pessoa com as características 
a ele inerentes. 
 
[...] 
 
Sócrates: [...] Por exemplo, se alguém te encontrasse no estrangeiro e, tomando-te da 
mão, te dissesse: Salve, forasteiro Ateniense, Hermógenes, filho de Esmicrio! Essa 
pessoa diria, ou falaria, ou se dirigiria, ou saudaria, não a ti, mas ao nosso amigo 
Hermógenes? Ou a ninguém? 
 
Crátilo: No meu modo de pensar, Sócrates, o que essa pessoa dissesse careceria 
inteiramente de sentido  
 
Σωκράτης: Τί οὖν; ὃ καὶ ἄρτι ἐλέγετο, Ἑρμογένει τῷδε πότερον μηδὲ ὄνομα τοῦτο 
κεῖσθαι φῶμεν, εἰ μή τι αὐτῷ Ἑρμοῦ γενέσεως προσήκει, ἢ κεῖσθαι μέν, οὐ 
μέντοι ὀρθῶς γε; 
 
Κρατύλος: Οὐδὲ κεῖσθαι ἔμοιγε δοκεῖ, ὦ Σώκρατες, ἀλλὰ δοκεῖν κεῖσθαι, εἶναι 
δὲ ἑτέρου τοῦτο τοὔνομα, οὗπερ καὶ ἡ φύσις [ἡ τὸ ὄνομα δηλοῦσα]. 
 
[...] 
 
Σωκράτης: [...] οἷον εἴ τις ἀπαντήσας σοι ἐπὶ ξενίας, λαβόμενος τῆς χειρὸς εἴποι· 
“Χαῖρε, ὦ ξένε Ἀθηναῖε, ὑὲ Σμικρίωνος Ἑρμόγενες,” οὗτος λέξειεν ἂν ταῦτα ἢ 
φαίη ἂν ταῦτα ἢ εἴποι ἂν ταῦτα ἢ προσείποι ἂν οὕτω σὲ μὲν οὔ, Ἑρμογένε δὲ 
τόνδε; ἢ οὐδένα; 
 
Κρατύλος: Ἐμοὶ μὲν δοκεῖ, ὦ Σώκρατες, ἄλλως ἂν οὗτος ταῦτα φθέγξασθαι 
(Cra. 429b12-c5; 429e3-9, trad. de Carlos Alberto Nunes). 

 

Crátilo não pode dar outra resposta senão esta: admitir que “Hermógenes” não é sequer um 

nome, optando por abandonar a noção de falsidade e manter somente a possibilidade de uma 

abordagem positiva no discurso apofântico. Crátilo é um ótimo exemplo do filósofo que modifica a 

própria realidade em detrimento da sua teoria. Contra esse oponente, Platão precisará partir de 

premissas comuns, sustentadas tanto por ele quanto por seu interlocutor. Essa premissa é de que a 

atribuição de um ὄνομα a algum objeto traz consigo uma espécie de relação mimética entre o objeto e 

seu ὄνομα: “Então tu concordas que um nome é uma imitação de uma coisa?” (οὐκοῦν καὶ τὸ ὄνομα 

ὁμολογεῖς μίμημά τι εἶναι τοῦ πράγματος, 430a8-b1). 



 

326 

Crátilo entende a noção de μίμησις literalmente, seguindo a perspectiva dada pelo window 

model. Porém, Platão mostra que o conceito de μίμησις, em razão de sua própria definição, implica 

na ideia de graduação. Uma representação nunca será um retrato indefectível do objeto representado 

sob pena de deixar de ser uma representação e tornar-se idêntico ao próprio item. Não existe uma 

noção absoluta de mimēsis: esse é um conceito que carrega a ideia de grau como uma de suas 

propriedades lógicas26. Uma representação necessariamente pode ser falsa ou menos adequada que 

outra. Crátilo não pode insistir no seu modelo teórico e ao mesmo tempo endossar uma visão de que 

existe uma relação mimética qualquer entre a linguagem e a realidade. Nesta perspectiva, Sócrates o 

convida a abandonar seu modelo teórico e assumir uma interpretação não literal, mas formal do 

conceito de mimēsis, na esteira do que foi desenvolvido por ele e Hermógenes: 

 

Sócrates: Tem, portanto, a coragem, meu bravo amigo, de admitir que os nomes 
podem ser corretamente ou incorretamente aplicados, e não insistas em exigir que 
eles contenham todas as letras, para que se tornem exatamente iguais às coisas por ele 
designadas, mas permite, mesmo, que lhes seja acrescentada uma ou outra estranha a 
eles. E se te comportas desse modo com as letras, a mesma coisa faze com as palavras 
na sentença; e se assim procedes com os nomes, admite também no discurso uma 
sentença pouco apropriada ao assunto, sem com isso deixares de admitir que as coisas 
podem ser denominadas e descritas, uma vez que seja conservada a imagem 
fundamental de cada uma, tal como observamos – não sei se ainda te recordas – no 
caso particular dos nomes das letras de que eu e Hermógenes tratamos. 
 
Crátilo: Sim, recordo-me. 
 
Sócrates: Muito bem. Quando essa imagem está presente, ainda mesmo que não 
contenha todos os traços essenciais, nem por isso deixa o objeto de ser nomeado: 
bem, se todos estiverem presentes, mal, no caso de haver alguns de menos. [...] Ou 
então, procura outro critério mais preciso para a aplicação dos nomes e deixa de 
admitir que o nome é a representação do objeto por meio de sílabas e de letras. 
Porque, se afirmares ambas as coisas ao mesmo tempo, não ficarás de acordo contigo 
mesmo.  
 

 
26 Essa ideia também é defendida por Williams: “No seu ataque [...], Sócrates [...] mostra que há um conflito 
entre a fé de Crátilo na mimēsis [...] e a visão tudo-ou-nada com a qual ele encara a relação nome-coisa, já 
que a mimēsis depende da semelhança, e a semelhança é uma questão de grau. A própria noção de uma 
coisa ser um eikōn, uma representação, de outra, envolve esse ponto; porque a única noção absoluta de 
semelhança que poderia ser usada é a de indistinguibilidade, mas um item indistinguível de Crátilo não será 
uma representação de Crátilo, mas ‘outro Crátilo’. A propria ideia de uma representação de X, do modo como 
Crátilo acredita que um nome seja, já implica pelo menos uma seleção entre as propriedades de X” (“In his 
attack […], Socrates […] shows that there is a conflict between Cratylus’ faith in mimēsis […] and the all-or-
nothing view that he takes of the name-relation, since mimesis depends on resemblance, and resemblance is 
a matter of degree. The very notion of one thing’s being an eikōn, a representation, of another, involves this 
point; for the only absolute notion of resemblance that could be used is that of indistinguishability, but an item 
indistinguishable from Cratylus would not be a representation of Cratylus, but ‘another Cratylus’. The very idea 
of a representation of X, such as Cratylus takes a name to be, already implies at least a selection among the 
properties of X”, 1982, p. 90). 



 

327 

Σωκράτης: Θαρρῶν τοίνυν, ὦ γενναῖε, ἔα καὶ ὄνομα τὸ μὲν εὖ κεῖσθαι, τὸ δὲ μή, 
καὶ μὴ ἀνάγκαζε πάντ’ ἔχειν τὰ γράμματα, ἵνα κομιδῇ ᾖ τοιοῦτον οἷόνπερ οὗ 
ὄνομα ἐστιν, ἀλλ’ ἔα καὶ τὸ μὴ προσῆκον γράμμα ἐπιφέρειν. εἰ δὲ γράμμα, καὶ 
ὄνομα ἐν λόγῳ· εἰ δὲ ὄνομα, καὶ λόγον ἐν λόγῳ μὴ προσήκοντα τοῖς πράγμασιν 
ἐπιφέρεσθαι, καὶ μηδὲν ἧττον ὀνομάζεσθαι τὸ πρᾶγμα καὶ λέγεσθαι, ἕως ἂν ὁ 
τύπος ἐνῇ τοῦ πράγματος περὶ οὗ ἂν ὁ λόγος ᾖ, ὥσπερ ἐν τοῖς τῶν στοιχείων 
ὀνόμασιν, εἰ μέμνησαι ἃ νυνδὴ ἐγὼ καὶ Ἑρμογένης ἐλέγομεν. 
 
Κρατύλος: Ἀλλὰ μέμνημαι. 
 
Σωκράτης: Καλῶς τοίνυν. ὅταν γὰρ τοῦτο ἐνῇ, κἂν μὴ πάντα τὰ προσήκοντα 
ἔχῃ, λέξεταί γε τὸ πρᾶγμα, καλῶς ὅταν πάντα, κακῶς δὲ ὅταν ὀλίγα [...]. ἢ ζήτει 
τινὰ ἄλλην ὀνόματος ὀρθότητα, καὶ μὴ ὁμολόγει δήλωμα συλλαβαῖς καὶ 
γράμμασι πράγματος ὄνομα εἶναι. εἰ γὰρ ταῦτα ἀμφότερα ἐρεῖς, οὐχ οἷός τ' ἔσῃ 
συμφωνεῖν σαυτῷ (Cra. 432d11-433a6; 433b2-5, trad. de Carlos Alberto Nunes). 

 

A interpretação de Sócrates toma como prisma a noção de forma (εἶδος). A relação de mimēsis 

significa reconhecer os padrões das coisas e encarná-los nos itens da linguagem. É nesse sentido que as 

noções de corretude e incorretude operam no texto: a linguagem é correta na medida em que segue 

com maior exatidão as nervuras e tipificações da própria realidade. E o que Platão aponta para Crátilo 

é que seria contraditório acreditar em uma linguagem que imita a realidade e, ao mesmo tempo, se 

apresenta como idêntica a ela, mostrando-lhe sua essência. Mimesis não poderia significar, portanto, 

uma espécie de relação de identidade entre a linguagem e a realidade que lhe serve de base (como 

Crátilo acredita).  

Nessa passagem, Platão retorna à ideia de “categorizar a realidade” (cf. διακριτικὸν τῆς 

οὐσίας, 388c2) e volta a insistir naquela base ontológica mínima para a possibilidade de um discurso 

bem articulado. É preciso que os seres possuam propriedades estáveis e que sejamos capazes de tomá-

las como critério de pertença a certas categorias.  

Chegamos ao fim do diálogo e podemos, enfim, verificar a unidade da narrativa do Crátilo. A 

obra começa com Platão desmantelando dois candidatos a uma possível Teoria Geral da Atribuição 

dos Nomes: a de Eutidemo e a de Protágoras. Platão reconhece que o problema dessas teorias se dá 

principalmente nos seus fundamentos metafísicos: os dois pensadores articulam um mundo no qual é 

possível atribuir indistintamente qualquer ὄνομα a qualquer coisa. Em seguida, Platão delineia os traços 

ontológicos mínimos que uma teoria deve possuir para poder assegurar a possibilidade da linguagem. 

A noção de εἶδος aqui não possui nenhum qualificativo que indica que ela se refira a uma Teoria das 

Formas, como ela é tradicionalmente entendida. Ao contrário de construir um robusto edifício 

ontológico que carregue diversos pressupostos e exija diversas justificativas, Platão parece oferecer uma 

base ontológica comum a qualquer filósofo que pretenda iniciar com razoabilidade seu percurso na 



 

328 

Filosofia. Encerrando, Platão previne o leitor do fato de sua teoria não poder ser vinculada, sob pena 

de contradição, a um modelo teorético falho. 

 

 

 

Recebido em: 02/06/2024 

Aceito em: 22/10/2024 

Publicado em: 28/10/2024 

  



 

329 

REFERÊNCIAS 

 

 

ADEMOLLO, F. The Cratylus of Plato: a commentary. Cambridge: Cambridge University Press, 
2011. 
ALLEN, R. E. Plato’s Earlier Theory of Forms. In: VLASTOS, G. (Ed.). The Philosophy of Socrates. 
Palgrave Macmillan, 1971, pp. 319-334. 
ARISTÓTELES. Metafísica – Livros IV e VI. Trad. Lucas Angioni. Clássicos da Filosofia: Cadernos 
de Tradução, Campinas/SP, IFCH/UNICAMP, n. 14, 2007. 
BORGES, Anderson de Paula. Fluxo e Infalibilismo em Teeteto 151-160. Journal of Ancient 
Philosophy, v. VI, n. 2, p. 1-30, 2012. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1981-9471.v6i2p1-30. 
BORGES, Anderson de Paula. A Interpretação Aristotélica do Pensamento Protagoreano em 
Metafísica Γ 4-6. Journal of Ancient Philosophy, São Paulo, Vol. 11, N. 2, 2017. p. 82-105. 
BURNYEAT, Myles. Conflicting appearances. In: Burnyeat, M. Explorations in Ancient and Modern 
Philosophy, Vol. 1. Cambridge: Cambridge University Press, 2012, pp. 276-315. 
BURNYEAT, Myles. The Theaetetus of Plato: with a translation of Plato’s Theaetetus by M. J. Levett 
revised by Myles Burnyeat. Indianapolis/ Cambridge: Hackett Publishing Company, 1990. 
CODE, Alan. Aristotle’s Investigation of a Basic Logical Principle: Which Science Investigates the 
Principle of Non-Contradiction?. Canadian Journal of Philosophy, v. 16, n. 3, p. 341-358, 1986. 
Disponível em: https://www.jstor.org/stable/40231475. Acesso em: 13 março 2024. 
CORNFORD, Francis MacDonald. Plato’s Theory of Knowledge: The Theaetetus and the Sophist of 
Plato translated with a running commentary. London: Kegan, Paul, Trench, Trubner & CO. LTD; 
New York: Harcourt, Brace and Company, 1935. 
EMPIRICUS, Sextus. Outlines of Scepticism. Trad. Jonathan Barnes. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2000. 
FERRARI, Franco. Teoria das Ideias. In: CORNELLI, G.; LOPES, R. (Coord.). Platão. Coimbra: 
Imprensa da Universidade de Coimbra, 2018, pp. 213-228. 
PLATÃO. A República. Trad. Anna Lia Amaral de Almeida Prado. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2014. 
PLATÃO. Crátilo. Trad. Celso de Oliveira Vieira. São Paulo: Paulus, 2014. 
PLATÃO. Cratylus. Trad. C. D. C. Reeve. In: COOPER, J. M. (Ed.). Complete Works. Indianapolis: 
Hackett Publishing Company, 1997, pp. 101-156. 
PLATÃO. Mênon. Trad. Maura Iglésias. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2001. 
PLATÃO. Teeteto e Crátilo. Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém: Universidade Federal do Pará, 
1988. 
PLATÃO. Teeteto. Trad. Adriana Manuela Nogueira e Marcelo Boeri. 4. ed. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2015. 
ROBINSON, Richard. The Theory of Names in Plato’s Cratylus. Revue Internationale de 
Philosophie, v. 9, n. 32 (2), p. 221-236, 1995. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/23936762. 
Acesso em: 13 março 2024. 
SEDLEY, David. The Etymologies in Plato’s Cratylus. The Journal of Hellenic Studies, v. 118, p. 140-
154, 1998. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/632235. Acesso em: 13 março 2024. 
SEDLEY, David. Plato’s Cratylus. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 
WILLIAMS, Bernard. Cratylus’ theory of names and its refutation. In: NUSSBAUM, M. C.; 
SCHOFIELD, M. Language and Logos: Studies in ancient Greek philosophy presented to G. E. L. 
Owen.  Cambridge: Cambridge University Press, 1982, pp. 83-93. 

https://doi.org/10.11606/issn.1981-9471.v6i2p1-30
https://www.jstor.org/stable/40231475
https://www.jstor.org/stable/23936762
https://www.jstor.org/stable/632235


 

330 

ZILLIG, Raphael. Significação e não contradição: o papel da noção de significação na defesa do 
princípio de não-contradição em Metafísica Γ 4. Analytica, Rio de Janeiro (UFRJ), v. 11, n. 1, p. 107-
126, 2007. DOI: https://doi.org/10.35920/arf.v11i1.527. 
ZINGANO, Marco. Notas sobre o Princípio da Não Contradição em Aristóteles. Caderno de História 
e Filosofia da Ciência, v. 13, n. 1, p. 7-32, 2003. Disponível em: 
https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/article/view/716. Acesso em: 13 março 2024. 
ZINGANO, Marco. Unidade do gênero e outras unidades em Aristóteles: significação focal, relação 
de consecução, semelhança, analogia. Analytica, v. 17, n. 2, p. 395-432, 2013. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/analytica/article/view/2184. Acesso em: 13 março 2024. 
 

https://doi.org/10.35920/arf.v11i1.527
https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/article/view/716
https://revistas.ufrj.br/index.php/analytica/article/view/2184


 

 


	A TEORIA NATURALISTA DOS NOMES NO CRÁTILO DE PLATÃO

