
 

10.26512/pl.v13i28.53614 

 

EXPLORANDO AS 
RAÍZES E 

CONSEQUÊNCIAS DO 
TOTALITARISMO 

uma análise dos mecanismos de 
controle e manipulação a partir de 

Hannah Arendt 
 

EXPLORING THE ROOTS AND CONSEQUENCES OF 
TOTALITARIANISM 

an analysis of control and manipulation mechanisms from 
Hannah Arendt 

 

Aline Maria Ribeiro-Cantu1 
Universidade Estadual de Londrina 

  

 
1 Doutoranda em Filosofia pelo Programa de Pós-graduação em Filosofia da Universidade Estadual de Londrina 
(UEL). 
E-mail: aline.ribeirofilosofia@uel.br. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/9749433429244345 ORCID: https://orcid.org/0009-0003-9871-0026. 

https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.51006
mailto:aline.ribeirofilosofia@uel.br
http://lattes.cnpq.br/9749433429244345
https://orcid.org/0009-0003-9871-0026


 

161 

 

 

 

Resumo: Considerando o totalitarismo e suas implicações na sociedade moderna, buscamos responder à 

questão: Como o totalitarismo molda a sociedade e justifica suas ações, manipulando a percepção da realidade 

e o comportamento humano? Objetivamos analisar as características e as consequências do totalitarismo, bem 

como conceitos como, propaganda, ideologia e terror. Investigando como o totalitarismo busca suprir a 

necessidade humana de ordem e sentido, além de examinar a influência desse sistema na sociedade e na natureza 

humana. Analisaremos principalmente a obra Origens do Totalitarismo (2012) de Hannah Arendt para sustentar 

a hipótese de que o totalitarismo, ao promover uma realidade fictícia e coerente, busca eliminar a capacidade de 

pensar criticamente e agir de forma independente, controlando os indivíduos. Concluímos que o totalitarismo 

busca criar uma nova espécie de ser humano, moldado pela ideologia e controlado pelo terror, resultando na 

destruição da individualidade e na supressão da liberdade.  

Palavras-chave: Totalitarismo. Hannah Arendt. Ideologia. Estrutura Totalitária. Manipulação de massa.  

 

Abstract: Considering totalitarianism and its implications in modern society, we aim to address the question: 

How does totalitarianism shape society and justify its actions, manipulating the perception of reality and human 

behavior? Our objective is to analyze the characteristics and consequences of totalitarianism, as well as concepts 

such as propaganda, ideology, and terror. Investigating how totalitarianism seeks to fulfill the human need for 

order and meaning, as well as examining the influence of this system on society and human nature. We will 

primarily analyze Hannah Arendt's work The Origins of Totalitarianism (2012) to support the hypothesis that 

totalitarianism, by promoting a fictitious and coherent reality, seeks to eliminate the ability to think critically and 

act independently, thereby controlling individuals. We conclude that totalitarianism seeks to create a new species 

of human being, shaped by ideology and controlled by terror, resulting in the destruction of individuality and the 

suppression of freedom. 

Keywords: Totalitarianism. Hannah Arendt. Ideology. Totalitarian Structure. Mass Manipulation. 

  



 

162 

 

Introdução 

 

O totalitarismo, segundo Hannah Arendt, é uma forma de governo que redefine estruturas 

políticas, suprimindo tradições e buscando a hegemonia global através da ideologia e do terror. Isso 

permitiu atos como os cometidos por Eichmann, que operava dentro da burocracia do regime 

totalitário. Arendt argumenta que mesmo subjugado ao sistema, Eichmann ainda é responsável por 

suas ações, pois possuía a capacidade de pensar por si mesmo. Contudo, nos questionamos, até que 

ponto a estrutura totalitária pode influenciar o comportamento de uma sociedade? 

Arendt destaca a distinção entre poder e lei, onde o poder aplica a lei enquanto esta limita o 

poder, uma relação essencial para governos justos. Porém, nos regimes totalitários, essa relação é 

distorcida, com a lei servindo ao movimento totalitário em detrimento da estabilidade social. O 

totalitarismo se diferencia das formas tradicionais de governo pela sua estrutura, que busca um controle 

total sobre indivíduos, tanto na esfera pública quanto privada. Arendt compara essa estrutura a uma 

cebola, com o líder no centro, controlando de dentro para fora, diferente das costumeiras estruturas 

hierarquizadas onde um líder comanda de cima para baixo, em um governo como o totalitário o líder 

está dentro, protegido pelo núcleo de apoiadores. 

A ideologia totalitária busca criar uma sensação de pertencimento e coerência, distorcendo a 

realidade para enquadrá-la em sua narrativa. O domínio total se baseia na organização das massas, não 

das classes, e busca aniquilar a individualidade em prol do Estado total. Arendt também aborda a 

relação entre história e natureza, destacando a busca humana pela imortalidade através da memória e 

da obra. O paradoxo entre a mortalidade humana e a imortalidade da natureza é resolvido 

poeticamente na antiguidade grega, mas a filosofia de Platão torna-se imperativa ao afirmar a 

imortalidade potencial dos seres humanos. Esses conceitos ajudam a entender como o totalitarismo 

molda a sociedade e justifica suas ações, manipulando tanto a percepção da realidade quanto a própria 

ideia do que é ser humano. 

No início da época moderna, a dúvida se tornou central com o "cogito" de Descartes, 

estabelecendo as bases da modernidade na incerteza em relação aos sentidos e aos pensamentos inatos. 

A História, nesse período, deixou de ser apenas relato de feitos e sofrimentos para se tornar um 

processo moldado pelo ser humano. Arendt destaca que neste momento o ser humano passou a agir 

sobre o mundo e sobre a natureza, moldando-os de maneira semelhante à maneira como moldava a 

história. Os governos totalitários exploraram essa capacidade humana de ação, paralisando-a e 

moldando atos e reações a eventos, utilizando a ideologia para transformar os indivíduos em seres 

previsíveis e manipuláveis. Através de uma lógica ideológica, esses regimes subverteram as leis da 



 

163 

natureza e da história, buscando justificar suas ações, como por exemplo, sacrifícios “necessários” para 

o bem da espécie ou do movimento. A propaganda totalitária preparava as massas para aceitar o poder 

do partido, enquanto a ideologia e o terror eram empregados para manter o domínio absoluto, 

substituindo inimigos conforme necessário para perpetuar o controle. 

Buscamos explorar a ascensão e a natureza do governo totalitário, especialmente em sua 

capacidade de manipular e controlar as massas. Hannah Arendt destaca a importância da propaganda, 

do terror e da ideologia na criação desse tipo de regime. Ela argumenta que, ao promover uma 

realidade fictícia e coerente, o totalitarismo busca suprir a necessidade humana de ordem e sentido. A 

propaganda inicialmente convence as massas, mas é substituída pela ideologia e pelo terror, que buscam 

eliminar a capacidade de pensar criticamente e agir de forma autônoma. O isolamento e a solidão são 

ferramentas essenciais desse sistema, que busca destruir a interação social e a individualidade. Arendt 

também discute a transformação das vítimas em autômatos nos campos de concentração, onde o terror 

total busca destruir não apenas as vidas, mas também a própria humanidade das pessoas. Em última 

análise, o governo totalitário procura criar uma nova espécie de ser humano, moldado pela ideologia e 

controlado pelo terror. 

 

 

1 Estrutura e especificidades do totalitarismo 

 

O totalitarismo, conforme delineado por Hannah Arendt, representa uma abordagem 

governamental inédita, capaz de remodelar estruturas políticas preexistentes, suprimir tradições e 

almejar a hegemonia global. Fundamentado na ideologia e no terror (Arendt, 2012, p. 611), esse regime 

viabiliza a perpetração de atrocidades como as cometidas por Eichmann, cuja execução somente se 

tornou possível devido à burocracia capaz de controlar todos os estratos da sociedade. O agente em 

questão necessitava estar integrado ao aparato governamental para perpetrar tais crimes. Segundo a 

filósofa, é altamente improvável que Eichmann sequer considerasse matar alguém por iniciativa 

própria; ele estava imerso em uma realidade moldada pela ideologia. Contudo, o fato de Eichmann 

estar subjugado ao sistema totalitário, conforme Arendt, não o exime de sua responsabilidade (Arendt, 

2012, p. 312). 

Em uma discussão filosófica, fenomenológica e política, com implicações morais e éticas, 

Hannah Arendt lança luz sobre questões que despertaram o interesse e a crítica de muitos de seus 

leitores (Arendt, 1999, pp. 307-312). O objetivo desta primeira seção é esclarecer algumas das 

características do domínio totalitário, a fim de ajudar o leitor a encontrar semelhanças ou diferenças 

em seus próprios governos e auxiliar na compreensão do sistema no qual Eichmann estava inserido. 



 

164 

Deste modo, é necessário compreender o que é o totalitarismo para entender a ideia levantada por 

Arendt, pois Eichmann fez parte desse sistema e, evidentemente, foi diretamente afetado por ele. 

O sistema totalitário se diferencia dos demais não apenas em sua estrutura, pois não se trata 

apenas de uma ditadura ou tirania, mas se distingue de maneira essencial pela ideologia e pelo terror. 

 

Em vez de dizer que o governo totalitário não tem precedentes, poderíamos dizer que 
ele destruiu a própria alternativa sobre a qual se baseiam, na filosofia política, todas as 
definições da essência dos governos, isto é, a alternativa entre o governo legal e o ilegal, 
entre o poder arbitrário e o poder legítimo [...] o totalitarismo nos coloca diante de 
uma espécie totalmente diferente do governo. É verdade que desafia todas as leis 
positivas, mesmo ao ponto de desafiar aquelas que ele próprio estabeleceu [...] Mas 
não opera sem a orientação de uma lei, nem é arbitrário, pois afirma obedecer 
rigorosa e inequivocamente àquelas leis da Natureza ou da História que sempre 
acreditamos serem a origem de todas as leis (Arendt, 2012, p. 613). 

 

De acordo com Arendt (1953, pp. 274-275), existe uma diferença entre lei e poder que não 

pode passar despercebida. Por um lado, "aprendemos que o poder aplica a lei para efetivar a legalidade; 

por outro, a lei é concebida como a limitação e a fronteira do poder, as quais nunca devem ser 

ultrapassadas" (Arendt, 1953, p. 274). Deste modo, o poder é um instrumento para fazer valer a lei, e 

a lei é um instrumento para controlar o poder. Esta característica não é um problema sob um governo 

justo, seja ele uma monarquia, aristocracia ou democracia. Sendo assim, apenas seus contrários teriam 

um problema no que diz respeito à lei e poder no sentido que foi demonstrado, como, por exemplo, 

a tirania, a oligarquia e a oclocracia (Arendt, 1953, pp. 274-275). 

É importante ressaltar que Arendt distingue essencialmente o poder da violência e cita 

Montesquieu para demonstrar que essa distinção não é idealista e inalcançável. "Montesquieu, cuja 

fama se sustenta seguramente na descoberta dos três ramos do governo, o legislativo, o executivo e o 

judiciário – isto é, na grande descoberta de que o poder não é indivisível –, era um escritor político 

muito mais que um pensador sistemático" (Arendt, 1953, p. 281). 

Segundo Arendt (1953), Montesquieu inaugurou, sob a ótica dos três poderes, uma visão da 

vida pública que não associava o poder à violência, mas os separava completamente, considerando-os 

entidades distintas que não precisavam estar relacionadas. As atividades políticas humanas se 

relacionam com os três poderes em um nível essencial: a criação das leis, a execução de decisões e a 

sentença judicial. Assim, cada divisão concentra o poder, ao mesmo tempo em que o regula e é regulada 

(Arendt, 1953, pp. 281-283). 

Porém, de acordo com Arendt, nos governos totalitários, "o próprio termo lei mudou de 

sentido: deixa de expressar a estrutura de estabilidade dentro da qual podem ocorrer os atos e os 

movimentos humanos, para ser a expressão do próprio movimento" (Arendt, 2012, p. 617). Nos 



 

165 

governos totalitários, a ideia de poder também se transforma, pois eles criam camadas e duplicam 

órgãos, podendo até mesmo se desprender completamente de um plano de governo ou sequer 

concebê-lo. Isso ocorre porque o domínio total busca uma sensação constante de impermanência, de 

movimento, destruindo a estabilidade e moldando a sociedade de forma a fazer crer que o que não 

está alinhado com o movimento está morrendo. Ao mesmo tempo, impede que a sociedade normalize 

esse estado, mantendo os indivíduos sempre em movimento. O governante totalitário não pode admitir 

nenhum erro; ao invés disso, ele instaura uma mentira sistemática contra a realidade factual para manter 

seu domínio (Arendt, 2012, pp. 522-534). “A relação entre duas fontes de autoridade, entre o Estado 

e o Partido, é a relação entre uma autoridade aparente e outra real, de modo que muitos descrevem a 

máquina governamental do regime totalitário como fachada importante, a esconder e disfarçar o 

verdadeiro poder do partido” (Arendt, 2012, p. 534). 

Um dos aspectos cruciais ao se falar do totalitarismo, com base no pensamento de Hannah 

Arendt, é a distinção entre as diferentes manifestações totalitárias entre si, mas principalmente entre o 

totalitarismo e outras formas de governo. As manifestações totalitárias podem variar, como Arendt 

aponta para a Rússia bolchevique e a Alemanha nazista, mas ela também questiona: "Um estudo do 

totalitarismo pode ignorar o que aconteceu e está acontecendo na China?" (Arendt, 2012, p. 418). Não 

se sabe ao certo, Arendt sugere que as formas de manifestação totalitária podem diferir entre si e não 

necessariamente levar ao extermínio em massa de milhares de pessoas, como ocorreu durante o 

Terceiro Reich. Segundo a filósofa, "pode ser que os verdadeiros traços do nosso tempo só assumam 

sua forma autêntica - embora não necessariamente a mais cruel - quando o totalitarismo for parte do 

passado" (Arendt, 2012, pp. 611-612). Com base nessa ideia, buscamos compreender quais são as 

possíveis heranças totalitárias para o nosso tempo. Apesar de o material de estudo em relação aos 

governos totalitários ser escasso na época de Arendt, a autora afirma que existem diferentes formas de 

governo totalitário, assim como a monarquia absolutista na França, que se estabeleceu de forma 

diferente da Espanha, ou mesmo a democracia em suas mais diversas expressões. 

 

Enfim, era óbvio que os ‘pensamentos’ de Mao Tse-tung não seguiam as linhas 
estabelecidas por Stalin (ou Hitler), que ele não era um assassino instintivo, e que o 
sentimento nacionalista, tão proeminente em todos os levantes revolucionários nos 
países que tinham sido colônias, era suficientemente forte para impor limites ao 
domínio total. Tudo isso parece contrariar certos receios expressos neste livro 
(Arendt, 2012, p. 419). 

 

A preocupação central de Arendt reside no domínio total, onde, através do terror como 

instrumento, o totalitarismo perpetua-se mesmo quando todos estão subjugados. Esse tipo de governo 

radicaliza o controle sobre as ações humanas, utilizando ideologia e terror para minar interações sociais, 



 

166 

destruindo tanto o espaço público quanto o privado dos indivíduos. Ele burocratiza funções, executa 

massacres administrativos em massa e busca atingir não apenas a esfera pública, mas também a privada, 

isolando e aterrorizando internamente os indivíduos. Seu objetivo é a destruição da liberdade em todos 

os níveis, unificando as pessoas e anulando suas identidades individuais. A distinção crucial entre o 

totalitarismo e outras formas de governo está na extensão de sua dominação, que se estende até mesmo 

à esfera privada dos indivíduos. 

Sobre a distinção entre o domínio público e privado, é importante salientar que, segundo 

Hannah Arendt (1993), a esfera privada está associada às atividades domésticas e familiares, 

constituindo um espaço pré-político onde o indivíduo se prepara para suas ações políticas. A 

privacidade diz respeito a assuntos que não são de interesse público, mas que ainda assim são essenciais 

para a vida individual. É no âmbito privado que os indivíduos satisfazem suas necessidades e se 

preparam para ingressar na esfera pública. Por sua vez, a esfera pública é o espaço de "aparecimento", 

onde os homens, coletivamente, expressam sua singularidade e diversidade, exibindo suas ideias e 

diferenças para os outros, evidenciando a pluralidade do mundo em cada ação individual. 

O totalitarismo busca dominar completamente o indivíduo tanto no âmbito público quanto no 

privado. Além desse controle extremo exercido pelo governo sobre o indivíduo, o domínio total difere 

em sua estrutura das formas de governo conhecidas anteriormente. Enquanto nas estruturas 

convencionais o poder geralmente se concentra no topo, seguindo uma hierarquia em forma de 

pirâmide, onde uma autoridade governa os demais de forma hierárquica, a organização totalitária é 

construída de modo a proteger o governo, o partido e o movimento do mundo externo não totalitário, 

estabelecendo camadas que criam uma espécie de "cortina de ferro" contra o mundo exterior. Como 

observa Arendt, "as formas de governo sob as quais os homens vivem são muito poucas; foram 

descobertas cedo, classificadas pelos gregos e demonstram rara longevidade" (Arendt, 2012, p. 612). 

Portanto, é fácil confundir o totalitarismo com outros tipos de governo opressor, como a tirania, pois 

quando o totalitarismo assume o poder, inicialmente "deve agir como uma tirania e derrubar as 

fronteiras da lei feita pelos homens" (Arendt, 2012, p. 619). No entanto, Arendt ressalta a essência dos 

governos e busca compreender a essência do governo totalitário; enquanto a tirania é caracterizada pelo 

medo, tanto do governante quanto dos governados, o totalitarismo tem como essência o terror. "[...] o 

lugar das leis positivas é ocupado pelo terror total, destinado a tornar real a lei do movimento da história 

ou da natureza" (Arendt, 2012, p. 617). 

 

Sempre que galgou o poder, o totalitarismo criou instituições políticas inteiramente 
novas e destruiu todas as tradições sociais, legais e políticas do país [...] o governo 
totalitário sempre transformou as classes em massa, substituindo o sistema partidário 
não por ditaduras unipartidárias, mas por um movimento de massa, transferiu o centro 



 

167 

do poder do Exército para a polícia e estabeleceu uma política exterior que visava 
abertamente ao domínio mundial (Arendt, 2012, p. 611). 

 

A estrutura totalitária reformula a maneira de lidar com cada indivíduo, reduzindo a 

individualidade a uma mera entidade manipulável, aspirando ao domínio mundial. O totalitarismo 

pode surgir de ditaduras, mas não se confunde com elas, pois organiza as massas em vez das classes ou 

qualquer grupo político bem estabelecido, transferindo o poder e usando a violência dos campos como 

meio de erradicar a individualidade humana. Segundo Arendt, esse tipo de governo tem origem no 

antissemitismo como ideologia política, que ultrapassa o mero ódio a um grupo específico, como no 

caso do antissemitismo (ódio aos judeus), moldando esse sentimento em um discurso ideológico que 

cria uma aversão sistemática e transforma as pessoas em camadas protetoras contra o extremismo 

radical do governo. O movimento totalitário se apropria de teorias e se apresenta como sua solução, 

visando libertar a humanidade das leis, alegando torná-la a "encarnação da lei" (Arendt, 2012, p. 615). 

 

Em contraposição tanto aos regimes tirânicos como aos autoritários, a imagem mais 
adequada de governo e organização totalitários parece-me ser a estrutura da cebola, 
em cujo centro, em uma espécie de espaço vazio, localiza-se o líder; o que quer que 
ele faça- integre ele o organismo político como em uma hierarquia autoritária, ou 
oprima seus súditos como um tirano - ele o faz de dentro, e não de fora ou de cima 
(Arendt, 2016, p. 136). 

 

O totalitarismo cria a ilusão de pertencimento a algo muito maior que o indivíduo, de modo 

que todos parecem fazer parte do movimento da História ou da Natureza. Esta nova forma de 

dominação também cria ou se apropria de teorias conspiratórias já existentes em seus discursos, de 

modo que as pessoas realmente passem a pensar que estão se protegendo de uma ameaça maior, o 

que as faz aderir ao sistema total inicialmente como forma de proteção. Por exemplo, o “protocolo dos 

Sábios de Sião” foi um documento usado pelo domínio total como suporte aos seus discursos, ele 

consistia em uma suposta sociedade secreta de judeus que pretendia dominar o mundo. O que para 

muitos poderia parecer absurdo, se tornou mola propulsora para o discurso ideológico nazista e 

encaminhamento para a ação totalitária. Em contrapartida a esta suposta sociedade secreta o domínio 

total se organiza de maneira similar, como uma contra ideologia de proteção. 

Segundo Arendt (2012, pp. 434-447), para que os planos do governo totalitário pudessem ser 

levados adiante, era necessário o apoio de uma grande parcela da população. Por esse motivo, o regime 

se preocupou em organizar as massas e não as classes. As massas consistiam em uma quantidade 

significativa de pessoas que não se uniam com um objetivo comum, lutando por uma causa específica 

para seu grupo. Ao contrário, eram indivíduos anteriormente desinteressados pela política, atraídos por 

propaganda e mentiras coerentes, características presentes em qualquer país. As massas eram 



 

168 

normalmente rejeitadas pelas campanhas partidárias, uma vez que não possuíam objetivo político ou 

conhecimento dos assuntos públicos. Esse novo tipo de governo, o totalitário, mais do que todos os 

outros, necessitava de “material humano”, material que podia ser exterminado sem grandes problemas. 

Por isso, o interesse do movimento totalitário em articular as massas, que normalmente constituíam a 

maioria da população (Arendt, 2012, pp. 434-447). 

Além disso, Arendt (2012, p. 442) expõe que os governos totalitários foram os primeiros 

partidos verdadeiramente antiburgueses, pois buscavam apagar a identidade de cada indivíduo, de 

modo que todos na sociedade se resumissem a um só, agindo conforme as determinações do Estado e 

não dos interesses individuais ou de uma coletividade qualquer. Nenhum interesse individual tinha 

espaço em um movimento governamental que afirmava estar em busca de “propósitos maiores”. Essa 

estrutura, diferente das estruturas governamentais anteriormente conhecidas, formava uma barreira 

contra o mundo real. Essa proteção era de extrema importância, pois o totalitarismo criava um mundo 

fictício inteiramente novo e forçava a coerência lógica deste mundo aos indivíduos. 

Segundo Arendt (2012, pp. 474-485), o domínio total criava um mundo de coerências antes 

mesmo de tomar o poder e, logo depois, moldava o mundo para que este passasse a funcionar de 

acordo com a sua ideologia. A lógica que era forçada ao pensamento das pessoas era constantemente 

melhor aceita do que o mundo caótico que não possuía ordem definida. Por esse motivo, tornava as 

mentiras sistemáticas e a ficção de um mundo perfeito e coerente uma nova realidade plausível e aceita 

sem grandes questionamentos. 

Como lembra Turatto (2017), durante o Terceiro Reich, as palavras de Hitler eram tomadas 

como lei, criando uma confusão entre lei e ordem. Os cidadãos acreditavam firmemente estar agindo 

de acordo com as leis, e de fato Eichmann, por exemplo, estava inserido na legalidade nazista, 

fundamentando seus atos na autoridade do governo e nas leis totalitárias. Apesar das noções de lei 

serem completamente diferentes no estado totalitário, Arendt possuía uma concepção de lei diferente 

da tradição. Para a autora, lei, poder e liberdade não são conceitos conflitantes, pois as leis asseguram 

estabilidade aos homens e segurança a cada nascimento, permitindo ainda ação espontânea, pois a lei 

cria um espaço entre os homens, um espaço no qual é possível agir (Turatto, 2017, pp. 92-96). “A 

noção inicial de lei como uma cerca sobrevive nos códigos de lei positivados, mediante os quais a lei 

universal é traduzida em padrões humanos de certo e errado.” (Arendt, 1953, p. 279). As leis positivas, 

que se fundamentam a partir das leis eternas, garantem a permanência das leis contra a impermanência 

dos seres humanos. 

Instaura-se o terror quando os governos totalitários executam uma lei universal do movimento, 

que desestabiliza as leis positivas. Assim, as leis do progresso e desenvolvimento, como leis da história 

e da natureza, estão em constante movimento e não agem mais em favor da permanência. O 



 

169 

totalitarismo se constitui como uma nova forma de governo, radical e autoritária, que visa dominar a 

vida de todos os indivíduos em todos os aspectos, atingindo a vida pública, mas também a esfera 

privada. Este modo de governar utiliza a ideologia para guiar o modo de ver e perceber o mundo, 

guiando as ações de maneira previsível e controlada. O terror, por sua vez, possui o papel de aniquilar 

toda possibilidade de ação espontânea, visando a morte daqueles que eram considerados inimigos do 

estado; o terror era o meio de atingir aquilo que a ideologia dizia ser um processo de hegemonia 

histórica ou natural. No caso da Alemanha nazista que buscava dominar através da ideologia racista, 

como se houvesse superioridade “natural” entre as “raças”. O terror construiu espécies de fábricas da 

morte, em que a produção de cadáveres era tida como solução aos problemas. As pessoas se 

transformaram em um problema a ser resolvido, daí o termo Solução Final, que buscava exterminar 

os judeus da Alemanha nazista com base no argumento de que eles seriam um problema e como 

qualquer outro, poderia ser resolvido. 

 

 

2 Leis da história e da natureza 

 

O movimento totalitário utilizou uma argumentação baseada na compreensão das leis da 

história e da natureza como processo; como se tudo fizesse parte de um processo maior, irreversível e 

incontestável. Eichmann era um exemplo típico do cidadão do governo totalitário, ele aderiu ao 

movimento, assumiu os axiomas da ideologia como se fossem leis indubitáveis, auto evidentes e 

incontestáveis; cometeu atos criminosos tomando-os por corretos uma vez que o líder totalitário e todos 

a sua volta assim consideravam. 

Segundo Hannah Arendt, é possível compreender a relação entre história e natureza a partir 

de duas concepções: imortalidade e processo. Um dos sentidos para a concepção de História é “salvar 

os feitos humanos da futilidade que provém do olvido” (Arendt, 2016, p. 70). Enraizada na ideia antiga, 

que começa com Homero e se estende até os Pré-socráticos, essa concepção de História se relaciona 

com a natureza no que diz respeito à imortalidade da natureza, ou seja, as coisas que são por si mesmas 

e não dependem de homens ou deuses. Sendo assim, a História tenta criar uma imortalidade para as 

ações humanas que merecem destaque, visto que o ser humano, enquanto espécie, tem sua 

imortalidade no ciclo reprodutivo, do “ser-para-sempre” que corresponde à permanência da espécie. 

Porém, essa imortalidade só aparece quando se apresenta como o todo da espécie, pois os seres 

humanos, enquanto seres individuais, são mortais e perecíveis. Por este motivo, a compreensão de 

história busca assegurar ao ser humano a mesma imortalidade que a natureza possui, já que ela sempre 

esteve presente e, por isso, não permite ser esquecida. A mortalidade individual do ser humano 



 

170 

perturba a quietude natural que se move de maneira cíclica com sua vida retilínea que possui início e 

fim. 

Arendt ressalta que essa visão mudou com os questionamentos presentes na antiguidade tardia, 

em que a grandeza do ser humano mortal se diluiu ao concluir que a natureza da História deveria 

também ser circular. Logo, a narrativa histórica se aproximou da concepção cíclica da vida biológica, 

como se natureza e história estivessem conectadas. Contudo, a forma do ser humano tornar-se imortal 

era pura e simplesmente através da recordação, ou seja, a memória era a forma como o ser humano 

poderia efetivar sua imortalidade, seus atos no mundo seriam registrados e lembrados. Porém, 

entramos em um impasse no que diz respeito à permanência da natureza e à impermanência do ser 

humano. O ser humano, enquanto humano, é imortal e produz sua permanência pela história, ou seja, 

pela recordação de eventos que por si mesmos seriam esquecidos, pois não estão mais no presente. 

Tudo que é, está preso ao passado no instante em que começou a existir e está fadado à deterioração, 

como a vida individual de cada ser humano que é impermanente. Contudo, o ser humano tenta, por 

meio de sua obra, estar ligado ao eterno, já que a obra teria duração superior a cada vida individual. 

Por isso, a história tem como função recordar acontecimentos, ações e eventos produzidos pelos seres 

humanos; esses eventos e ações, no entanto, permanecem em débito com a natureza. Sendo assim, os 

homens tentam encontrar alguma permanência, apesar da sua vida mortal e perecível, nas suas ações, 

buscando desnecessariamente tornar imperecível o que já é imperecível por um meio perecível, que 

são suas obras. Pois tudo que é produzido pelo ser humano, que tira sua matéria-prima da natureza, 

tende a ser perecível, como se estivesse contaminado com a mortalidade de seus autores (Arendt, 2016, 

p.72). 

Segundo Arendt, existia um paradoxo quanto à relação da natureza e história. A grandeza da 

natureza era a imortalidade e a grandeza do ser humano, os feitos e palavras, eram as mais “fúteis e 

menos duradouras” (Arendt, 2016, p. 75). O paradoxo foi resolvido poeticamente na antiguidade grega 

com a fama imortal que os poetas concediam aos homens de grandes feitos, através da recordação pela 

poesia. Contudo, “a mudança preparada por Parmênides, sobreveio com Sócrates e atingiu seu clímax 

na filosofia de Platão, cuja doutrina acerca da imortalidade potencial dos homens mortais tornou-se 

imperativa para todas as escolas filosóficas da antiguidade.” (Arendt, 2016, p. 76). 

Este antigo paradoxo foi resolvido impedindo que o ser humano se medisse pela régua da 

natureza; por meio da “atividade do próprio pensamento” (Arendt, 2016, pp. 76-77), os homens 

poderiam estar na presença do que é imortal através da contemplação. Sendo assim, a conexão antiga 

entre natureza e história se dá pela imortalidade, algo que a natureza tem por si mesma e que os homens 

mortais buscam alcançar incessantemente. Essa concepção mudou novamente com o advento da era 



 

171 

cristã, que inverteu os papéis e tornou o ser humano individual imortal, enquanto o mundo e tudo que 

residia nele eram, agora, perecíveis e passageiros. 

Foi na modernidade que a relação entre história e natureza mudou seu foco da imortalidade. 

A natureza, vista pela ótica da física que se assume como objetiva, e a história como subjetiva pela 

interferência humana, parecem cada vez mais distantes, porém retornam a uma relação mais intimista, 

se se analisar que mesmo a física precisa da interferência subjetiva das perguntas formuladas por 

homens, que entre outros fatores, se aproxima da participação subjetiva da história. Arendt ressalta que 

esta aproximação pode ser turbulenta, pois existem afirmações em contrário, focando nas diferenças 

entre natureza e história, por parecerem distintas. Contudo, segundo Arendt, essa distância pode ser 

mais estreita do que parece à primeira vista. A escolha de material interfere na História do mesmo 

modo que as condições prescritas pelo cientista natural interferem na ciência. Contudo, esta 

aproximação não é tão simples como na antiguidade grega, pois as ciências naturais se desenvolveram 

mais em seu tempo enquanto a história retornou seus métodos às concepções antigas de observação e 

catalogação (Arendt, 2016, pp. 78-83). 

O início da época moderna também foi precedido pela dúvida, com o cógito de Descartes, o 

que colocou a modernidade sobre as bases da dúvida, tanto em relação aos sentidos quanto em relação 

aos pensamentos inatos. “Essa desconfiança nas faculdades humanas tem sido desde então uma das 

condições mais elementares da época moderna e do mundo moderno” (Arendt, 2016, p. 85). 

 

Na época moderna a História emergiu como algo que jamais fora antes. Ela não mais 
compôs-se dos feitos e sofrimentos dos homens, e não contou mais a história dos 
eventos que afetaram a vida dos homens; tornou-se um processo feito pelo homem; 
o único processo global cuja existência se deveu exclusivamente à raça humana 
(Arendt, 2016, p. 89). 

 

Para Arendt (2016, pp. 90-96) com todas essas mudanças o ser humano passou a agir sobre o 

mundo e moldar a natureza, criando processos “naturais” do mesmo modo como moldava a história, 

sendo assim, a ação do ser humano, capaz de interferir, não somente na História que deixava atrás de 

si, mas também na Natureza, passou a imitar o que o ser humano fazia manualmente, agora por meio 

de máquinas e invenções. Este mesmo processo usado pelas ciências históricas e naturais, foram 

utilizados pelos homens para manipular e moldar a seu bel prazer os assuntos humanos. O ser humano 

passou a ser visto como natural, e portanto, como a natureza, moldável, manipulável. 

A ação humana se tornou parte essencial para compreender a condição humana. A ação, 

segundo Arendt, é uma atividade pela qual o ser humano é capaz de iniciar novos processos e alterar 

o mundo. Porém, a imprevisibilidade, tão característica do ser humano quanto a ação e a pluralidade, 

torna-o sempre capaz de criar e inovar. Somente a total destruição da ação, promovida por alguns tipos 



 

172 

de governos, como os totalitários, poderia interromper essa imprevisibilidade humana. Além disso, os 

processos aos quais o mundo moderno foi submetido tornaram a ação humana um processo com início 

e fim definidos, devendo servir a algo estabelecido; tudo passou a ser visto como processo. Os governos 

totalitários compreenderam que a ação pode transformar o mundo, ou até mesmo criar um mundo 

novo e, por esse motivo, serviram-se da ideologia como axioma básico para transformar os indivíduos 

em seres previsíveis e manipuláveis, substituindo o individualismo e a imprevisibilidade pelas exigências 

determinadas do governo. O movimento totalitário organizou pessoas para que reagissem a 

determinados atos superiores de maneira específica. Por este motivo as próprias leis totalitárias se 

tornam leis do movimento, pois tudo é processo. Modificar o comportamento humano para que 

ninguém aja, apenas reaja. Instaurar ordem no caos do mundo como forma de resolver todos os 

problemas. Apresentar soluções simples para problemas complexos. O totalitarismo pode ser um 

modo de pensar muito sedutor para as massas. Cria uma sensação de pertencimento e resolve 

problemas.  

 

[...] o axioma do qual partiu a dedução não precisa ser, como supunha a lógica e a 
metafísica tradicionais, uma verdade autoevidente; ele não necessita sequer se 
harmonizar com os fatos dados no mundo objetivo no momento em que a ação 
começa; o processo da ação, se for coerente passará a criar um mundo no qual as 
hipóteses se tornam axiomáticas e autoevidentes (Arendt, 2016, p. 124). 

 

Para Arendt (2012, pp. 615-622) o movimento totalitário buscava enquadrar a humanidade na 

lei da natureza ou da história que inspira toda lei positiva; é claro que o totalitarismo subverteu a sua 

maneira a lei da natureza e da história, e se utilizou delas para justificar suas atrocidades, se declarando 

como um movimento neutro que buscava apenas cumprir o que, supostamente, já havia sido 

determinado pela natureza e pela história (Müller, 2010). Os movimentos partem de uma ideia 

axiomática, não necessariamente verdadeira (e essa é a grande questão, a conclusão pode ser inválida 

desde o início, pois a premissa base é falsa), e a partir dela se constrói uma árvore de argumentos, se o 

indivíduo assume o axioma como válido para guiar o pensamento e consequentemente a ação, cria-se 

uma realidade nova, baseada nessa lógica totalitária. A lei da natureza, utilizada pelos governos 

totalitários, se pauta na ideia de evolução e pode ser atribuída a teoria de Darwin, sendo assim, é essa 

lei que determina quais indivíduos devem ser sacrificados pelo bem da espécie. 

Já a lei da história, parte de Marx com a ideia de luta de classes, e assume a “sociedade como 

produto de um gigantesco movimento histórico” (Arendt, 2012, p. 616). Os governos totalitários não 

se utilizam de Marx ou mesmo de Darwin teoricamente, e neste sentido a ideologia marxista ou racista 

não é diferente de qualquer outra, pois o movimento totalitário queria o domínio total e a obediência 



 

173 

cega. Por este motivo, subvertiam as teorias como era necessário ao movimento, podendo até mesmo 

abandoná-las a qualquer momento se não fossem mais úteis ao propósito do governo. 

Segundo Arendt (2012, pp. 614-627), tanto a lei da história como a lei da natureza foram 

compreendidas pelo totalitarismo como um movimento só. Ambas tendem à evolução que, segundo o 

movimento totalitário, aconteceria de qualquer maneira; e com isso passam a justificar que os 

indivíduos não estão assassinando outros indivíduos, mas apenas executando “uma sentença de morte 

pronunciada por um tribunal superior.” (Arendt, 2012, p. 618). O movimento totalitário se apropriou 

da aparente coerência do pensamento ideológico – lógica de uma ideia – para escolher as vítimas que 

deveriam morrer, não ao acaso, como em tragédias ou pandemias, mas pelo “acaso” de terem sido 

escolhidas pelo partido, serem quem são e terem nascido como nasceram. “A legitimidade totalitária, 

desafiando a legalidade e pretendendo estabelecer diretamente o reino da justiça na terra, executa a lei 

da História ou da Natureza sem convertê-la em critérios de certo e errado que norteiam a conduta 

individual” (Arendt, 2012, p. 614).  

Segundo Arendt (2012, pp. 620-623) As leis da história e da natureza são importantes para a 

compreensão de que o movimento totalitário precisa oferecer aos seus adeptos obedientes uma 

“coerência” dentro de ações que não são nada coerentes, como as expulsões de pessoas de suas 

próprias casas e a morte de inocentes. A História e a Natureza, como entendida pelos movimentos 

totalitários se baseia no fato de que a ação humana pode ser guiada por qualquer hipótese, sendo assim, 

existe uma preparação no pensamento das pessoas para que elas se enquadrem dentro do movimento. 

Esta preparação, anterior a ideologia, é feia por meio da propaganda totalitária. Ao ponto de Arendt 

citar:  

 

[...] o exemplo de Enfantin, que pressentia a chegada ‘do tempo em que a arte de 
movimentar as massas estará tão perfeitamente desenvolvida que o pintor, o músico e 
o poeta terão o poder de agradar e comover com a mesma certeza que os matemáticos 
resolvem um problema geométrico ou um químico analisa qualquer substância’ 
(Arendt, 2012, p. 480).  

 

O movimento totalitário são preparações para que o governo chegue ao poder, desse modo, 

contam com a propaganda de estado, que tem como objetivo angariar o maior número de 

simpatizantes, fazendo-os acreditar que as ideias do partido são minimamente plausíveis. Contudo, 

assim que o movimento sobe ao poder, substitui a propaganda por ideologia, sendo a propaganda e a 

organização tão diretamente relacionados como a ideologia e o terror. Essa forma de governo que se 

caracteriza como movimento porque cria inimigos objetivos, de modo que, quando um inimigo é 

totalmente exterminado, “vencido”, o movimento pode se preocupar com outro e assim 

sucessivamente. Portanto, é possível que o domínio total passe de um inimigo a outro sem problemas, 



 

174 

até ser capaz de atingir toda a humanidade. Por exemplo, “o totalitarismo não se contenta em afirmar, 

apesar de prova em contrário, que o desemprego não existe; elimina de sua propaganda qualquer 

menção sobre os benefícios para os desempregados” (Arendt, 2012, p. 474). 

A propaganda está em movimento, como as leis da história ou da natureza ou o próprio tipo 

de governo. Os discursos mentirosos de Hitler são um exemplo de propaganda, ou ainda, quando os 

nazistas “liquidaram a maioria dos intelectuais poloneses, não o fizeram devido a sua oposição, mas 

porque, segundo a doutrina nazista, os poloneses não tinham intelecto” (Arendt, 2012, p. 475). A 

propaganda normalmente é estabelecida anteriormente ao poder, com o intuito de convencer a 

população a apoiar o partido. A propaganda foi substituída pelo terror e teve maior aderência pelo 

movimento nazista, que matava pessoas inocentes como forma de demonstrar o que poderia acontecer 

com determinadas pessoas, que se filiassem a um partido por exemplo. A propaganda nazista é 

marcada por ameaças veladas e insinuações, assemelhando-se a “publicidade comercial americana”, 

pois é dirigida as massas, possui um certo elemento de exagero que busca convencer e usam de 

‘cientificismo’ para “provar” que estão certos. Mas como esperado, os governos abandonam a ciência 

assim que atingem o poder, bem como substituem a propaganda pela ideologia gradualmente (Arendt, 

2012, pp. 474-487). 

 

O motivo fundamental da superioridade da propaganda totalitária em comparação 
com a propaganda de outros partidos ou movimentos é que o seu conteúdo, pelo 
menos para os membros do movimento, não é mais uma questão objetiva a respeito 
da qual as pessoas possam ter opiniões, mas tornou-se parte intocável de sua vida 
como as regras de aritmética (Arendt, 2012, pp. 497-498). 

 

Essa forma de governar cria uma realidade por meio da propaganda, formando um mundo 

ficcional e coerente que exerce o papel de suprir a necessidade humana em sair do caos desorganizado 

e imprevisível que é o mundo. Não obstante, o bom senso, tanto confrontado pela propaganda, não 

aceita o total despropósito totalitário, mas perde sua validade, pois a inutilidade econômica, a guerra 

ideológica e a criação arbitraria de um inimigo objetivo tornam a realidade criada dentro do território 

ocupado pelo domínio total, a única possível, já que “duvidar da validade do racismo e do 

antissemitismo, quando nada importava senão a origem racial, [...] era como colocar em dúvida a 

própria existência do mundo” (Arendt, 2012, p. 489). Isso só é possível porque “a propaganda do 

movimento totalitário serve também para libertar o pensamento da experiência e da realidade;” 

(Arendt, 2012, p. 627). Por este motivo, as ideologias não precisam estar localizadas na realidade 

factual, mas se tornam guias para o controle da ação e por isso mesmo impedem que as pessoas 

aprendam algo da realidade. Elas criam uma realidade “mais verdadeira”. Tal realidade não se baseia 

na experiência possível, no que é factual, mas em uma percepção de mundo que é dada pela própria 



 

175 

ideologia, quando se tem uma premissa axiomática aceita como ponto de partida. Essa forma de olhar 

o mundo e explicar a realidade é ensinada através de instituições educacionais, treinamento policial e 

pela propaganda do movimento, que prepara a mente humana para a apreensão da ideologia como 

forma de realidade. Já que o objetivo dessa educação é impedir que as pessoas adquiram convicções e 

pensem por si mesmas, sem o guia ideológico oferecido por estes governos. (Arendt, 2012, p. 622).  

Utilizando-se dessa concepção de leis da história e natureza como processo que a ideologia, em 

conjunto com o terror e com a burocracia, podemos começar a entender como o governo totalitário 

envolve e domina totalmente o indivíduo. A propaganda, por sua vez, convence as massas no início do 

movimento, quando este ainda tem pouca aderência e logo depois, é substituída pela ideologia e 

também pelo terror.  

 

 

3 Isolamento e solidão; ideologia e terror 

 

O terror é a própria essência do totalitarismo e a ideologia substitui o princípio de ação, fazendo 

com que cada um se adeque da melhor forma ao papel estabelecido, de carrasco ou vítima. Desse 

modo, a ideologia e o terror são as diferenças mais claras do governo totalitário se comparado a outros 

tipos de governo, como o tirânico, por exemplo (Arendt, 2012, pp. 622-623). 

Adolf Eichmann se submeteu, até o momento de sua execução, àquele que era um dos 

principais lemas que Hitler prescrevia: “minha honra é minha lealdade”; o oficial parecia ter escolhido 

permanecer submetido a ideologia nazista; ele se agarrou tão completamente aquelas ideias propagadas 

pelo mundo nazista que nunca conseguiu ver o mundo como aquilo que ele realmente era, um mundo 

real fora da ideologia, que não seguia leis lógicas e ordenadas.  

Conforme Arendt, (2012, pp. 441-446) os governos totalitários organizam as massas 

perfeitamente atomizadas e isoladas. Atomizadas, pois estão separadas em partes tão pequenas que se 

sentem impotentes para agir; neste momento, as relações sociais são diluídas e o indivíduo se sente 

sozinho mesmo na esfera social e familiar. Os movimentos exigem uma espécie de lealdade 

“cadavérica”, na qual cada indivíduo devidamente isolado; ou do mundo não totalitário ou do mundo 

dos homens vivos, como nos campos de concentração; passem a aceitar a realidade artificialmente 

criada, na qual só existe sentido, quando se está inserido neste tipo de sistema.  

Segundo Arendt (2012, pp. 632-634), o isolamento torna o ser humano impotente, já que não 

existe ação conjunta entre uns e outros na sociedade. Os governos tirânicos provocam o isolamento 

entre seus indivíduos para causar medo e impedir qualquer ação política, sendo, portanto, pré- 

totalitário. O isolamento e o terror se aproximam na medida em que os homens se sentem mais 



 

176 

solitários e consequentemente, mais impotentes. Contudo, nas tiranias todas as capacidades de criar, 

pensar, sentir e inventar não são afetadas, pois o governo barra a ação pública dos indivíduos apenas 

isolando os cidadãos para que não ajam em conjunto. O governo totalitário vai além interferindo na 

esfera privada, pois “Sabemos que o cinturão de ferro do terror total elimina o espaço para a vida 

privada, e que a autocoerção da lógica totalitária destrói a capacidade humana de sentir e pensar tão 

seguramente como destrói a capacidade de agir” (Arendt,2012, p. 633).  

É importante ressaltar que Arendt fala sobre duas espécies de isolamento.  Por um lado, existe 

o isolamento para um tipo de trabalho, seja a produção de uma obra de arte ou outra atividade do 

homo faber, ou seja, o isolamento para a criação de algo novo no mundo. Essa forma de isolamento 

(para o trabalho) pode ser levada ao extremo quando tudo o que resta é o homo faber, ou seja, que a 

vida do indivíduo foi reduzida ao trabalho. E por outro lado, existe também o isolamento empregado 

por um tipo de governo como o tirânico, por exemplo, que isola o indivíduo para que ele não tenha 

relações políticas. Deste modo, busca destruir o espaço para a política, impedindo o ser humano de 

agir com os demais na esfera pública. No entanto, durante este isolamento a esfera privada da vida das 

pessoas ainda está intacta, o que quer dizer que, não há ação na esfera pública, mas todas as relações 

familiares e sociais se mantêm. O isolamento se torna insuportável, quando não há o que fabricar, ou 

seja, não se pode acrescentar nada de inteiramente individual no mundo, ele “destrói a forma mais 

elementar da criatividade humana” (Arendt, 2012, p. 633). O isolamento está em uma linha tênue a 

solidão gerada por este governo, “o isolamento pode (mas não deve) ser a condição preliminar da 

solidão” (Arendt, 2012, p. 635).  

O isolamento se torna solidão quando o ser humano, que está isolado, não se sente mais parte 

do mundo, ele perde seu próprio eu, e também o mundo. Isso acontece quando não há como agir no 

espaço público e não se pode deixar sua marca no mundo, pois torna-se um animal laborans perdendo 

a qualidade de homo faber. A solidão refere-se à vida humana em todos os seus níveis, público e 

privado e a capacidade humana mais elementar, o mundo e aqueles que estão nele (Arendt, 2012, p. 

634). 

 

A solidão, o fundamento para o terror, a essência do governo totalitário, e, para a 
ideologia ou a lógica, a preparação de seus carrascos e vítimas, têm íntima ligação com 
o desarraigamento e a superfluidade que atormentavam as massas modernas desde o 
começo da Revolução Industrial e se tornaram cruciais com o surgimento do 
imperialismo no fim do século passado e o colapso das instituições políticas e tradições 
sociais do nosso tempo. Não ter raízes significa não ter no mundo um lugar 
reconhecido e garantido pelos outros; ser supérfluo significa não pertencer ao mundo 
de forma alguma (Arendt, 2012, p. 634). 

 



 

177 

O isolamento dos homens não é novidade se tratando de política, mas o domínio total não 

apenas barra a ação conjunta na esfera pública, como também destrói por meio do terror toda a 

interação na esfera privada. Mesmo em um governo totalitário, as mentiras sistemáticas só podem ser 

mantidas pelo constante uso do terror e da ideologia sobre a forma de pensar e agir das pessoas, a base 

deste governo está na ideologia e no terror, mas em uma forma de terror inteiramente nova, que não 

descansa quando todos os “inimigos” foram derrotados, essa forma de governo cria inimigos objetivos, 

renovando estes inimigos arbitrariamente de maneira a poder, se perdurasse, destruir a toda a 

humanidade (Arendt, 2012, pp. 623-626). A solidão aniquila todo contato humano, destitui o ser 

humano de si mesmo, impede a interação com os demais, destrói o senso comum, o que impede que 

aprendamos do mundo por meio das experiências individuais e coletivas. A solidão cria a base para o 

terror e para a ideologia, pois os indivíduos estão destituídos dos demais e do mundo, de modo que a 

ideologia e o terror suprem a falta do eu e do mundo. As leis da História e da Natureza também 

assumem seu papel ao criar uma sensação de pertencimento sobre-humana, fazendo com que o 

indivíduo se sinta parte de algo maior. 

 

Isolamento e solidão não são a mesma coisa. Posso estar isolado - isto é, numa situação 
em que não posso agir porque não há ninguém para agir comigo - sem que esteja 
solitário; e posso estar solitário - isto é, numa situação em que, como pessoa, me sinto 
completamente abandonado por toda companhia humana - sem estar isolado (Arendt, 
2012, p. 633).  

 

A solidão aprisiona o ser humano em um mundo limitado, o distancia de si mesmo, o deixa 

completamente abandonado. A solidão não é o mesmo que estar só, a solidão é uma experiência que 

separa o indivíduo de seus próprios pensamentos (Arendt, 2012, p. 635). Enquanto, segundo Arendt, 

“o ato de pensar é feito quando se está a sós, e constitui o diálogo entre eu e eu mesmo” (Arendt, 2012, 

p. 636). Segundo a autora esse diálogo silencioso de dois em um, eu e meus pensamentos, é destruído 

quando o totalitarismo atinge o terror total, pois este é o momento em que, os indivíduos trocam o 

mundo caótico e sem sentido aparente, pela ideologia logicamente bem formada e sistematicamente 

organizada de um mundo onde tudo faz sentido (Arendt, 2012, pp. 636-639). Ideologia nesse contexto 

pode ser explicada pelo seu próprio nome, ou seja, a lógica de uma ideia. Segundo Arendt, “As ‘ideias’ 

dos ismos - a raça no racismo, Deus no deísmo etc. - nunca constituem o objeto das ideologias, e o 

sufixo - logia nunca indica simplesmente um conjunto de postulados 'científicos'" (Arendt, 2012, p. 624). 

 

Arendt explica que a ideologia não é uma pseudociência, tampouco uma 
pseudofilosofia, porque uma ideia – ideo – não pode tornar-se o objeto de estudos de 
uma ciência na mesma proporção que os animais são o objeto de estudos da zoologia. 
Assim como o sufixo – logia – da palavra ideologia não significa o discurso que se 



 

178 

possa fazer a respeito da ideia. Nesse sentido é que Arendt assevera que o racismo 
apresentou papel destacado, mas não se pode reduzir a ideologia nazista apenas a essa 
ideia. Essa conclusão da filósofa foi possível pela percepção de que o pensamento 
ideológico pretende fornecer uma explicação total e definitiva para a história humana 
(Müller, 2010, p. 31). 

 

É importante ressaltar que não necessariamente a ideologia racista ou a que se pauta na luta de 

classes é totalitária; qualquer ideologia pode ser usada como instrumento político e servir de base para 

um governo totalitário. Segundo Arendt (2012, pp. 626-629), toda ideologia tem aspectos totalitários 

em si, mas estes só podem aparecer se introduzidos nesse tipo de sistema. É importante lembrar que 

existem outras compreensões de ideologia na literatura; não podemos nos aprofundar nesta discussão 

acerca das diferentes concepções neste momento. O que importa é compreender o significado 

estabelecido por Arendt de ideologia como forma de compreender a ferramenta totalitária usada para 

a dominação de indivíduos em uma sociedade. 

A ideologia busca seguir o curso de uma ideia em relação aos acontecimentos. Sendo assim, as 

ideologias pretendem explicar o mundo de uma determinada perspectiva, como se soubessem “todo o 

processo histórico – os segredos do passado, as complexidades do presente, as incertezas do futuro” 

(Arendt, 2012, p. 624). A ideologia cria uma explicação coerente para a realidade, e os domínios 

totalitários buscam cumprir essa coerência através de uma lei, histórica ou natural, que supostamente 

já determinou quem serão as vítimas e os carrascos. Todos são diretamente submetidos à nova lógica 

que rege a ação dos homens. “A ‘ideia’ de uma ideologia não é a essência eterna de Platão, vislumbrada 

pelos olhos da mente, nem o princípio regulador da razão de Kant, mas passa a ser instrumento de 

explicação” (Arendt, 2012, p. 625). 

Contudo, para fazer a ideologia se tornar efetivamente a nova realidade, já que os fatos não 

podem ser mudados, os governos totalitários alteram a forma de perceber os fatos. Um exemplo pode 

auxiliar a compreender a força da ideologia: não faz sentido algum enviar pessoas para campos de 

concentração. Não são campos de trabalho que poderiam gerar algum tipo de lucro, as pessoas enviadas 

não são criminosos que estariam pagando alguma pena. Os fatos são claros: as pessoas são enviadas 

para campos de concentração desrespeitando qualquer lei civil ou moral, os campos são desumanos e 

crueis. Mas a percepção daquilo que é fato é alterada pela ideologia. Partindo da premissa ideológica 

para olhar o mundo, o terror torna-se total quando independe de toda oposição; reina supremo quando 

ninguém lhe barra o caminho, fazendo cumprir as leis da História ou da Natureza. “Se a legalidade é a 

essência do governo não tirânico e a ilegalidade é a essência da tirania, então o terror é a essência do 

domínio totalitário” (Arendt, 2012, p. 618). 

O terror não é apenas o medo que cada indivíduo sente; a conduta individual nada interfere na 

escolha das vítimas, pois o domínio total escolhe suas vítimas de acordo com a lei do movimento que 



 

179 

já definiu quem são os dignos de viver e os que devem ser exterminados. O totalitarismo não se 

preocupa com os seus próprios cidadãos, mas detém-se a cumprir o mandamento das leis do 

movimento. O terror do domínio total pretende “fabricar” a humanidade eliminando todas as partes 

que considera indesejadas. A conduta individual não pode mais ser tida como parâmetro para a 

segurança, pois os governos totalitários realizam deportações e extermínio em massa e escolhem essas 

vítimas de modo aleatório, apropriando-se de ideologias e construindo um discurso capaz de tornar 

coerentes essas expulsões (Diniz, 1995, pp. 61-67). Depois de eliminar um número sem conta de 

indivíduos de determinada classe ou “raça”, existe a possibilidade real de que esta deixe de existir, o 

que torna as profecias dos governos verdadeiras. Se o domínio total afirma a morte das classes 

agonizantes e estas estão em constante ataque, ele se exime da culpa, dizendo que apenas está 

acontecendo o que foi previsto. Neste sentido, os campos de concentração foram de suma importância 

para essa nova forma de governo. 

O terror total destrói o espaço entre os seres humanos, ou seja, o espaço público, dissolvendo 

a pluralidade de todos e tornando-os apenas um. O governo totalitário transforma os homens em seres 

previsíveis e com uma única identidade. Sendo assim, os seres humanos não estão mais em constante 

imprevisibilidade, com a capacidade de agir de forma distinta, criando um mundo através de suas ações. 

Os campos de concentração foram como laboratórios, testando até onde o poder de um ser humano 

sobre o outro poderia ir, buscando fabricar uma nova espécie humana e acompanhar os resultados 

dessa fabricação “cientificamente”. O horror que se expressa nos campos de concentração, em que 

ocorriam os maiores absurdos, sem que sequer tivessem uma utilidade prática, é capaz de esconder de 

todos, mesmo depois de descoberto, o que o ser humano é capaz de fazer. Mesmo com provas factuais, 

essa realidade parece uma ficção de mau gosto (Müller, 2010, pp. 29-30). 

 

Os campos destinam-se não apenas a exterminar pessoas e degradar os seres 
humanos, mas também servem a chocante experiência da eliminação, em condições 
cientificamente controladas, da própria espontaneidade como expressão da conduta 
humana, e da transformação da personalidade humana numa simples coisa, em algo 
que nem mesmo os animais são; pois o cão de Pavlov que, como sabemos, era 
treinado para comer quando tocava um sino, mesmo que não estivesse com fome, era 
um animal degenerado (Arendt, 2012, p. 582).  

 

Esses campos buscam a aniquilação da pessoa humana em todos os sentidos, reduzindo-as a 

seres com reações automáticas e previsíveis, como os cães de Pavlov. Para alcançar essa transformação 

das vítimas em autômatos, uma série de medidas foi necessária. 

Em primeiro lugar, o totalitarismo busca eliminar a pessoa jurídica, retirando das pessoas todos 

os direitos. A partir desse momento, elas não estão mais amparadas pela justiça e ficam à mercê da 

própria sorte; nem mesmo as autoridades têm o dever de protegê-las. Não são tratadas sequer como 



 

180 

os demais criminosos, que têm direito a um advogado, a um processo legal, aos cuidados do Estado. 

O governo assume o controle dessas vidas, inclusive levando-as à morte, sem que haja quem reclame, 

uma vez que não são mais cidadãs de nenhum Estado. 

Em segundo lugar, o totalitarismo mata a pessoa moral, corrompendo toda interação social e 

solidária, tornando o indivíduo impotente a ponto de não conseguir agir moralmente, pois percebe que 

suas ações não farão diferença. Os campos de extermínio tornam a morte anônima, dificultando quase 

completamente saber se aqueles que foram capturados estão vivos ou mortos. Destroem até mesmo a 

lembrança dos familiares, pois estes devem manter distância daqueles que foram capturados para salvar 

a própria vida. Como falar de moral quando alguém deve escolher qual filho será levado a um campo, 

ou quando se vê obrigado a se divorciar do marido que foi capturado para salvar os filhos? Essas 

pessoas devem esquecer que esses prisioneiros existem para sua própria segurança. "Em certo sentido, 

roubam a própria morte do indivíduo" (Arendt, 2012, p. 600). 

Por fim, buscam eliminar até mesmo o que há de mais essencial no ser humano: sua própria 

individualidade. Os domínios totais conseguem destruir até mesmo a identidade da pessoa, 

desumanizando cada uma delas e tornando-as apenas um número, retirando-lhes a dignidade e 

transformando a identidade em uma lembrança distante até que possa ser completamente esquecida. 

Essa trajetória começa com o transporte dos passageiros como animais selvagens, nus, despidos de toda 

vergonha ou pudor, fazendo com que estes se tornem conceitos irrelevantes para alguém sem 

identidade. "A única coisa que ainda impede que os homens se transformem em mortos-vivos é a 

diferença individual, a identidade única do indivíduo" (Arendt, 2012, p. 601). Depois, articula-se a 

padronização brutal de todos os corpos, onde todos são igualmente descartáveis, não sendo, neste 

momento, pessoas, mas apenas "material humano". A trajetória termina na morte física da pessoa, mas 

não sem que antes ela passe por experiências de tortura física que buscam atormentar o corpo e 

manipular a mente, uma dor dosada para não matar rápido demais. "O objetivo desses métodos, em 

qualquer caso, é manipular o corpo - com as suas infinitas possibilidades de dor - de forma a fazê-lo 

destruir a pessoa humana tão inexoravelmente como certas doenças mentais de origem orgânica" 

(Arendt, 2012, p. 601). 

Os campos de extermínio, como Arendt lembra, estão relacionados aos castigos de vida após a 

morte, sendo o inferno o pior deles. As mais variadas formas de campos de concentração aparentam, 

para aqueles que estão de fora, que os "piores" são encaminhados para o pior tipo de campo, mas isso 

está longe de ser a verdade. Em primeiro lugar, porque os prisioneiros são criminosos sem crime, ou 

seja, foram escolhidos de acordo com o que o movimento necessitava. Em segundo lugar, porque os 

próprios carrascos não se sentem criminosos; eles apenas estão, segundo sua percepção, cumprindo 

ordens e fazendo seu trabalho, que, no final das contas, seria feito de qualquer maneira, fundamentado 



 

181 

naquela ideia de lei da história e da natureza como processo que foi analisado anteriormente. Além 

disso, o movimento total é tão complexo que torna as próprias vítimas carrascos, confundindo as 

funções e tornando todos assassinos. "A linha divisória entre perseguidor e perseguido, entre assassino 

e vítima, desaparece à medida que os internos dos campos de concentração são obrigados pela SS a 

colaborar, forçados a agir como assassinos" (Diniz, 1995, p. 61). Segundo Hannah Arendt, o 

movimento totalitário foi responsável por mostrar ao mundo o ápice da maldade humana. Essa nova 

forma de governo foi capaz de destruir a própria identidade individual, buscando criar uma nova 

espécie do animal humano. O totalitarismo instaura um novo tipo de crime, mas também um novo 

tipo de criminoso. Adolf Eichmann é esse novo criminoso; o cidadão massificado que escolheu fazer 

parte das organizações criminosas e do Estado em que o crime era a norma; submeteu-se à lógica das 

ideias nazistas e pode ter perdido o contato com o mundo e consigo mesmo, tornando-se incapaz de 

pensar por conta própria, pois substituiu o pensamento, esse diálogo consigo mesmo, pela lógica da 

ideia que era apresentada pelos governos totalitários. Eichmann parecia incapaz de perceber o mundo 

real, mesmo depois do final da guerra e de uma vida longe da Alemanha nazista, próximo de toda a 

verdade factual que surgiu após a queda de Hitler, mesmo depois de confrontado pelo mundo. 

 

 

Considerações finais 

 

O totalitarismo se diferencia das formas tradicionais de governo por sua estrutura, que busca 

um controle total sobre os indivíduos, tanto na esfera pública quanto na privada. Arendt compara essa 

estrutura a uma cebola, com o líder no centro, controlando de dentro para fora. A ideologia totalitária 

busca criar uma sensação de pertencimento e coerência, distorcendo a realidade para se adequar à sua 

narrativa. O domínio total se baseia na organização das massas, não das classes, e busca aniquilar a 

individualidade em prol do Estado. 

Arendt também aborda a relação entre história e natureza, destacando a busca humana pela 

imortalidade através da memória e da obra. O paradoxo entre a mortalidade humana e a imortalidade 

da natureza é resolvido poeticamente na antiguidade grega, mas a filosofia de Platão torna-se imperativa 

ao afirmar a imortalidade potencial dos seres humanos. Esses conceitos ajudam a entender como o 

totalitarismo molda a sociedade e justifica suas ações, manipulando tanto a percepção da realidade 

quanto a própria essência humana. 

No início da época moderna, a dúvida se tornou central com o "cogito" de Descartes, 

estabelecendo as bases da modernidade na incerteza em relação aos sentidos e aos pensamentos inatos. 

Arendt destaca que o ser humano passou a agir sobre o mundo e a natureza, moldando-os de maneira 



 

182 

semelhante à maneira como moldava a história. Os governos totalitários exploraram essa capacidade 

humana de ação, utilizando a ideologia para transformar os indivíduos em seres previsíveis e 

manipuláveis. 

Através de uma lógica ideológica, esses regimes subverteram as leis da natureza e da história, 

justificando atrocidades como sacrifícios necessários para o bem da espécie ou do movimento. A 

propaganda totalitária preparava as massas para aceitar o poder do partido, enquanto a ideologia e o 

terror eram empregados para manter o domínio absoluto, substituindo inimigos conforme necessário 

para perpetuar o controle. 

Hannah Arendt destaca a importância da propaganda, do terror e da ideologia na criação desse 

tipo de regime. Ela argumenta que, ao promover uma realidade fictícia e coerente, o totalitarismo busca 

suprir a necessidade humana de ordem e sentido. A propaganda inicialmente convence as massas, mas 

é substituída pela ideologia e pelo terror, que buscam eliminar a capacidade de pensar criticamente e 

agir de forma independente. O isolamento e a solidão são ferramentas essenciais desse sistema, que 

busca destruir a interação social e a individualidade. Arendt também discute a transformação das 

vítimas em autômatos nos campos de concentração, onde o terror total busca destruir não apenas as 

vidas, mas também a própria humanidade das pessoas. Em última análise, o governo totalitário procura 

criar uma nova espécie de ser humano, moldado pela ideologia e controlado pelo terror. 

Argumentamos que o totalitarismo, segundo Hannah Arendt, é uma forma de governo que 

reestrutura as bases políticas, eliminando tradições e visando à hegemonia global por meio da ideologia 

e do terror. Arendt destaca como os regimes totalitários manipulam a percepção da realidade e a 

essência humana, suprimindo a individualidade e a capacidade de pensar criticamente das massas. Ela 

argumenta que o totalitarismo cria uma nova espécie de ser humano moldado pela ideologia e 

controlado pelo terror, e ressalta a importância da propaganda, do terror e da ideologia na criação e 

manutenção desse tipo de regime. 

O totalitarismo reestrutura as bases políticas, elimina tradições e busca hegemonia global por 

meio da ideologia e do terror. Arendt argumenta que o totalitarismo se diferencia das formas 

tradicionais de governo por sua busca de controle total sobre os indivíduos, tanto na esfera pública 

quanto privada. Além disso, destaca a distorção da relação entre poder e lei nos regimes totalitários, 

onde a lei serve ao movimento totalitário em detrimento da estabilidade social. Devemos considerar a 

maneira como a ideologia totalitária busca criar uma sensação de pertencimento e coerência, 

distorcendo a realidade para se adequar à sua narrativa. Arendt destaca a importância da propaganda, 

do terror e da ideologia na criação e manutenção desse tipo de regime. Ela argumenta que o 

totalitarismo busca suprir a necessidade humana de ordem e sentido, manipulando tanto a percepção 

da realidade quanto a própria essência humana. 



 

183 

Além disso, o texto explora como os governos totalitários exploraram a capacidade humana de 

ação, utilizando a ideologia para transformar os indivíduos em seres previsíveis e manipuláveis. Através 

de uma lógica ideológica, esses regimes subverteram as leis da natureza e da história, justificando 

atrocidades como sacrifícios necessários para o bem da espécie ou do movimento. Em suma, buscamos 

responder à pergunta principal: Como o totalitarismo molda a sociedade e justifica suas ações, 

manipulando a percepção da realidade e o comportamento humano? Mostrando como o totalitarismo 

molda a sociedade, justifica suas ações e controla as massas através da manipulação da percepção da 

realidade e da essência humana, conforme analisado por Hannah Arendt 

Em conclusão, o texto oferece uma análise abrangente sobre o totalitarismo, baseado nas 

reflexões de Hannah Arendt. Ao examinar como o totalitarismo reestrutura as bases políticas, busca o 

controle total sobre os indivíduos e manipula a percepção da realidade, podemos compreender melhor 

não apenas os mecanismos desse tipo de regime, mas também as suas consequências devastadoras para 

a sociedade e para a própria essência humana. Arendt nos alerta para a importância de permanecermos 

vigilantes contra qualquer tentativa de suprimir a liberdade individual e a diversidade de pensamento, 

destacando a necessidade de protegermos os valores democráticos e os direitos humanos fundamentais. 

Assim, ao refletirmos sobre o legado sombrio do totalitarismo, somos instigados a fortalecer os alicerces 

de uma sociedade livre, justa e plural, onde a dignidade e a autonomia de cada indivíduo sejam 

respeitadas e protegidas. 

 

 

 

Recebido em: 22/04/2024 

Aceito em: 16/09/2024 

Publicado em: 28/10/2024 

 

  



 

184 

REFERÊNCIAS 

 

 

ANDRADE, Marcelo. A banalidade do mal e as possibilidades da educação moral: contribuições 
arendtianas. Revista brasileira de educação, vol. 15, n. 43, pp. 109-199, 2010. DOI: 
http://doi.org/10.1590/S1413-24782010000100008. 
ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 8ª ed. Perspectiva: São Paulo, 2016. 
ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo: Antissemitismo, imperialismo, totalitarismo. São Paulo: 
Companhia de Bolso, 2012. 
ARENDT, Hannah. Responsabilidade e julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
ARENDT, Hannah. A vida do espírito: O pensar, o querer e o julgar. 4ª ed, São Paulo: Relume 
Dumará, 2000. 
ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém: um relato da banalidade do mal. São Paulo: Companhia 
das letras, 1999. 
ARENDT, Hannah. A condição humana. 13ª ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1993. 
ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. São Paulo: Cultural. 1984. 
ASSY, Bethânia. Ética, responsabilidade e juízo em Hannah Arendt. São Paulo: Perspectiva; São 
Paulo: Instituto Roberto Bobbio, 2015. 
CHAVES, Rosangêla. Isolamento, solidão e solitude. Emira cultura. Disponível em: 
http://ermiracultura.com.br/2020/04/15/isolamento-solidao-solitude/. 2020. Acesso em: 25 de maio de 
2021. 
CORREIA, Adriano. Arendt e Kant: banalidade do mal e mal radical. Revista de Filosofia Argumentos, 
Fortaleza, Ano 5, n 9, p. 63-78, 2013. Disponível 
http://www.periodicos.ufc.br/argumentos/article/view/19002/0. Acesso em: 23 abril 2024.  
DINIZ, Nádia S. A banalidade do mal em Hannah Arendt. 1995. Dissertação (Mestrado em Filosofia) 
- Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 1995. 
KANT, Immanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes. Rio Grande do Sul: Barcarolla, 2010. 
KANT, Immanuel. A religião nos limites da simples razão. Covilhã: Lusofia, 2008. 
MARCIA Teshima; Lilian Yamamoto. Pena de morte no direito e na literatura. In: Müller, Maria 
Cristina. (Org). O julgamento de Adolf Eichmann e a banalidade do mal: a não correspondência entre 
ser mal e fazer o mal. Londrina: Eduel, 2019, pp. 241-284. 
MÜLLER, Maria C. A possibilidade de construção de uma moralidade política em Hannah Arendt. 
Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade Federal de São Carlos, São Carlos, 2010. 
AGAMBEN, Giorgio. O que resta de Auschwitz. São Paulo: Boitempo, 2008. 
CASTANHEIRA, Nuno Pereira. Pode o pensar nos impedir de fazer o mal? Uma questão de 
consciência. Revista Trans/ Form/ Ação. Marília, v 40, n. 4, p. 209–236, 2017. DOI: 
https://doi.org/10.1590/S0101-31732017000400012. 
CHAGAS, Viktor Meu malvado favorito: os memes bolsonaristas de WhatsApp e os acontecimentos 
políticos no Brasil. Estudos Históricos. Rio de Janeiro, v 34, n 72, p. 169–196. 2021. Disponível em: 
https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/82097. Acesso em: 23 abril 2024. 
FORTI, Simona. Los Nuevos Demonios: Repensar roy el mal y el poder. Cidad autônoma de Buenos 
Aires: Edhasa, 2014. 
GIOCOIA, Oswaldo Jr. Mal Radical e mal banal. Revista o que nos faz pensar. São Paulo, n. 29. p. 
138-178. 2011. https://www.oquenosfazpensar.com.br/oqnfp/article/view/332. Acesso em: 23 abril 
2024.  
KOTTOW, Miguel. Maleficencia y la banalidad del mal: una reflexión bioética. Revista 
Latinoamericana de Bioética, Bogotá, v. 14, n. 1. Ed. 26. p. 38-47. 2014. Disponível em: 
https://repositorio.uchile.cl/handle/2250/129569. Acesso em: 23 abril 2024. 

http://doi.org/
http://dx.doi.org/10.1590/S1413-24782010000100008
http://ermiracultura.com.br/2020/04/15/isolamento-solidao-solitude/
http://www.periodicos.ufc.br/argumentos/article/view/19002/0
https://doi.org/10.1590/S0101-31732017000400012
https://periodicos.fgv.br/reh/article/view/82097
https://www.oquenosfazpensar.com.br/oqnfp/article/view/332
https://repositorio.uchile.cl/handle/2250/129569


 

185 

TORRÃO, Nazaré. O mal: Desconcerto da natureza humana… uma leitura de O amor em Lobito Bay 
de Lídia Jorge. Studia Universitatis, Romênia: Babes-Bolyai, 2019. 
VIERSENTEINER, Jorge L; MÜLLER, Maria Cristina; NETO, Rodrigo Ribeiro Alves. O grande 
jogo da mentira e do cinismo. In: MÜLLER, Maria Cristina. (Org). Filosofia política contemporânea, 
ANPOF: São Paulo, 2019, pp. 82-90. 


	EXPLORANDO AS RAÍZES E CONSEQUÊNCIAS DO TOTALITARISMO
	uma análise dos mecanismos de controle e manipulação a partir de Hannah Arendt


