N Revista de Estudantes de Filosofia
ff \1 / da Universidade de Brasilia

10.26512/pl.Vv12i27.51402

NITUDE E
IMORTALIDADE EM
ODOS OS HOMENS

SAO MORTAIS DE
SIMONE DE BEAUVOIR

da mulher gue queria ser lembrada e do
homem imortal que queria se tornar
semelhante aos mortais'

FINITUDE AND IMMORTALITY IN ALL MEN ARE MORTAL BY
SIMONE DE BEAUVOIR

of the woman who wanted to be remmembered and the
Immortal man who wanted to become like mortals

Lucas Joaquim Da Motta?

! Inicialmente, este trabalho foi apresentado (de maneira remota), em partes, no I Encontro Internacional
Simone de Beauvoir — Comemoragao dos 80 anos d4 convidada, ocorrido entre os dias 30 de outubro e 1 de
novembro de 2023 na Universidade Federal do Espirito Santo. Ambos os trabalhos, a comunicacdo e esta
resenha, foram realizados através do financiamento da minha pesquisa de Mestrado pela Fundacdo de Amparo
a Pesquisa do Estado de Sdo Paulo (processo n. 2022/16556-7), sob orientacdao do Prof. Dr. Luiz Damon
Santos Moutinho.

2 Graduando em Filosofia pela Universidade de Brasilia (UnB).

E-mail: lucasjufscar@gmail.com.

Lattes: http://lattes.cnpg.br/3740493609654132 . ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4697-6247.



https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.51006
mailto:lucasjufscar@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/3740493609654132
https://orcid.org/0000-0003-4697-6247

] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

RESUMO: Todos os homens siao mortais (1946) conta o drama vivido por uma atriz francesa do século
XX — Régine — que ¢é descrita como uma pessoa invejosa e que desejava poder interferir na vida de
tudo e de todos — e por um conde do século XIII — Raymond Fosca — que teria sido rei da cidade
de Carmona e consumido o elixir da imortalidade. Ambos os dramas traduzem um interesse
particular de Beauvoir por descrever o quao retumbante é a imortalidade e que, ao tentar dominar
o mundo inteiro e agir universalmente na vida de todas as pessoas, Fosca teria sentido em sua carne
e em sua alma o absurdo de sua ambigao: indiferente em relagio aos outros, mortais e finitos, ele
pretendia atuar na evolugao da prépria histéria como um todo e, no entanto, se esqueceu que essa
histéria é protagonizada por pessoas livres e com metas distintas umas das outras. E a partir disso

que esta resenha se justifica.

Palavras-chaves: Beauvoir. Finitude. Imortalidade. Literatura.

ABSTRACT: All Men Are Mortal (1946) tells the story of a twentieth-century french actress - Régine
- who is described as an envious person who wishes she could interfere in the lives of everyone and
everything - and a thirteenth-century count - Raymond Fosca - who is said to have been king of the
city of Carmona and consumed the elixir of immortality. Both dramas reflect Beauvoir's particular
interest in describing how resounding immortality is and that, in trying to dominate the whole
world and act universally in the lives of all people, Fosca would have felt in his flesh and soul the
absurdity of his ambition: indifferent to others, mortal and finite, he intended to act in the evolution
of history itself as a whole and yet forgot that this history is led by free people with different goals.

This is the reason for this review.

Keywords: Beauvoir. Finitude. Immortality. Literature.

277



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

dkAdkkk

O conflito entre o absoluto e a vida individual de cada pessoa na terra: é assim que
Beauvoir define, em A forca das coisas (1963), seu terceiro livro autobiografico, o tema que
domina um romance de sua autoria publicado em 1946, justamente em periodo pos-
guerra, Todos os homens sao mortais. Nele, dois personagens ganham destaque em todo
o enredo e é por meio da aproximacao entre eles que a histéria de ambos se desenvolve
com vista ao conflito mencionado. A primeira personagem ¢é a atriz francesa Régine,
caracterizada por Beauvoir como uma mulher egoista, invejosa, dona de uma
personalidade arrogante, que desejava ser tnica em relagao aos outros e que dizia sem
nenhuma timidez que nao gostava da felicidade dos outros e que se agradava ao fazer com
que outrem sentisse sua forga (¢f. Beauvoir, 2019, p. 42); enquanto o segundo personagem
¢ o conde Raymond Fosca — principe da antiga cidade de Carmona que teria nascido no
dia 17 de maio de 1279 e, aos vinte e um anos de idade, teria consumido o elixir da
imortalidade.

Historicamente, a escrita de um romance pds-guerra — periodo em que Beauvoir
estava atuante enquanto escritora e filésofa existencialista —, cuja temdatica seria a
imortalidade e o que seria situar um individuo imortal em um mundo humano, isto é,
constituido por pessoas mortais e finitas, é importante, segundo a autora, para mostrar o
quao o fracasso da imortalidade é retumbante e que o tema da morte era uma forma de
meditar sobre a guerra e o aspecto temporalmente vivido pelas existéncias. Nesse sentido,
objetiva-se apresentar nesta resenha, ainda que muito brevemente, como duas concepgoes
fundamentais da filosofia beauvoiriana, a de finitude e imortalidade, aparecem nesse
romance, com foco na situagdo de Fosca que, apesar de permanecer como um individuo
situado no tempo e no espago da propria continuidade da histéria, ndo é por ser imortal
que ele ird deter o poder absoluto de ser uma infinitude para além dos empreendimentos
finitos das outras pessoas: ele pensava que, ao consumir o elixir da imortalidade, poderia
dominar a humanidade inteira e trazer o Bem universal. Esse drama, por assim dizer, ¢é
ainda mais grave na medida em que Fosca toma consciéncia de sua maldicio — uma

maldigao que traz a descoberta concreta de que “ele ndo pode criar uma ligagao viva entre

278



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

os séculos, ja que estes s6 se ultrapassam renegando-se” (Beauvoir, 2009, p. 81). E por que
nao € possivel uma tal criagao?

Porque, na realidade, Fosca se abstém na indiferenca da eternidade, na imobilidade
perante uma sucessido descontinua de pessoas livres; essa abstencao revela que pretender
abracar a humanidade toda é nao abracar nada e nem ninguém, de tal forma que essa
indiferencga em relagdo as pessoas o impede de participar dos projetos alheios. Pois, e aqui
menciono uma linha de Pirro e Cinéias (1944), primeiro livro filoséfico de Beauvoir, se as
liberdades nio sao unidas e nem opostas, mas, antes disso, separadas entre si, é pela sua
projecao no mundo que ela se situa e, com efeito, situa os outros ao seu redor; por isso,
lagos humanos sio criados de acordo com esses projetos que, por sua vez, sao finitos, e, no
entanto, cada ser humano nao “pode se fazer solidario com todos os outros, pois eles nao
escolhem todas as metas uma vez que suas escolhas sdo livres” (Beauvoir, 2005, p. 159).

No caso de Fosca, um dos dramas mais significativos de sua condi¢io é o de ser um
individuo imortal circunscrito em um mundo marcado fundamentalmente pela
contingéncia e pela finitude de cada existéncia — nesse caso, um drama que o impede de
haver valores concretos baseados na finitude humana devido sua apreensao do mundo ser
devastadora; ou, como diz Beauvoir, o olhar de Fosca é o olhar de Deus, “o olhar daquele
que transcende e nivela tudo, que sabe tudo, pode tudo e transforma o homem em verme
na terra” (Beauvoir, 2009, p. 82). De modo muito mais particular, e agora adentro de fato
uma das ideias mais elementares da moral existencialista de Beauvoir, nio ha a
possibilidade de relacionar os empreendimentos humanamente concretos, isto é, finitos e
situados, com a indiferenc¢a da imortalidade, daquele que olha a vida através da morte, do
absoluto; pois, em relacdo a Fosca, ele estaria impossibilitado de se realizar em um mundo
com reciprocidade, mundo esse cujas subjetividades fundam, através de suas situagoes
finitas e singulares, valores vivos e concretos. Entre Fosca e Régine ha um abismo que
separam suas vivéncias e os modos deles compreenderem sua prépria vida, de tal forma
que essa diferenciagido ocasiona na angustia de Régine em nio poder interferir na vida de
todas as pessoas e o tédio que domina os dias e as noites de Fosca — dai ser possivel afirmar,
junto da autora, que o paradoxo dessa auséncia de reciprocidade ser que, enquanto Régine

amava Fosca por ele ser imortal, por encontrar nele a possibilidade de jamais ser esquecida

279



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

durante apds sua morte, ele a amava na esperanga de tornar a si mesmo semelhante a um
mortal (¢f. Beauvoir, 2009, p. 63).

O conflito entre o absoluto e a finitude de cada existéncia, na verdade, considera o
peso do presente e a impossibilidade de cada individuo se tornar indiferente, imparcial em
relacdo ao mundo no qual ele desvela a si ao estar em situagao diante das outras existéncias,
pois, nos termos de Por uma moral da ambiguidade (1947), livro no qual Beauvoir evoca a
austeridade de sua conhecida moral existencialista, isto é, uma moral que considera a
separagao entre as liberdades e, no entanto, possibilita uma conciliagao delas por meio de
suas situagoes (¢f. Beauvoir, 2005, p. 21), é através do desvelamento de ser de cada
existéncia que ocorre a passagem desse ser a uma condi¢io moral, e é dentro da
temporalidade que essa condigdo € vivida sob o viés de sua ambiguidade, para melhor dizer,
dos extremos, sempre duais, que a constituem. De um lado, diz Beauvoir, a condi¢ao
humana ¢ realizada como liberdade quando da a si um contetdo através de uma acao, e
toda meta visada por essa liberdade esta relacionada com a conquista da existéncia através
da espessura sempre faltosa de ser (¢f. Beauvoir, 2005, p. 27); é por essa falta de ser que a
liberdade pode ser realizada no mundo, porque, se cada subjetividade ndo é uma
completude encerrada em si mesma, um objeto cristalizado pela opacidade das coisas, é em
razao dessa subjetividade ser um projeto de ser, e este projeto, embora individual, envolve
sempre os outros; nesse sentido, para a autora, realizar a liberdade é realizar o movimento
que escapa de si em direcao ao outro, de tal modo que esse movimento o permite colocar-
se diante desse outro como uma presenca.

Por outro lado, refor¢ando a consideragao anterior, é por essa falta de ser que cada
um pode assumir a si mesmo como uma existéncia langada no mundo e cuja singularidade
de seu projeto se define pelo contetido de suas agdes e situagdes. Em suma, cada projeto de
ser é finito e singular, e essa finitude significa que ele sempre visa uma meta, um fim e,
porém, esse fim também é um ponto de partida em dire¢do a novas metas: essa nogao de
fim é “ambigua uma vez que todo fim é ao mesmo tempo um ponto de partida; mas isso
nao impede que ele possa ser visado como fim: é nesse poder que reside a liberdade do
homem” (Beauvoir, 2005, p. 147). Essa relagio entre o fim visado por um projeto e o fato

desse fim nao encerrar o individuo nele mesmo é, pois, uma relacao que indica que esse

280



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

fim é o impulso preciso para ele ir além de seu estado presente, é uma relagio que mostra
o carater criador da liberdade de transcender os limites da simples facticidade.

Na condigao imortal de Fosca, a grande questao nao é sobre ele se abster do que
pertence ao mundo humano, mas, antes disso, do porque sua condi¢io de homem imortal
o distanciar do aspecto temporal de reconhecer a infinidade do passado e o risco do futuro;
seu erro, por assim dizer, foi o de ter acreditado que o mundo inteiro seria seu quando
tomasse o elixir da imortalidade — o que remete a mesma crenga que Régine possuia, de
que tudo e todos poderiam pertencé-la se ela fosse imortal. Muitas vezes inconformada por
nao poder interferir plenamente na vida dos outros, antes de obter conhecimento sobre a
imortalidade de Fosca, Régine se questionava do porqué ele sempre estar imével, inerte,
olhando o céu sem expressar nenhuma reacao, apenas contemplando as coisas como se nao
pertencesse a este mundo; pensava com frequéncia: “Tenho inveja dele. Nao sabe que a
terra € tao grande e a vida € tdo curta; ndo sabe que existem outras pessoas. Contenta-se
com esse pedaco de céu acima de sua cabega. Eu gostaria que cada coisa me pertencesse
como se s6 a ela amasse no mundo; mas quero todas as coisas e minhas maos estio vazias.
Invejo-o. ele ignora seguramente o tédio” (Beauvoir, 2019, p. 15).

Quando inclinava sua cabeca para olhar o céu e pensava na ideia segundo a qual ela
estava ali e que esse céu sob sua cabeca era o bastante, tal como aparentava Fosca ao olhar
esse mesmo céu, Régine se perdia em meio a esse olhar; olhar para o céu, como se fosse a
unica coisa do mundo, nao a fazia se esquecer de Sanier, um rapaz que provocava
sentimentos em seu coragao e que estava com Florence, outra moga e, portanto, nio
pensava nela na mesma intensidade em que ela pensava nele; ja Fosca, que por um
momento ela decide chamar a aten¢do perturbando seu repouso perpétuo, sequer a
distinguia das arvores e das poltronas espalhadas pelo jardim em que ambos
compartilhavam. Ele era um homem estatico, com o rosto calmo como o rosto de uma
pessoa morta, seus olhos eram vazios e se Régine sequer nio tivesse se mexido, ele teria
permanecido eternamente diante dela (¢f. Beauvoir, 2019, p. 16).

Do ponto de vista da imortalidade, os dias nao se distinguem dos séculos, as horas
nao se distinguem da eternidade, ou como diz friamente Fosca a Régine ao saber que ela
tinha vinte e oito anos de idade: “Restam-lhe quando muito cinquenta de vida. Passarao

depressa [...]” (Beauvoir, 2019, p. 23). Essa indiferenca em relagdo ao tempo, ao fato de

281



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

que, no contexto de Todos os homens sao mortais, Fosca ter visto, ao longo dos séculos,
repetidas agoes que, aos olhos da totalidade da eternidade, poderiam ser somadas e
consideradas como semelhantes, idénticas, unas, enfim, de ver Régine em e semelhante a
outras mulheres, de épocas e situagoes diferentes, é justamente o oposto de cada projeto,
singular e incomensuravel, que atravessa o dado sem nenhuma interrupgao; para autora,
mais especificamente, “sé escolha por meio de um ato que transborda para as coisas: o que
o homem escolhe é o que ele faz; o que projeta é o que ele funda; ora, ele nao faz sua morte,
nao a funda: ele é mortal” (Beauvoir, 2005, p. 166, grifo da autora). Sua morte nao é
fundada, ndo se projeta em dire¢io a ela, pois, afinal, esse projeto é em dire¢ao aos fins
singulares que sao visados por sua transcendéncia, isto €, pelo movimento préprio de cada
subjetividade para além de si e aberto rumo ao mundo, aos outros; e Fosca, contudo, é
imortal e absoluto, e, nas relagdes humanas vividas por ele, o que emerge é sempre a mesma
coisa: ndo sente o risco do futuro, de agir ao langar-se a esse futuro repleto de incertezas e
que funda, por justa razdo, o presente para além de uma simples contemplacao. E por qué?
Nada o que é do mundo humano o atinge concretamente, e uma tal afirmagao significa
que, em relagido ao outro, tudo muda exceto ele mesmo; Régine, ao chama-lo de odioso
por persegui-la e insistir que a teria em suas maos, se espanta com a resposta de Fosca:
“Muito brevemente estara morta e com vocé todos os seus pensamentos” (Beauvoir, 2019,
p- 32).

Se, como diz Beauvoir em Pirro e Cinéias, cada meta humana jamais passa de um
ponto de partida para que haja novas metas, se é apenas quando essa meta ¢ levada até um
outro se comega, €, com isso, a liberdade s6 é como tal conforme seu ser singular é definido
(¢f. Beauvoir, 2005, pp. 202-203), para Fosca ndo ha mais hora, nem dia, nem tempo e nem
lugar a ser cavado para ser chamado de seu lugar — o que dependeria de suas agoes e das
metas de suas escolhas; seu lugar se confunde com a imensidio do mundo e com a
neutralidade de seu olhar, o que pode ser dito da seguinte forma: outras milhoes de pessoas
virao a seu turno se relacionar com ele, e ele verda cada uma delas como “mais uma”, como
uma formiga pronta para ser esmagada independente de suas realizacoes, e dai que se nota
a auséncia de reciprocidade nessas relacoes: ele pretendia ser idéntico ao universo e
interferir absolutamente na proépria histéria da humanidade, porém, esqueceu-se que essa

humanidade é formada por pessoas livres, singulares e separadas umas das outras. Ou

282



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

como se 1é em Pirro e Cinéias, a humanidade nada mais é que uma consequéncia de
liberdades irremediavelmente isoladas por sua subjetividade (¢f. Beauvoir, 2005, p. 160).
Sobre essa auséncia de reciprocidade, é no sentido de que o sentido de um valor
apenas se da pela correspondéncia de uma pessoa a outra; sentados em uma mesa, Régine
afirma que Fosca existe e ele responde no mesmo momento: “Existo para vocé neste
instante [...]” (Beauvoir, 2019, p. 35); quando a atriz pisoteia na armadilha de crer que o
mundo todo pertence a Fosca e que ela ndo passaria de um misero mosquito para ele, é o
conflito entre o dizer de Fosca que sempre estara ali e a angustia de Régine ao dizer que
apenas deixard uma palida lembranca nas memorias das pessoas que a assistem nos palcos
dos teatros da Franga e que, aos poucos, sera esquecida conforme eles morressem e, por
fim, ela também morreria, que Beauvoir novamente retoma o escandalo de que, do ponto
de vista da imortalidade, o corpo € vivo sem estar inscrito no tempo, a alma toma juizos do
mundo sem aderir a eles ou crid-los: Fosca nio vive de corpo e alma a finitude de seus
projetos, pois todo contetdo atribuido aos valores que mais lhe interessavam — o valor da
cidade, da nagao, da patria, do universo — esta voltado para os seres humanos, que agem
cada um a seu turno de acordo com a finitude de seus respectivos projetos. Esta sera,
também, a importancia de desejar a finitude humana e, ainda por cima, se levar em dire¢ao
ao futuro indefinidamente aberto, porque, como suplica Fosca a Régine: “— Salve-me da
noite e da indiferenca [...] Faga com que a ame e que vocé exista em meio a todas as
mulheres. Entio o mundo reencontrard sua forma. Haverd lagrima, sorrisos, esperas,
tremores. Serei um homem vivo” (Beauvoir, 2019, p. 42). Nos didlogos entre um e outro,
Fosca sempre se revela tedioso em relagao as inquietagoes de Régine e, todavia, sempre que
ela o situa ele adere ao que a mesma propoe; é o caso do momento em que ela o motiva a
se empreender em uma nova obra, em um novo projeto e, para convencé-lo a isso, diz que
naquele instante ele ¢ um homem que ama e que vive naquele século, a saber, o século XX.
Essa tentativa de Régine ¢é interessante e, até mesmo, justa para aproximar a
condicao de ambos, de serem pessoas situadas em uma época, um lugar e um espaco
especificos; no entanto, uma segunda adverténcia aparece, como ja esperado: se os lagos
que ligam uma pessoa ao mundo sao multiplicados ao infinito, entao haveria a partir disso
uma maneira de renegar tais lagos que ligam essa mesma pessoa a este minuto Unico, a este

recanto singular da terra; sem patria, sem amizade, sem familia, “todas as formas se

283



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

apagam, elas se dissolvem no fundo universal cuja presenga ndo se distingue da auséncia
absoluta” (Beauvoir, 2005, p. 149). E, na realidade, esse paradoxo que Fosca sente mais do
que ninguém, o de ser um individuo situado no mundo sem criar lagos que correspondem
a finitude de sua presenca, isto é, sua presenca agora € auséncia absoluta, ele estd no mundo
sem decidir o lugar que ocupa nele, pois ele sempre estara ai, no ciclo perpétuo das coisas
e, sem nenhuma perspectiva, apenas contempla de longe tais lagos: ndo faz parte deles, nao
os cria com vista aos outros em sua incomensurabilidade; para bem dizer, ao se tornar
imortal e acreditar que seus projetos escapariam do aspecto destrutivo do tempo, ele
substituiu qualquer possibilidade de sucesso singular por um olhar neutro: o mundo, para
ele, ndo passa de um desfile de visoes fugazes e suas maos estdo vazias eternamente (cf.
Beauvoir, 2019, p. 65). Enquanto o tempo corre para os outros, estd parado para ele, e essa
inércia mostra a opacidade do mundo que, para os que sdo mortais, fazendo justiga ao titulo
do romance em questao, ¢ um mundo humano, repleto de empreendimentos distintos € a
partir do qual cada liberdade esta situada conforme lida com os elementos que ela tende a
resistir, a ultrapassar, a interagir ao longo de sua vida.

Em certa altura da narrativa, Roger, um amigo préximo de Régine, ao alertd-la de
que Fosca seria um louco e, mesmo que fosse imortal, esqueceria dela, diz que mais “vale
ser amada por um mortal que te ame somente a ti” (Beauvoir, 2019, p. 49); em outro
momento parecido a este, Régine questiona Annie, outra personagem da histoéria, se Fosca
gostara do quarto arranjado para ele, e Annie responde: “-~ Para que tanto trabalho com
um homem que olhas as pessoas como se fossem nuvens. Nao verd nada” (Beauvoir, 2019,
p. 5b1). De fato, isso é o que aparece em Por uma moral da ambiguidade como uma
necessidade humana de querer a finitude da existéncia, nao afirmando-a como transitoria,
relativa, mas refletindo nela o infinito na finitude, isto é, afirmando-a como absoluta na
contingéncia do préprio mundo (¢f. Beauvoir, 2005, p. 106); porque é através dessa
finitude que o infinito € inserido na existéncia, é através dessa contingéncia do mundo que
o absoluto ¢ inserido na finitude humana, que Fosca nao compartilha e nem ira
compartilhar até o fim dos tempos: ele ndao €, nas palavras de Beauvoir, “nem avarento
nem generoso, nem corajoso nem medroso, nem bom nem mau; diante dele todas essas

palavras perdem seu sentido” (Beauvoir, 2019, p. 61).

284



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

De modo a concluir toda a presente resenha, sem encerrar a discussao, pois, afinal,
Todos os homens sao mortais é um romance repleto de reflexoes e as tematicas da finitude
e da imortalidade nao sao as tnicas, é por ndo criar nenhum lago humano com os outros,
quer dizer, lacos que dimensionam os empreendimentos existenciais em direcio a metas
visadas por cada projeto, que Fosca é indiferente, estd situado no mundo e, a0 mesmo
tempo, nao faz parte dele: ele é a voz silenciosa da eternidade e o enganado que um dia
acreditou que poderia tomar em suas maos toda a humanidade, todo o mundo. Esse novo
personagem criado por Beauvoir personifica exatamente a impossibilidade de qualquer
pretensio humana em se identificar com o restante do universo, e essa impossibilidade
traduz a tese moral beauvoiriana segundo a qual um tal universo é constituido por
liberdades individuais. Apesar de ser imortal, o que daria a entender que Fosca poderia
atuar na vida das outras pessoas para além das simples ac¢oes delas, ele nao interfere
universalmente na evolucao do mundo.

E o que quis dizer Beauvoir ao afirmar que, ainda que seu personagem acreditasse
no Bem universal, em relacao a continuidade descontinua da histéria, a humanidade nao
pode ser entendida como analoga ao progresso; “como pensar que minha época valia mais
que as anteriores, enquanto nos campos de batalha, nos campos de concentragido e nas
cidades bombardeadas ela multiplicara os horrores do passado?” (Beauvoir, 2009, p. 80).
A exposi¢ao de Beauvoir € ainda mais complexa na exata medida em que se considera a
reflexdo de Fosca sobre o que seria possivel ele fazer ap6s perder para a morte todas as
pessoas que ele amara; todos estavam mortos e “eu continuava a viver” (Beauvoir, 2019, p.

297), conclui ele. E em seguida:

[...] estava presente, o mesmo hd séculos; meu coragio podia bater, durante
um momento, de piedade, de revolta, de desespero: “Nao quero.” Um
homem mortal teria podido recusar-se a continuar seu caminho, poderia ter
eternizado a revolta; poderia matar-se. Mas eu era escravo da vida que me
puxava para a frente, para a indiferenca e para o esquecimento. Era vao
resistir. Levantei-me e tomei lentamente o caminho de casa (Beauvoir, 2019,

p. 297).

E a imagem idéntica ao absoluto que o assombra conforme a passagem do tempo
nao o atinge, pelo menos no sentido de que, de acordo com essa passagem, Fosca se percebe

distante do mundo no qual ele ainda faz parte. O drama de sua vida, na realidade, é o

285



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

drama de nao poder se engajar de corpo e alma em sua prépria época, porque, com efeito,
sua época corresponde a todas as épocas, sem nenhuma diferenca entre esta ou aquela
pessoa; “Houve guerras: depois da guerra, a paz; depois da paz, outra guerra. Todos os
dias homens nascem e homens morrem” (Beauvoir, 2019, p. 355). E isso que Régine nao
suporta e o que a faz adentrar uma condi¢ao de quase psicose, de substituigdo da sua
realidade pelo olhar parcial do homem que um dia ela pensou poder corresponder ao seu
desejo de ser lembrada até o fim dos tempos. Na pagina conclusiva de Todos os homens
mortais, Fosca conta do porqué nao poder dormir, ja que dormir traria seu maior pesadelo
em sonho: o pesadelo de que um dia poderd nio haver mais ninguém no mundo e de que,
portanto, ainda que restassem a lua no céu e ela iluminasse a terra, ele estaria s6, junto do
camundongo3 que provara o mesmo elixir da imortalidade que ele. “Nao havera mais
homens, mas ele continuard a dar voltas dentro da eternidade. Fui eu quem o condenou
[o camundongo]. E meu maior crime” (Beauvoir, 2019, p. 356). Dessa maneira, Beauvoir
nos convida a refletir ndo apenas o quao o olhar indiferente da imortalidade é assombroso,
como também estende essa reflexdo até a catastrofe mundial que se instalou no mundo
entre 1939 e 1945; e dessa reflexdo, uma das conclusées da autora é que “Fosca rouba o
mundo, sem reciprocidade; joga-os na desoladora indiferenca da eternidade” (Beauvoir,
2009, p. 82, grifo nosso).

E dizer de outra forma que se apegar em indiferenca ¢ impossivel, porque, do ponto
de vista humano, toda abstencao envolve uma acao (de nao escolher) e essa acao é ainda
uma escolha, tao pesada quanto qualquer outra agao. Se, de um lado, Régine se perde em
sua propria época por almejar o absoluto, por outro, Fosca ja esta perdido ha muito tempo:
ambos estdo em condigoes distintas, mas existe algo que um dia os aproximou: o fascinio
pela totalidade, pela universalidade abstrata, pela presenga eterna apesar do tempo. E foi

exatamente isso que os condenou de maneira muito diferente: ela queria ser lembrada por

3 0 camundongo aparece na “Primeira parte” de 7odos os homens sdo mortais, onde Fosca descreve sua vida
enquanto principe de Carmona e como chegou até o famoso elixir da imortalidade; foi Bartolomeu, um
mendigo que seria assassinado, que entregou o elixir a Fosca em troca de sua libertacao, e Fosca, desconfiado
de ser um veneno ou algo assim, fez um camundongo tomar a bebida antes dele. Na cena, Fosca mata o
camundongo e, em seguida, lhe concede um pouco do que seria esse tal elixir; “durante um instante o
camundongo permaneceu imovel, deitado sobre o flanco. Depois ergueu-se e pos-se a trotar pela mesa”
(BEAUVOIR, 2019, p. 99). “Ndo morrera mais” (BEAUVOIR, 2019, p. 100), afirma Bartolomeu a Fosca,
momentos antes deste consumir a bebida. Dai o porqué, no fim das contas, caso o mundo acabe, so restarao
Fosca e 0 camundongo no universo.

286



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia
todo o sempre e abdicou de seus esforgos singulares para alcangar esse desejo através de

Fosca e este, por sua vez, nao lhe foi reciproco no final, pelo menos no sentido de que seu

olhar nao é o olhar da finitude humana, mas da indiferenca total.

287



] Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

REFERENCIAS

BEAUVOIR, S. Por uma moral da ambiguidade seguido de Pirro ¢ Cinéias. Trad. Marcelo
Jacques de Moraes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2005.

BEAUVOIR, S. A for¢a das coisas. Trad. Maria Helena Franco Martins. 22 edi¢io. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 2009.

BEAUVOIR, S. Todos os homens sao mortais. Trad. Sérgio Milliet. Rio de Janeiro: Nova
Fronteira. 2019.

DA MOTTA, Lucas Joaquim. BEAUVOIR INTERPRETE DE MERLEAU-PONTY: a
fenomenologia da percepgio e os progressos do método fenomenolégico. POLEMOS —
Revista de Estudantes de Filosofia da Universidade de Brasilia, v. 9, n. 18, p. 215-241, 2020.
Disponivel em: https://periodicos.unb.br/index.php/polemos/article/view/29777.

DA MOTTA, Lucas Joaquim. A NOCAO DE ATITUDE ESTETICA EM SIMONE DE
BEAUVOIR. POLEMOS — Revista de Estudantes de Filosofia da Universidade de Brasilia, v. 9,
n. 17, p. 177-188, 2020. DOI: https://doi.org/10.26512/pl.v9117.26957.

DA MOTTA, Lucas Joaquim. O QUE O AMOR E - E O QUE NAO E, DE SIMONE DE
BEAUVOIR: resenha. POLEMOS — Revista de Estudantes de Filosofia da Universidade de
Brasilia, v. 11, n. 22, p. 273-283, 2022. DOI: https://doi.org/10.26512/pl.v11i22.41243.

288


https://periodicos.unb.br/index.php/polemos/article/view/29777
https://doi.org/10.26512/pl.v9i17.269577
https://doi.org/10.26512/pl.v11i22.41243

