
 

https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.48422 

 
 

 

A “DANÇA DAS 
CADEIRAS” DA 

HISTÓRIA 
Estado e exterioridade em dois 

textos de Paulo Eduardo Arantes 

 
HISTORY’S “MUSICAL CHAIRS”  

State and exteriority in two Paulo Eduardo Arante’s texts 

 
Pedro Guimarães Pinho1 

 
 
  

 
1 Graduando em Ciência Política pela Universidade de Brasília (UnB). 
E-mail: pedroguimaraespinho@gmail.com.  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/4784816387787730. ORCID: https://orcid.org/0009-0001-3184-8464. 

https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.48422
mailto:pedroguimaraespinho@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/4784816387787730
https://orcid.org/0009-0001-3184-8464


 

 120 

 

 

 

 

RESUMO: Traçando uma linha de argumentação comum entre dois textos do filósofo brasileiro 

Paulo Eduardo Arantes, esse artigo busca fazer o escrutínio das consequências históricas e concretas 

das relações entre a interioridade e a exterioridade de formalizações conceituais e políticas, entre o 

“lado de dentro” e o “lado de fora” dessas formalizações. Para isso, extrai o paralelo entre História 

Universal e Estado que se encontra no capítulo “A Prosa da História”, que compõe a versão para 

publicação de sua tese de doutoramento “Hegel: a ordem do tempo”. Em seguida, associa esse 

paralelo, fazendo as ressalvas necessárias, à linha histórica e concreta presente na abordagem, feita 

por Arantes, do livro “O nomos da terra”, do jurista Carl Schmitt, no texto “O mundo-fronteira”. 

Com essa associação, o artigo conclui que, na obra de Arantes, essa relação entre interioridade e 

exterioridade se estabelece como uma constituição mútua, na qual a violência se torna presente. 

Palavras-chave: Paulo Arantes. Dialética. História. Estado. 

 

ABSTRACT: Drawing a common line of argument between two texts of the Brazilian 

philosopher Paulo Eduardo Arantes, this article seeks to scrutinize the historical and concrete 

consequences of the relations between interiority and exteriority of conceptual and political 

formalizations, between the "inside" and the "outside" of these formalizations. For this, it draws the 

parallel between Universal History and State that is found in the chapter "A Prosa da História", 

which composes version for publication of his doctoral thesis "Hegel: a ordem do tempo". Then, it 

associates this parallel, making the necessary reservations, to the historical and concrete line present 

in the approach, made by Arantes, from the book "The Nomos of the earth", by the jurist Carl 

Schmitt, in the text "O mundo-fronteira". With this association, the article concludes that, in Arantes' 

work, this relationship between interiority and exteriority is established as a mutual constitution in 

which violence is presented. 

Keywords: Paulo Arantes. Dialetic. History. State. 

 

 

  



 

 121 

 

 

“O real só se poderia inscrever por um impasse da formalização”
2
 

Jacques Lacan 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Inscrita no interior da tradição dialética de matriz materialista, a obra de Paulo 

Eduardo Arantes tem como um de seus principais esforços explorar as possíveis aplicações 

do método dialético em campos como a filosofia especulativa e a filosofia política. É 

necessário considerar que, ao se debruçar nesses diferentes campos, bem como nas 

formalizações que os marcam, como a História ou o Estado, Arantes busca encontrar, no 

processo de constituição dessas formalizações, um “resto” que elas pressupõem, ou uma 

exterioridade que, deixada “do lado de fora”, representa aquilo que para essas 

formalizações deve ser considerado a sua própria negação, o seu “impossível” e, ao mesmo 

tempo, aquilo que se apresenta como a sua própria base de sustentação. 

A lógica da formalização, ou a constituição de seu “interior”, se sustenta na 

constituição necessária daquilo que, a partir de suas próprias determinações, deve ser 

considerado como uma impossibilidade, como uma negatividade ou como um “exterior”. 

Um dos principais esforços da obra de Arantes é argumentar que esse processo de 

constituição recíproca entre uma formalização e sua negação pode ser visualizado, do ponto 

de vista das relações concretas, pela presença da violência — como é o caso da formalização 

política do Estado moderno europeu. 

 Esse artigo busca ilustrar esse ponto na passagem de um momento para outro da 

obra do filósofo brasileiro. Em primeiro lugar, destaca-se o capítulo “A Prosa da História” 

– localizado na versão para publicação da sua tese de doutoramento “Hegel: a ordem do 

tempo” — no qual Arantes se dedica a deslindar os entraves da filosofia hegeliana da 

História. É imperativo concluir, a partir desse texto, que o conceito de História de Hegel 

só pode se constituir a partir das instâncias que recusa, isto é, a partir da não-História 

(ARANTES, 2000, p. 187). Essa não-História se apresentaria, então, justamente a partir da 

 
2 Cf LACAN, 1985, p. 125 



 

 122 

negação dos parâmetros que constituem a História e, ao mesmo tempo, sustentaria a 

possibilidade mesma de uma formalização especulativa tal como a História Universal. 

 Isso significa que a atribuição do caráter “histórico” a determinados povos — 

justificada por Hegel por meio do surgimento da “consciência de si” e da racionalidade, 

além de atrelada à constituição da linguagem escrita, do Estado e, principalmente, da 

confecção de narrativas históricas (Forma Prosaica) nesses povos — pressupõe 

necessariamente a exclusão de outros povos da chamada “História Universal”, isto é, 

pressupõe a constituição, nas palavras de Hegel, dos povos “sem história”. Esses seriam, 

justamente, aqueles que se interromperam no limar da História, ou antes aqueles que não 

teriam se desenvolvido a ponto de constituir “consciência de si”. Seriam os povos que não 

teriam chegado a um estágio de desenvolvimento que permitiria a eles manifestar o 

amadurecimento do Espírito através da construção da Forma Prosaica, fato que tem por 

consequência que eles não teriam elaborado uma linguagem escrita, nem constituído a 

organização política do Estado. 

 Em segundo lugar, é no texto “O mundo-fronteira”, partindo de uma elaboração de 

Carl Schmitt, que Paulo Arantes permite enxergar algo que permanecia apenas latente nas 

categorias hegelianas do primeiro texto, isto é, um fundamento histórico e concreto. 

Segundo Arantes, a fundação dos Estados soberanos europeus — piso histórico para a 

especulação hegeliana sobre o surgimento do Estado e da História Universal na Europa 

abordada no primeiro texto — e a origem, por consequência, do direito público 

internacional europeu sinalizam para o nascimento da era do espaço, ou da era do “nomos 

da terra” (ARANTES, 2022, p. 16). 

 Fazendo recurso ao jurista alemão, Arantes argumenta que essa noção de “nomos 

da terra” ilumina a associação recíproca entre o nascimento do direito e do Estado com a 

sua fonte concreta, isto é, o território do continente europeu. É também partindo de 

Schmitt que Arantes busca argumentar que a formação do Estado de direito no continente 

europeu pressupôs a constituição de uma exterioridade, um território sem lei e sem direito 

nas colônias do “novo mundo”. Portanto, aquilo que permite visualizar a constituição do 

Estado e de sua negação, no panorama histórico traçado pelo autor nesse segundo texto, é 

a presença necessária de violência, sem parâmetros legais, praticada entre os Estados 



 

 123 

europeus no território de suas colônias, mas também por esses Estados contra os habitantes 

do “novo mundo”. 

 Tomando, em um primeiro momento, a análise da filosofia especulativa hegeliana, 

em que se observa como a constituição do conceito de História pressupõe a constituição de 

uma não-História e de povos “sem história” e, em um segundo momento, tomando o ponto 

de vista concreto conferido por Schmitt, a partir do qual se observa que a fundação do 

Estado europeu pressupôs a constituição de um território sem lei e sem direito, esse artigo 

busca demonstrar o tratamento teórico dado por Paulo Arantes para o problema das 

relações entre interioridade e exterioridade, a partir do qual é possível concluir que essa 

relação é marcada pela violência. 

 

 

1 HISTÓRIA E NÃO-HISTÓRIA 

 

Uma das principais marcas do pensamento ocidental, a filosofia de Georg Wilhelm 

Friedrich Hegel tem como centralidade o conceito de História, e mais especificamente a 

História como objeto da filosofia especulativa. Paulo Arantes se dedicou, no capítulo em 

questão de sua tese de doutoramento, a traduzir os mecanismos dessa elaboração, 

extraindo dela as consequências mais sensíveis. Entre elas, está a constatação de que mesmo 

as afirmações mais espinhosas do filósofo alemão sobre o conceito de História não podem 

ser descartadas sem destruir, com isso, toda a constelação conceitual de seu pensamento. 

 É uma dessas afirmações espinhosas que Paulo Arantes ressalta como sendo de 

especial importância para a teoria de Hegel. Seria ela a distinção entre sociedades 

“históricas” e sociedades “sem história”. Na leitura de “Filosofia da História”, o leitor 

contemporâneo pode estranhar a insistência de Hegel em fazer essa distinção, no interior 

do inventário detalhado que faz em cada capitulo do livro (HEGEL, 2008). Ao empurrar 

sociedades não-europeias para o terreno da não-História, Hegel deixa evidente a 

centralidade histórica dada ao continente europeu. 

 

A história universal vai do leste para oeste, pois a Europa é o fim da história 

universal, e a Ásia é o começo [...] Mesmo que a Terra forme uma esfera, a 

história não descreve nenhum círculo em torno dela, mas tem antes um 

Leste bem determinado, que é a Ásia. Aqui se levanta o sol exterior, físico, e 



 

 124 

a oeste ele se põe. Ao contrário, lá se levanta o sol interior da consciência de 

si, que difunde seu clarão superior. A história universal é o disciplinamento 

da arrogância da vontade natural, em vista do universal e da liberdade 

subjetiva. O oriente sabia — e sabe até hoje — apenas que um é livre; o 

mundo grego e romano, que alguns são livres; o mundo germânico sabe 

que todos são livres (HEGEL, 2008, p. 93). 

 

Como destaca Arantes, em outro capítulo de sua tese de doutoramento, para Hegel, 

a Europa é o ponto de inflexão da História e do advento da razão. O autor brasileiro 

também ressalta o “etnocentrismo subjacente” do filósofo alemão
3

 (ARANTES, 2000, p. 

310). Não obstante, seria equivocado, ainda segundo Arantes, julgar que o pensamento de 

Hegel pode seguir incólume sem essa distinção, por mais problemática que seja. Isso 

porque o pressuposto dessa distinção é o núcleo de sua filosofia da História, ou seja, ela 

pressupõe a evidência de uma “Razão histórica operante”.  

 

A insistência com a qual Hegel retorna à distinção entre sociedades "sem 

história” e sociedades "históricas" não há que surpreender. Não pressupõe 

ela, desde o início, a evidência de uma Razão histórica operante? Certo, tal 

é a única pressuposição exigida e a única admitida para a compreensão 

filosófica da História; de resto, para o saber especulativo, para a História 

enquanto tal, ela será menos uma pressuposição do que uma verdade 

demonstrada. O critério está, portanto, dado e a divisão, decidida 

(ARANTES, 2000, p. 188). 

 

Arantes argumenta, então, que a ideia de História, na constelação conceitual 

hegeliana, deve necessariamente resultar na distinção entre povos “históricos” e povos “sem 

 
3 Como será possível concluir a seguir, o reconhecimento da liberdade dos povos como testemunho de sua 

racionalidade — que é definida pela consciência de si— como um pressuposto para inclusão de povos na 
História Universal entra em sérias contradições quando se observa cuidadosamente o tratamento dado por 
Hegel para as sociedades excluídas dessa formalização. Sobre a acusação de etnocentrismo — apesar de ser 

extremamente delicada e, ao mesmo tempo, pouco desenvolvida por Paulo Arantes — se debruçam uma parte 
substantiva dos trabalhos produzidos sobre a filosofia hegeliana. Tal como argumentam autores 
contemporâneos, a autodeterminação que Hegel se utiliza para incluir os povos europeus na História, 

entendida como a racionalização das instituições e dos costumes, mostra fundamentos viciosos para julgar o 
caminho dessa racionalização, como é exemplificado pela alegação, por parte de Hegel, de que a incorporação 
da racionalidade é gradual e requer algumas posições necessárias como, por exemplo, a uniformização. Como 

argumenta Andrade, Hegel “não confere aos indivíduos o poder de decidir, de modo legítimo, se a sua 
autoimagem corresponde à autodeterminação da razão, ele infringe paradoxalmente a autonomia dos povos 

porque lhes retira do direito de tomar a imagem de si mesmos como legítima autoimagem.” (ANDRADE, 2017, 
p. 301). Isso se mostra de forma mais clara no julgamento que Hegel faz de sociedades que, na sua filosofia, 
são excluídas da História. Alguns trabalhos se debruçam sobre a maneira por meio da qual suas definições de 

racionalidade, de liberdade, quando estendidas para a filosofia política, resultam na impossibilidade de um 
exame mais rigoroso sobre a questão da constituição de Estado nas sociedades africanas (CAMARA, 2005; 
KUYKENDALL, 1993). A questão da constituição do Estado será mais bem examinada por esse artigo em 

seguida. 



 

 125 

história”, sendo ela apenas uma conclusão lógica de um princípio fundamental. Isso 

significa que a formalização do conceito de História Universal tem sua negação como algo 

necessário, incorporado na categoria dos “povos sem história”.
4

 

 Essa argumentação tem seu ponto de partida na observação de que o conceito de 

História de Hegel é definido como o “desenrolar da racionalidade” (ARANTES, 2000, p. 

188), e de que essa racionalidade é definida, por sua vez, pelo surgimento da consciência 

de si.
5

 O advento do histórico está intimamente associado, dessa forma, às operações da 

“tomada de consciência”, ou antes à ruptura com a vida imediata, na qual um povo 

estabelece relação com sua história no alvorecer da clareza e da distinção que só podem ser 

conferidos pela consciência. 

 Podemos enxergar esse estatuto racional da História na maneira como são 

caracterizados os povos considerados por Hegel como “sem história”, ou antes, no 

vocabulário que esse artigo julga mais esclarecedor, os povos relegados para fora da 

História, para o exterior da História. Eles se encontrariam num estado de torpor, no grau 

zero da consciência. Estariam em um estado de “inconsciência-de-si”, no qual a consciência 

permaneceria fechada a si mesma e, por consequência, fora da evolução que produziria a 

História (ARANTES, 2000, p. 189).  Nessa medida, povos localizados em outros 

continentes, como o continente africano (ARANTES, 2000, p, 189), entram na consideração 

de Hegel, segundo Arantes, como habitantes de um mundo a-histórico e não-desenvolvido, 

como prisioneiros de um “espírito natural”, que se encontraria reinante no limiar da 

chamada História Universal.  

Desprovidos, segundo Hegel, da mediação feita pela consciência, esses povos são 

colocados na margem do curso da História (HEGEL, 2008, p. 116). É por essa razão, por 

não apresentarem provas de sua racionalidade, que se conclui que eles não têm História 

 
4 Em virtude daquela que é a principal intenção do autor nesse primeiro texto, isto é, tomar a filosofia hegeliana 
em seus próprios termos, Arantes trata essa negação apenas em seu plano conceitual. É na passagem para o 
segundo texto abordado nesse artigo que se torna possível notar que essa negação ocorre também em um 

plano concreto. 
5 Um ponto não abordado por Arantes em “A Prosa da História” é que Hegel associa conceitualmente, de 

maneira muito clara, o tema da consciência de si àquele da liberdade. É até mesmo com base na ausência de 
liberdade que o filósofo alemão desloca os povos do Oriente para o terreno da não-História, identificando-os 
como povos desprovidos de autoconsciência: “Os orientais ainda não sabem que o espírito, ou o homem como 

tal, é livre em si mesmo; e porque não o sabem, eles não são.” (HEGEL, 2008, p. 24). A ideia de consciência 
de si, em Hegel, caminha ao lado do conceito de liberdade, uma vez que na autoconsciência “o espírito conhece 
a si mesmo, ele é o julgamento da sua própria natureza e, ao mesmo tempo, é a atividade de voltar-se para 

si e assim se produzir, fazer o que ele é em si” (HEGEL, 2008, p. 24). 



 

 126 

propriamente dita. Entretanto, é preciso ganhar detalhe, como faz Arantes, sobre quais 

fenômenos constituem, no sistema filosófico de Hegel, prova suficiente da irrupção da 

racionalidade e da consciência de si, ou seja, da História. Isso porque mesmo a história de 

sociedades como a da sociedade indiana, que apresentou desenvolvimentos nos campos da 

álgebra, da gramática e da astronomia, entre outros, entra na consideração de Hegel como 

um exemplo da não-História
6

. 

 

 

2 A PROSA DA HISTÓRIA 

 

Nesse momento, precisa entrar em cena o conceito de Prosa da História, na medida 

em que é necessariamente, segundo Hegel, a representação prosaica do passado que se 

relaciona com a História Universal, tendo em vista que a presença de representação 

prosaica assinala indubitavelmente em um povo a presença de racionalidade e, portanto, 

de consciência de si (HEGEL, 2008, p. 101). Isso porque apenas a existência da prosa em 

um determinado povo pode confirmar um elemento muito importante, na filosofia 

hegeliana, para reconhecer o exercício da racionalidade, isto é, a presença clara e óbvia de 

objetividade no modo como esse povo representa seu passado. Essa ideia é mais bem 

ilustrada pela forma como Arantes aborda o tratamento, dado por Hegel, ao duplo 

significado que possui a palavra “história” na língua alemã (HEGEL, 2008, p. 58). 

Remetendo concomitantemente a dois significados diferentes, o de “narrativa 

histórica” e o de “acontecimento histórico”, a palavra “história” aponta com essa 

ambiguidade para uma verdade latente: a de que a narrativa histórica aparece ao mesmo 

tempo que os atos e os acontecimentos históricos propriamente ditos, ou melhor, que é um 

fundamento interno comum que os faz surgir simultaneamente (ARANTES, 2000, p. 191). 

 
6 Embora o objeto de análise que Hegel busca nessas sociedades seja o seu passado, é possível inferir que o 

filósofo alemão deseja estender o predicado “sem história” até mesmo ao momento em que essas sociedades 
viviam durante a escrita de “Filosofia da História”. Em capítulos como aquele sobre a história da Índia, a 

caracterização dessas sociedades ganha a forma de um tempo verbal infinitivo: “Nesse povo não podemos 
encontrar o que chamamos, em duplo sentido, de história...” (HEGEL, 2008, p. 140). Essa observação pode 
levar a concluir, quando considerada ao lado da excepcionalidade conferida ao solo europeu, que a História 

não apenas deixou de ser constituída nessas sociedades “sem história” — ela é também impossível de ser 
constituída fora do continente europeu. Essa ideia de impossibilidade, como forma de melhor caracterizar a 
“negação” supracitada, será mais bem explorada, por parte de Paulo Arantes, no segundo texto tratado por 

esse artigo, a partir do marcador histórico da violência. 



 

 127 

Esse fundamento em comum seria a substância espiritual que, em um ato de cisão, de 

oposição a si mesmo, torna-se seu próprio objeto, distingue-se para reportar-se a si mesmo 

aí posto. 

Se entendermos os acontecimentos históricos como a conotação objetiva da palavra 

“história”, e a narração histórica, por outro lado, como a sua conotação subjetiva, 

contemplamos a operação conceitual fundamental do Espírito no surgimento da 

consciência: sua cisão em sujeito e objeto, refletida no ato de narrar acontecimentos 

históricos objetivos que, contudo, surgem simultaneamente à própria narração, no interior 

da unidade espiritual dialética. Uma conclusão importante disso é que, sem narrativa 

histórica, sem história escrita, não pode existir História Universal objetiva, ou antes que 

apenas a Prosa da História pode expressar a objetividade que, constituída pelo Espírito sob 

a perspectiva da consciência e da narração histórica, ganha existência na História sob a 

forma dos acontecimentos históricos. O tempo que ocorre antes da aparição da História, 

nas sociedades ditas “sem história”, pode ser marcado por revoluções, migrações e pelas 

mais violentas transformações — é, todavia, inteiramente desprovido de História objetiva, 

pois não deixou nenhuma história subjetiva, nenhuma narrativa histórica.  Isso aponta para 

o fato de que esses acontecimentos não foram obra de indivíduos autoconscientes. 

Enquanto é apenas o desejo que conduz os povos à ação, sua agitação passa sem deixar 

vestígios
7

 (ARANTES, 2000, p. 190). 

Que a presença de objetividade na representação do passado na prosa seja a 

testemunha da consciência de si e da racionalidade, isso se reflete, novamente, no modo 

como as sociedades fora da História são caracterizadas, como destaca Paulo Arantes. 

Voltando a um exemplo anterior, o da história da sociedade indiana, Hegel afirma que a 

imaginação e o sentimento se apropriam da realidade para transformá-la em fantasia 

(HEGEL, 2008, p. 123 - 145). Todo objeto real, dotado de limites determinados, 

transforma-se, quando investido pela imaginação, no contrário do que é para uma 

consciência vigilante, e toda objetividade é suprimida em um estado de sonho, irracional 

(ARANTES, 2000, p. 196). É a objetividade na representação do passado que, segundo 

 
7 Dessa forma, a presença da prosa não assinala, na filosofia de Hegel, apenas a presença de uma 

subjetividade capaz de tornar o objeto histórico enunciável — a narrativa histórica é a própria maneira pela 
qual o Espírito, de maneira subjetiva, constrói a objetividade. O surgimento da história objetiva é obra do 
Espírito através de seu traço mínimo, isto é, a unidade dialética entre objeto e sujeito revelada por intermédio 

da forma prosaica. 



 

 128 

Hegel, a história dessa sociedade nunca apresentou propriamente, a despeito de seu 

desenvolvimento cultural inegável. 

Tentar exprimir a realidade objetiva, narrar o passado, é a tarefa fundamental da 

prosa, e para a qual só pode dar conta uma racionalidade vigilante. É o próprio conteúdo 

da representação do passado que exige necessariamente a forma da prosa — a narração 

não faz uso da prosa como simples forma literária. Apenas a prosa pode oferecer o passado 

em seu caráter de objetividade histórica, de sequência de acontecimentos históricos 

encerrados em uma estrutura causal. Somente no conceito de prosa encontramos o sentido 

de enformação desse material e do material da experiência em geral, em categorias de 

causa e efeito, de fim e de meio (ARANTES, 2000, p. 194). E dessa forma ela se diferencia, 

enquanto forma escrita, da representação própria a sociedades conceituadas como “sem 

história”, isto é, a poesia. A poesia não pode, segundo a interpretação de Hegel de Arantes, 

enunciar nenhuma verdade histórica, tendo em vista que não apoia, como a prosa, sua 

representação em uma realidade determinada e objetiva; ela é incapaz de enunciar leis ou 

explicar determinações abstratas e, por essa razão, não pode constituir historiografia 

(ARANTES, 2000, p. 192). 

Talvez o aspecto mais importante, no entanto, seja o fato de que a poesia não é capaz 

de dar um “segundo passo” absolutamente indispensável para construir a objetividade que 

é própria da prosa. Isso porque o Espírito, e o movimento objetivo da história, não faz da 

prosa uma expressão, em suas dimensões subjetiva e objetiva, apenas ao incitar que os 

povos “representem a si mesmos representando seu passado”, como foi até aqui colocado. 

É necessário, também, que essa representação “se transforme em parte integrante de sua 

realidade, a ponto de condicioná-la” (ARANTES, 2000, p. 191). Somente nesse sentido é 

possível defender que a prosa realiza a unidade dialética do Espírito — na medida em que, 

atada a uma socialização, ou a uma coletivização, da memória, as narrações históricas 

passam a fazer parte da realidade de um determinado povo a ponto de condicionar essa 

mesma realidade. 

 Somente após dado desse segundo passo na construção do conceito de prosa— que 

seria, então, a inserção da representação prosaica na realidade de um povo a ponto de 

condicioná-la — é permitido concluir que uma narrativa histórica, enquanto lado subjetivo 

da História, é a maneira pela qual o Espírito acessa os nexos fundantes do real, dando 



 

 129 

origem aos acontecimentos históricos, seu lado objetivo. Presa em devaneios vagos e 

inativos, a poesia não seria capaz, segundo Hegel, de alcançar a fundação de qualquer 

objetividade. Não seria capaz de socializar ou coletivizar a memória de um povo, uma vez 

que, em primeiro lugar, seria incapaz de enunciar um passado objetivo e externalizado. 

 

 

3 ESTADO E HISTÓRIA UNIVERSAL 

 

Se a prosa é uma expressão indubitável do movimento objetivo da História sob a 

perspectiva da consciência — a ponto de marcar em um povo a sua a inserção na História 

Universal —, é necessário qualificar o sentido de uma determinada elaboração hegeliana, 

a qual Paulo Arantes dedica especial atenção no seu exame e que possui consequências 

importantes na associação entre os dois textos do autor proposta por esse artigo. Essa 

elaboração é aquela que alinha certos fenômenos com a prosa para que, em um acordo 

recíproco, esses fatos possam presidir a instauração da História por parte do Espírito. 

 

Considerando a análise hegeliana das sociedades “sem história”, os fatos que 

privilegia, os traços que retém no curso de sua análise, veremos como Hegel 

distingue e ajusta, uns aos outros, certo número de fenômenos cujo acordo 

recíproco presidiria à instauração da História como realidade efetivada: 

fundação do Estado e organização do poder político, introdução da escrita 

(sobretudo a escrita fonética do tipo alfabético), instituição da prosa, atada 

às funções da memória (ARANTES, 2000, p. 192). 

 

Esse alinhamento de três fatos deve ser esclarecido. Observados a partir da ordem 

posta pelo autor, eles são: (1) a fundação do Estado e a organização do poder político; (2) 

a introdução da escrita fonética de tipo alfabético; e (3) a instituição da prosa, atada às 

funções da memória. Dedicando esse capítulo de sua tese ao conceito de prosa, o autor não 

deixa clara, a princípio, a natureza da relação entre esse fenômeno e os outros dois a ele 

alinhados. Entretanto, quando se leva em conta aquilo que foi elaborado na última sessão 

— isto é, os traços da objetividade que marca o amadurecimento do Espírito com o 

surgimento da prosa e da História Universal — ilumina-se uma passagem localizada poucas 

páginas depois. 

 



 

 130 

Estreitamente ligados entre si, o regime da língua e a organização do poder 

político condicionam a irrupção da História à sua mútua transformação, no 

sentido da abertura da via da racionalidade; enquanto essa mutação não 

ocorre, objeto algum pode oferecer-se a uma rememoração que, por sua 

vez, é inteiramente incapaz de transmudar-se em conhecimento histórico 

(ARANTES, 2000, p. 193–194). 

 

Articulando essas duas passagens, se torna visível a associação entre os dois 

fenômenos (a fundação do Estado e a introdução da escrita) e o fenômeno do surgimento 

da instituição da Prosa da História, passo que é muito importante para o raciocínio 

construído no capítulo. Nesse trecho, se observa que os dois primeiros fenômenos (a 

mutação do regime da língua para uma língua escrita e a mutação da organização política 

para o Estado) estão colocados como condições para o terceiro fenômeno, a prosa, que aqui 

aparece como o “conhecimento histórico”. Portanto, a associação entre os três fenômenos 

consistiria justamente no fato de que o conhecimento histórico, que toma a forma da prosa 

e cuja ação deve ser reconhecida numa representação objetiva do passado que integra a 

realidade de um povo (a ponto de condicioná-la), não pode surgir sem que o 

desenvolvimento do Espírito tenha despertado nesse povo uma mudança substancial, tanto 

na organização política, quanto no regime da língua. Trata-se, portanto, de esclarecer em 

que medida cada um desses dois fatos se apresenta como condição necessária para o 

surgimento da prosa. 

 Em primeiro lugar, no caso da introdução da escrita, se confirma facilmente a 

absoluta necessidade que tem dela a prosa — não pode haver qualquer tipo de registro 

histórico, por parte de um povo, sem uma mudança no regime linguístico, nesse caso, uma 

passagem do estatuto oral para o escrito. Sem a língua escrita, as atividades da lembrança 

nada são senão manifestações puramente internas, não são atos de uma vontade que se 

torna consciente de si mesma, da liberdade que dá a si mesma uma nova exterioridade, 

uma verdadeira realidade (ARANTES, 2000, p. 193). Daí se observa, entretanto, também 

a sua flagrante insuficiência: o surgimento da linguagem escrita em determinada sociedade, 

embora configure um importante fenômeno para compor a objetividade própria da prosa, 

não garante o registro histórico objetivo do passado, afinal, caso assim fosse, a sociedade 

histórica indiana e o sânscrito — língua milenar e de ampla complexidade desenvolvida ao 

longo da história dessa sociedade — teriam lugar cativo na História Universal, como lembra 

Arantes (ARANTES, 2000, p. 197). E, no entanto, elas são reduzidas ao estatuto de 



 

 131 

mitologia — não é difícil imaginar, na abordagem de Hegel por parte de Arantes, a 

existência de uma linguagem escrita sem que, necessariamente, essa escrita apresente 

qualquer representação do passado.
8

 

 Além disso, a linguagem — tomada isoladamente — não é capaz de cumprir a 

inserção das descrições históricas objetivas, que tomam lugar na escrita, na realidade, a 

ponto de condicionar essa mesma realidade, passo que é tão essencial para compreender a 

atividade da prosa (ARANTES, 2000, p. 191). Esse condicionamento da realidade por parte 

da prosa marca um importante ponto de inflexão na história de um povo, tendo em vista 

que testemunha o nascimento da capacidade, por parte desse povo, de identificar sua 

natureza fundamental e seu fim fundamental (ARANTES, 2000, p. 190). Uma tarefa como 

essa se traduz pela inserção de uma memória coletiva na realidade social, o que pressupõe, 

por sua vez, a coletivização e a socialização de uma memória própria e particular de um 

povo. Não é por acaso que, a partir desse ponto, a política passa a desempenhar um papel 

importante na filosofia especulativa: para Hegel, não é possível imaginar que esse passo no 

desenvolvimento do Espírito seja dado sem uma organização política já em 

desenvolvimento (HEGEL, 2008, p. 70). 

É por essa razão que o condicionamento da realidade de um povo pela 

representação de seu passado, nas palavras de Arantes, só pode ser proposto pelo Estado, 

sendo o Estado essa construção que testemunha o processo de amadurecimento do 

Espírito. 

 

A consideração retrospectiva, para organizar a dispersão do passado e 

assimilá-lo, exige, como fundamento (além da regra da exatidão, do 

princípio geral da adequação à significação e à determinação abstrata do 

conteúdo, que são específicos da prosa), um objeto sólido que seja, ao 

mesmo tempo, objeto de saber e meta da vontade: objeto que só o Estado 

pode propor (ARANTES, 2000, p. 200). 

 

 
8 Hegel elabora sobre a história da sociedade indiana: “Recentemente descobrimos, quando tomamos 

conhecimento dos tesouros da literatura dos hindus, que eles tinham renome na geometria, astronomia e 
álgebra, que eles alcançaram muito na filosofia, e que foi constituído um estudo gramatical de tal porte que 
nenhuma língua seria tão rica quanto o sânscrito. Então, descobrimos a faceta da história negligenciada, ou 

até mesmo inexistente, pois a história exige compreensão, à força de manter livre o objeto para si e abrangê-
lo em seu contexto sensato. Portanto, só podem abranger a história, ou mesmo a prosa, povos que partem 
do princípio de que os indivíduos existem para si e por si com autoconsciência [...] Isso os torna incapazes 

para a historiografia.” (HEGEL, 2008, p. 140). 



 

 132 

Portanto, para além do surgimento da linguagem escrita, a inserção de uma 

representação objetiva do passado na realidade de um povo — a qual nasce com o 

desenvolvimento do Espírito e é expressa na prosa — se sustenta no surgimento da 

organização política do Estado, sendo esse amadurecimento político uma de suas condições 

mais importantes. O Estado abre espaço para um grande passo na história de um povo, 

espaço o qual a escrita não consegue oferecer isoladamente, isto é, o da integração da 

representação de seu passado na realidade, a ponto de condicioná-la. Isso faz com que esse 

fenômeno, combinado com o do surgimento da escrita, apareça na filosofia de Hegel como 

uma condição incontornável para a instauração da Forma Prosaica, que nada mais é do que 

a expressão necessária da instauração da História enquanto consciência de si: “Estritamente 

ligados entre si, o regime da língua e a organização do poder político condicionam a 

irrupção da História...”
 

(ARANTES, 2000, p. 193). Apenas o Estado pode conferir a um 

povo as condições necessárias para uma memória coletiva, da qual a prosa faz seu objeto 

mais próprio. É apenas o Estado, também, que possibilita a inscrição social do pretérito no 

resultado atual, na medida em que permite a socialização da memória e, com isso, o 

condicionamento da realidade de um povo pelo seu passado (ARANTES, 2000, p. 201). 

O Estado estabelece as condições para a objetividade no pensamento, uma 

objetividade a partir da qual é possível ultrapassar o entesouramento fantasioso do passado, 

a caminho de sua exploração racional e interessada. Entretanto, enquanto tal, o Estado, 

assim como a escrita, se restringe a isso, ou seja, a uma “abertura” para a via da 

racionalidade, ou antes a uma condição de possibilidade da História Universal. Já 

introduzida aqui, a abordagem hegeliana do continente asiático mostra que é plenamente 

possível, em seu sistema filosófico, que existam formações estatais dormentes em suas 

formas espirituais-objetivas, isto é, que não estejam atreladas à presença de História, de 

racionalidade ou de consciência de si. É o caso da análise das formações políticas na história 

da China e da Índia no sistema hegeliano
9

, como destaca Arantes: “há os povos que, como 

 
9 No caso da China, a presença de Estado é concedida, mas apenas com a ressalva de que essa organização 

política não caminha ao lado, de forma alguma, da racionalidade presente na autoconsciência, o que resulta 
num Estado despótico completamente desprovido de liberdade, colocado por Hegel na margem da História 
Universal. “Desde cedo, vemos a China atingir o estágio em que se encontra até hoje; já que lhe falta a 

oposição entre a existência objetiva e a liberdade subjetiva, fica excluída qualquer mutabilidade, e o estático 
que sempre ressurge substitui aquilo que chamaríamos de histórico [...] A unidade de substancialidade e de 
liberdade subjetiva não comporta nem diferença nem oposição de ambos os lados, e por isso a substância não 

pode alcançar a reflexão sobre si mesma, a subjetividade. O substancial, que se apresenta como moral, domina 



 

 133 

na China e na Índia, chegando ao limiar da História civilizada, nele terminam por atolar 

em vez de ultrapassá-lo.” (ARANTES, 2000, p. 188).  

Isso leva a concluir que mesmo o Estado ainda não é suficiente para inaugurar a 

História Universal, não obstante ele esteja associado à escrita. Ambos se apresentam como 

condições necessárias para o surgimento da História, mas eles devem existir, em condições 

rudimentares, antes dela. Que seja retomado mais uma vez, a título de exemplo, o caso da 

história da sociedade indiana, esboçada por Hegel: se encontra nela tanto o Estado, 

organizado na sociedade de castas, quanto a língua escrita (o sânscrito), e, no entanto, essa 

sociedade é inteiramente desprovida, no julgamento de Hegel, de História Universal. Isso 

porque, nesse caso, esses fenômenos aparecem desconectados do exercício da racionalidade 

e da consciência de si — nunca foi construída, com o sânscrito, qualquer representação do 

passado, ou qualquer historiografia, ao passo que o Estado, no interior da sociedade de 

castas, também nunca foi capaz de oferecer a inscrição do passado daquele povo em sua 

realidade, fazendo com que os hindus nunca tenham sido capazes de desenvolver 

autoconsciência e, portanto, liberdade. 

É necessário imaginar que esses fenômenos devem surgir sem estar necessariamente 

associados ao exercício da racionalidade e da consciência de si. Apenas a prosa (o terceiro 

fenômeno) expressa a efetuação, ou a culminação, desse processo de amadurecimento do 

Espírito — isto é, apenas a Forma Prosaica expressa seguramente o surgimento da História, 

mesmo que ela precise se fundar sobre a existência anterior dos outros dois fenômenos. 

Por fim, apenas o surgimento da consciência de si e da racionalidade, por parte do Espírito, 

pode transformar esses fenômenos, mudando suas formas iniciais e rudimentares. Daí o 

lugar diferente que ocupa o terceiro fenômeno, a prosa, em relação aos outros dois — o 

seu surgimento anuncia uma mudança substancial na história de um povo. 

 
dessa forma não como disposição do sujeito, mas como despotismo do chefe de governo [...] Por isso, o 
elemento da subjetividade falta nesse todo do Estado [...] A substância é diretamente um sujeito, o 

imperador...” (HEGEL, 2008, p. 105–111). Também empurrada para o campo da não-História,  a história da 
sociedade indiana se diferencia da história da sociedade chinesa porque, enquanto no Estado chinês o 
particular é destituído de liberdade subjetiva devido a igualdade de todos na submissão geral ao imperador, a 

ausência de liberdade no Estado indiano se deve ao fato de que as diferenças entre os indivíduos “recaem na 
natureza; em lugar de, como na vida orgânica, manejarem a alma como tal e fazê-la surgir livre, elas se 
petrificam e se solidificam, condenando com sua firmeza o povo hindu à mais humilhante servidão do espírito. 

Essas diferenças são as castas.” (HEGEL, 2008, p. 126–127). 



 

 134 

Consolidada essa argumentação, não é difícil enxergar o centro da tese de Paulo 

Arantes sobre a obra de Hegel, no capítulo em questão de sua tese de doutoramento: a 

Forma Prosaica nasce como uma expressão necessária da instauração da História, 

reproduzindo a unidade espiritual dialética por meio de um fenômeno que é fruto do 

amadurecimento do Espírito — esse fenômeno é o surgimento simultâneo dos 

acontecimentos históricos e das narrativas históricas. Mas ela (a prosa) não pode ser 

constituída, enquanto unidade dialética, antes que condições determinadas da vida de um 

povo estejam consolidadas, nesse caso, a fundação do Estado e a organização do poder 

político e a introdução da escrita, que funcionam como base de sustentação para a 

instauração da História. Esses fenômenos preparam as condições para a instauração da 

História na medida em que preparam as condições para a existência de uma realidade e 

de um passado objetivos, ainda que eles mesmos (os fenômenos) não sejam suficientes para 

efetivar essa objetividade. No processo de desenvolvimento histórico do Espírito, é 

necessário passar antes pela construção desses fenômenos do que pela prosa — cuja, por 

sua vez, presença atesta a culminação efetiva e madura da História. 

 

A prosa da história só emerge no momento em que o “entendimento 

prosaico” ocupa o lugar da primitiva representação poética. Como 

indicávamos há pouco, Hegel reúne, numa mesma análise da emergência 

das sociedades históricas, o advento da prosa e da historiografia, a 

estabilização da diversificação dos conteúdos da memória: a história só pode 

tornar-se realidade efetiva e concebível através dessa convergência, como 

uma culminação ou como uma precipitação, onde a organização estatal da 

vida ética desempenharia o papel de catalisador (ARANTES, 2000, p. 194). 

 

Dessa forma, passa a ser mais fácil levantar uma questão que esse artigo considera 

de grande importância. Essa é a questão acerca da relação entre a organização política do 

Estado e a formalização especulativa da História Universal no texto de Paulo Arantes. 

Tanto quanto foi argumentado, a História Universal é entendida, na sua leitura de Hegel, 

como essa obra do Espírito que, em seu desenvolvimento racional, chega em um momento 

no qual torna-se possível pensar sobre si mesmo, instaurar a racionalidade pela essência 

mesma da racionalidade, isto é, pela consciência de si. Esse processo de maturação tem sua 

culminação no surgimento da Forma Prosaica, mas ele deve passar por etapas que 

funcionam como etapas obrigatórias, ou como condições necessárias, para essa culminação 

— lugar que ocupa a escrita e o Estado na especulação hegeliana. 



 

 135 

Portanto, antes mesmo da culminação da História Universal com o advento da prosa, 

deve ser confirmada essa presença no regime da língua e na forma de organização política. 

Em outras palavras, deve ser observada a presença de Estado (também de linguagem 

escrita, mas, como será observado a seguir, existe um interesse de Arantes em sublinhar a 

questão do Estado). O surgimento da Prosa da História está condicionado ao surgimento 

anterior do Estado, à instauração dessa organização política, mesmo que essa não esteja 

atrelada, inicialmente, ao exercício da racionalidade e da consciência de si. 

Quando se retoma a linha de raciocínio esboçada na primeira sessão, nota-se uma 

primeira conclusão importante. Como foi ali assinalado, o conceito de História em Hegel 

só pode se constituir a partir das instâncias que recusa, isto é, a partir da não-História. Isso 

significa que a constituição de uma formalização conceitual e especulativa, tal como a 

História Universal, pressupõe a constituição de um “fora da História”, que é a própria 

negação da História. Viu-se, também, que a formalização da História Universal e a 

atribuição do caráter “histórico” a determinados povos é condicionada pela observação de 

certos “fenômenos” que expressam o exercício da consciência de si, como a linguagem 

escrita, a organização política do Estado e, sobretudo, a instauração da prosa. Tendo 

detalhado melhor, nos últimos parágrafos, a relação entre esses fenômenos e o surgimento 

da História por obra do Espírito, cabe concluir que os povos deixados de fora da História 

Universal, no terreno da não-História, são, necessariamente, povos nos quais não foi 

observada a presença desses fenômenos
10

. Em síntese, são povos nos quais não foi possível 

observar a presença da prosa e da escrita, mas também a presença de Estado. 

Para os fins desse artigo, cabe destacar uma segunda conclusão, que se conjuga a 

partir da primeira. Quando chega o momento da culminação da História — evento que 

encontra expressão na introdução da prosa —, os dois fenômenos que funcionam como 

condições necessárias, anteriores à prosa, passam por uma segunda transformação que não 

deve ser ignorada. Essa transformação é necessária, uma vez que a associação desses dois 

fenômenos com a racionalidade e com a consciência de si, agora presentes, não pode deixar 

 
10 Mais tarde será possível ver de que maneira essa negação é mais bem colocada em termos de uma 

impossibilidade de existência desses fenômenos nos povos “sem história”. 



 

 136 

intactas as suas estruturas. Essa transformação é algo que Paulo Arantes destaca em relação 

ao Estado, mesmo que seja verdade, também, em relação à linguagem escrita
11

. 

Isso porque o Estado que toma lugar a partir da instauração da História, da 

consciência de si e da racionalidade é um “tipo” de Estado muito particular, que 

corresponde a um nível de desenvolvimento, ou de amadurecimento, do Espírito mais 

elevado em relação ao Estado do qual se falou em referência às sociedades orientais — esta, 

por sua vez, uma formação estatal dormente em sua forma espiritual-objetiva, entendida 

somente como uma etapa no desenvolvimento do Espírito em direção à História 

Universal
12

. 

Isso se torna claro quando se reforça um trecho específico da citação de Arantes: “a 

história só pode tornar-se realidade efetiva e concebível através dessa convergência, como 

uma culminação ou como uma precipitação, onde a organização estatal da vida ética 

desempenharia o papel de catalisador.” (ARANTES, 2000, p. 194). Por um lado, é possível 

conceber um Estado que esteja desconectado do exercício da racionalidade, da consciência 

de si e, portanto, da garantia das liberdades individuais, como uma etapa inicial no 

desenvolvimento do Espírito. Por outro lado, quando é colocada em questão a 

transformação pela qual passa o Estado nessa “convergência”, a qual resulta na 

“culminação” que torna a história uma realidade efetiva, a adjetivação da organização 

política como “ética” passa a assumir uma posição central na questão, de modo que é 

preciso imaginar um outro tipo de Estado. 

 

É desnecessário lembrar que a historiografia não retira a natureza de 

“gênero prosaico” que lhe é peculiar da simples forma literária de seu 

discurso: é seu conteúdo que lhe impõe necessariamente a forma da prosa. 

 
11 Embora pouco desenvolvido por Arantes, a natureza da linguagem escrita, assim como do Estado, deve 
mudar substancialmente com a chegada efetiva da racionalidade e da consciência de si, uma vez que, a partir 
do momento em que está compreendida no interior da História Universal, passa a se relacionar intimamente 

com as funções da própria prosa. 
12 Retomando uma citação já usada diretamente nesse artigo, é imperioso concluir que Hegel traça uma linha 
de desenvolvimento do Espírito, na qual o Estado presente nas sociedades asiáticas, versão rudimentar que 

funciona apenas para colocar aquelas sociedades no “limiar da história”, está posicionada no início da História, 
o que significa que o exercício da racionalidade e da consciência de si ainda está “adormecido”: “A história 

universal vai do leste para oeste, pois a Europa é o fim da história universal, e a Ásia é o começo [...] A história 
universal é o disciplinamento da arrogância da vontade natural, em vista do universal e da liberdade subjetiva. 
O oriente sabia — e sabe até hoje — apenas que um é livre; o mundo grego e romano, que alguns são livres; 

o mundo germânico sabe que todos são livres.” (HEGEL, 2008, p. 93). Observar-se que a Europa ocupa o 
lugar da culminação da História, em que o Espírito introduz a consciência de si e torna a História uma realidade 
efetiva. Nessas linhas, é traçado um parâmetro claro que coloca as sociedades asiáticas como um estágio 

inicial de algo que se desenvolveria efetivamente apenas na Europa. 



 

 137 

É esse conteúdo que suscita e articula a exploração do passado, é ele 

(precedendo qualquer discurso, disponível desde sempre e à espera de ser 

dito) que constitui a prosa do mundo, aquilo que Hegel chama de “lado 

prosaico de uma época histórica” e que se esboça no momento em que a 

sociedade se outorga leis, instituições estáveis dotadas de alcance universal 

(ARANTES, 2000, p. 194–195) 

 

O Estado que toma lugar na aurora da História é o Estado em seu sentido 

constitutivo verdadeiro, resultado de um amadurecimento ético que só pode surgir quando 

a organização política está necessariamente atrelada ao exercício da consciência de si e, por 

consequência, da liberdade individual. Encontra-se em Hegel: 

 

Na história universal só se pode falar dos povos que formam um Estado. É 

preciso saber que tal Estado é a realização da liberdade, isto é, da finalidade 

absoluta, que ele existe por si mesmo; além disso, deve-se saber que todo 

valor que o homem possui, toda realidade espiritual, ele só tem mediante o 

Estado [...] só assim o homem é consciência, só assim ele está na eticidade 

(Sittlichkeit), na vida legal e moral do Estado... (HEGEL, 2008, p. 39–40). 

 

Nesse trecho, é possível ver que Hegel qualifica o tipo de Estado aqui compreendido 

— o Estado da eticidade (Sittlichkeit). É um Estado que, necessariamente, deve se 

estabelecer a partir de leis e de instituições estáveis dotadas de alcance universal — não 

pode mais tomar a forma de uma estrutura despótica. É um Estado que só pode ter lugar 

já no interior do curso da História, que estabelece com ela uma relação muito mais 

“próxima” — é um Estado que se constitui, nas palavras de Arantes, como o “principal 

agente histórico” (ARANTES, 2000, p. 201). 

 

Com efeito, Hegel sugere que o recorte punctual do devir, o 

entesouramento fantasioso das lembranças, tende a apagar-se para dar 

lugar a uma exploração interessada do passado, ou seja, determinada pelo 

interesse geral (e portanto racional), que se investe por sua vez na 

representação de um Estado enquanto objeto a produzir e a reproduzir 

(ARANTES, 2000, p. 201). 

 

 Estabelecida essa proximidade com a História, se está diante de consequências 

importantes para o argumento do autor em sua interpretação de Hegel. Isso porque a 

demarcação das fronteiras desse Estado da eticidade (Sittlichkeit) deve necessariamente se 

traduzir na demarcação das fronteiras da História, havendo uma coincidência entre as 

fronteiras de cada um — tendo em vista o surgimento e a participação efetivos desse Estado 

na culminação do histórico, “catalisando” o surgimento da consciência de si. Enquanto o 



 

 138 

Estado rudimentar — que Hegel localiza no continente asiático e posiciona na linha de 

desenvolvimento do Espírito como um estágio inicial — não estabelecia nenhuma relação 

necessária e recíproca com a História, esse Estado ético, atrelado à racionalidade, impõe 

que a sua construção seja um ingresso automático na História Universal. 

Essa conclusão implica, também, que os povos “sem história”, ao menos na 

interpretação de Arantes, são necessariamente povos que não constituíram Estado de 

eticidade (Sittlichkeit). Esses povos (destaque novamente para o continente asiático) podem 

ter constituído uma forma primitiva e despótica de Estado, que não possui garantias legais 

nem exercício de liberdade subjetiva por parte de seus cidadãos, mas eles não construíram 

qualquer organização política que seja ética e Universal, o que significa que são povos 

necessariamente “sem direito” e “sem lei”. São povos que ficam de fora dessa formalização 

política e, portanto, são povos que estão mais suscetíveis à violência. 

 

 

4 O NOMOS DA TERRA 

 

Foi explorado, ao longo dessas primeiras sessões, o fato de que Paulo Arantes busca 

ressaltar a maneira pela qual essas fronteiras, da História Universal e do Estado, na obra 

de Hegel, coincidem sub-repticiamente com as fronteiras geográficas do continente 

europeu. É possível enxergar que os povos não-europeus (asiáticos, africanos, americanos 

etc.), na consideração de Hegel, como destaca Arantes, são tomados como estágios 

inferiores de um desenvolvimento que culmina na Europa. Esse é o desenvolvimento da 

racionalidade do Espírito, no qual o ponto de chegada implica a construção de um Estado 

da eticidade, superior às formas rudimentares de Estado encontradas nos outros 

continentes. Essa demarcação é prontamente, e justificadamente, reconhecida como uma 

demarcação etnocêntrica. 

À luz do segundo texto de Paulo Arantes, que esse artigo pretende agora abordar, 

fica claro que esse etnocentrismo latente, fácil de reconhecer, tem como fundamento uma 

dimensão de violência que existe por trás da especulação conceitual hegeliana. Entretanto, 

em “A Prosa da História”, Arantes se dedica a esse tema apenas de maneira marginal, 

enquanto o esforço em tomar a filosofia hegeliana em seus próprios termos se apresenta 



 

 139 

como o compromisso principal.
13

 No segundo texto tratado por este artigo, “O mundo-

fronteira”, o fato de que a constituição dessa fronteira comum entre História e Estado, e 

entre Estado e continente europeu, é marcada pela violência se torna a questão principal a 

ser tratada. 

 A afirmação de que o Estado teve origem no continente europeu é questionável, ou 

ao menos suscetível a um debate teórico e histórico, que passaria por uma disputa pela 

definição do termo “Estado”, por exemplo.
14

 Em “A Prosa da História”, Arantes oferece ao 

leitor uma definição mais ou menos precisa do tipo de Estado que ele vê surgir, na obra de 

Hegel, como uma construção inédita dos povos do continente europeu — e, mesmo assim, 

seria possível haver uma discussão, com base em evidências historiográficas, na qual seria 

preciso questionar se a Europa foi, de fato, o berço dessa forma de organização ética e 

política fundada sobre a inserção da representação objetiva do passado de um povo na sua 

vida social, a ponto de condicioná-la, concedendo a esses povos a possibilidade de liberdade 

política, mas também de uma vida ética. 

 No entanto, em um primeiro momento, o que importa para Arantes é apenas 

destacar que essa tese é defendida em diferentes partes da obra de Hegel, e uma vez que 

faz coincidir o surgimento do Estado com o surgimento da História no continente europeu, 

ela tem como consequência que os povos localizados em outros continentes sejam 

desprovidos, não apenas de História, mas também de Estado (importante ressaltar mais 

claramente que, ao discorrer sobre essa coincidência entre o surgimento do Estado e da 

História, e também sobre a coincidência entre a não-História e o não-Estado, se está falando 

necessariamente do Estado no segundo sentido abordado pela sessão anterior, isto é, o 

Estado da eticidade (Sittlichkeit), em seu sentido constitutivo verdadeiro). E em um 

segundo momento, em que se trata da passagem de “A Prosa da História” para “O mundo-

fronteira”, o importante é observar que essa tese — definida, a princípio, em categorias 

 
13 É necessário observar que, longe de subscrever acriticamente às ideias hegelianas sobre a excepcionalidade 

da Europa, Arantes busca somente sistematizar as consequências oriundas da constituição de uma 
formalização política tal como a do Estado. Em “A Prosa da História”, observa-se como essa constituição, bem 

como suas consequências, são efetivadas em termos especulativos, em conceitos como os de “povos 
históricos”, “povos sem história”, “História Universal” etc. A posição do autor será marcada na passagem desse 
primeiro texto para o segundo de maneira clara, por meio de um vocabulário histórico e concreto. 
14 Certas críticas a Hegel e a seu conceito de Estado deslocam o debate de maneira sensível. É possível 
observar que, partindo da crítica de Marx, por exemplo, a existência de Estado em continentes como a África 
passa a ser debatido em outros termos, levando em consideração o aspecto material da organização política 

do Estado (CAMARA, 2005, p. 91). 



 

 140 

especulativas — ganha uma roupagem concreta a partir da leitura que o autor faz do jurista 

alemão Carl Schmitt, ao mesmo tempo em que aponta para uma conclusão importante: a 

de que, quando observada do ponto de vista das relações concretas, essa constituição do 

Estado europeu da eticidade é marcada pela violência. 

 Entretanto, é necessário ressaltar um ponto da argumentação de Arantes, sem o qual 

se torna difícil se debruçar sobre a associação histórica — que o autor apoia em um livro de 

Schmitt, “O nomos da terra” — entre o surgimento do Estado e o território do continente 

europeu. Esse ponto de partida é a própria ideia de “nomos da terra”, a base teórica que 

torna possível a análise concreta de Schmitt. Isso porque, segundo Arantes, ao buscar se 

contrapor a uma linha do direito positivista e formal, defensora da ideia do direito como 

convenção, Schmitt buscou afirmar, com o conceito de “nomos da terra”, que toda norma, 

lei ou ordenamento jurídico encontra sua fonte em um território. Na abordagem dessa 

obra de Schmitt, Arantes afirma que o direito é sempre concreto, visto que existe sempre 

uma reciprocidade entre a sociedade — o assentamento humano sobre determinado 

território, que trabalha aquele território — e o tipo de resposta que essa terra trabalhada 

lhe dá na forma de recursos naturais (ARANTES, 2022, p. 16–17). 

 É uma medida entre a terra delimitada e os seres humanos que estabelece o eixo 

constitutivo do direito, apenas numa terra delimitada é possível existir direito (SCHMITT, 

2003, p. 42). E esse gesto inaugural que institui o ordenamento jurídico tem sua gênese em 

uma ocupação originária da terra. Essa elaboração, ainda abstrata, se torna concreta 

quando Schmitt a associa a uma linha de acontecimentos históricos. Para Schmitt, essa tese 

da reciprocidade entre o assentamento humano e o território possui uma determinação 

histórica, ou um enquadramento temporal, de modo que existiria também uma “era” do 

nomos da terra (SCHMITT, 2003, p. 86). Enquanto princípio de instauração do direito, 

ou paradigma que o estabelece, essa “era” teria uma data de início, que seria, como defende 

Schmitt, o século dezessete. Ela teria, também, um local de início. Esse local tem um papel 

fundamental na história da humanidade, tendo em vista que é o primeiro território no qual 

foi possível a constituição do direito — é um território primordial, sagrado e original. Esse 

território é o território do continente europeu, de modo que, na leitura de Arantes da obra 

de Schmitt, a Europa seria o “solo” responsável pelo surgimento do direito pela primeira 

vez na história. 



 

 141 

 É possível estabelecer diversas pontes entre essa última ideia de Schmitt e aquela de 

Hegel. No que tange ao objeto desse artigo — isto é, a relação que se estabelece entre esses 

dois autores na abordagem que Paulo Arantes faz de cada um deles, separadamente — não 

se pode deixar de notar, entretanto, que existe uma diferença marcante. Enquanto, na 

abordagem de Hegel, Paulo Arantes afirma que é o Estado da eticidade que tem origem na 

Europa, sendo essa “eticidade” aquilo que surge, de maneira inédita, no continente 

europeu — na leitura de Schmitt, por outro lado, Arantes afirma que é o direito público 

internacional europeu que nasce a partir de um reconhecimento — absolutamente 

excepcional da Europa, na sua interpretação de Schmitt — entre Estados nacionais 

“soberanos”, sendo justamente a soberania impenetrável de seus territórios o objeto desse 

reconhecimento (ARANTES, 2022, p. 17). Aquilo que se torna excepcional da Europa é a 

existência de Estados soberanos que se reconhecem entre si. 

O termo “Estado”, portanto, assinala para uma direção particular e diferente na 

abordagem que faz Arantes de cada autor
15

, visto que a abordagem de Hegel vai para o 

caminho da eticidade e a de Schmitt para o da soberania. Observa-se em ambas as 

argumentações, entretanto, dois pontos em comum, nada triviais. Em primeiro lugar o fato 

de que, como já foi antecipado, existe a tese, nas duas abordagens, de que o Estado nasceu 

na Europa (no caso de Hegel, o Estado da eticidade, e no de Schmitt, o Estado soberano). 

Numa ponte que é possível estabelecer entre os dois textos de Arantes, o território 

continental europeu seria, desse modo, um “território privilegiado” porque teria dado 

origem a duas formas sui generis de organização política, isto é, a soberania e a eticidade — 

é esse o interesse do autor em destacar a “sacralidade do solo europeu”, a partir da leitura 

de “O nomos da terra” (ARANTES, 2022, p. 17).  

Em segundo lugar, mas não menos importante, esses dois autores, no tratamento 

dado a eles por Arantes, convergem na conclusão de que a instituição da formalização 

política do Estado tem como consequência o surgimento, novamente em ambos os casos, 

 
15 É importante notar, no entanto, que ao se recorrer diretamente a Hegel, a distância que diferencia a 
abordagem de cada um por parte de Arantes, expressada pela diferença entre eticidade e soberania, diminui. 
É em “Princípios da Filosofia do Direito” que vemos Hegel defender que a existência de um Estado ético 

depende necessariamente do reconhecimento de sua legitimidade por parte de outros Estados, bem como 
que esse Estado reconheça igualmente a legitimidade de seus Estados vizinhos (HEGEL, 1997, p. 302). A 
noção de eticidade e de soberania se tornam, então, menos distintas do que se poderia concluir a princípio, e 

os dois autores se aproximam.   



 

 142 

de um lado exterior a essa formalização, de um resto ou de um “lado de fora” que se 

apresenta como a sua negação. Não é exagero reforçar como em “A Prosa da História” 

Arantes aponta para a relação proporcional entre História e Estado (novamente, o Estado 

da eticidade, a construção ética do espírito que sabe sobre si mesmo), mas também para a 

proporção da não-História com a ausência de Estado nos povos de fora do continente 

europeu. 

Em “O mundo-fronteira”, a exposição do substrato concreto e espacial da teoria do 

“nomos da terra” de Schmitt tem uma consequência importante nesse sentido. Ao abordar 

Schmitt, Paulo Arantes afirma que é a própria Europa que nasce quando se divide nos seus 

Estados territoriais soberanos, que mais tarde passam a se chamar “nacionais” e que se 

reconhecem reciprocamente na sua soberania (ARANTES, 2022, p. 17). Entretanto, o 

jurista alemão faz uma ressalva que esse artigo considera de importância incontornável: 

para que a constituição da Europa fosse possível, foi necessário que houvesse, em outro 

lugar, terras livres, um espaço livre (SCHMITT, 2003, p. 81–82). 

 

A apropriação de terras ocorre com cada mudança territorial. Mas nem toda 

apropriação de terras, nem toda alteração de fronteiras, nem toda fundação 

de uma nova colônia cria mudança em termos de direito internacional, ou 

seja, [nem toda apropriação e terras] é um processo que constitui um novo 

nomos. Em particular, isso depende da existência de terras livres para serem 

tomadas (SCHMITT, 2003, p. 82, tradução minha). 

 

Com isso, ele busca apontar para um fato histórico: o direito público europeu e a 

Europa enquanto “solo privilegiado” (porque é o solo em que existe Estado) emergiram 

conjuntamente com o que se chama de descoberta do novo mundo. Essa constituição mútua 

dá início a era do nomos da terra e se torna seu paradigma fundamental.
16

 

Presente já na teoria do nomos da terra, a dimensão concreta é aprofundada em 

uma consideração que é própria de Paulo Arantes. Ele afirma que, não apenas o Estado 

 
16 É possível concluir, com isso, que a ideia de nomos da terra não associa direito e território apenas por 
circunscrever leis, normas e ordenamento jurídico a um determinado espaço. A constituição dos Estados 

soberanos na Europa se torna paradigma para a era do nomos da terra — haja visto o tema da “sacralidade 
do solo europeu” — porque o conceito de nomos da terra aponta, também, para a ideia de que a circunscrição 
de um território a um determinado ordenamento jurídico pressupõe a necessidade de terras livres, mas 

também a necessidade de constituir, nessas terras livres, um espaço sem lei e sem direito, que surge como a 
própria negação dos direitos que prevalecem no interior da formalização do Estado. Historicamente, se observa 
isso no processo histórico-dialético das relações entre a Europa e as terras do “novo mundo” (SCHMITT, 2003, 

p. 140). 



 

 143 

soberano, mas também o capitalismo nasceu na Europa quando essa se expandiu através 

de navegações ultramar.
17

 Por isso, segundo Arantes, o capitalismo e o Estado teriam 

nascido na Europa em virtude da sua expansão em direção ao continente americano. Dessa 

forma, ele repete, através de Schmitt, mas também além dele, uma ideia já presente na sua 

leitura de Hegel, isto é, de que a tarefa de constituição do Estado depende da constituição 

da sua exterioridade na forma de uma negação. 

Torna-se possível, também, captar inteiramente de que forma a negação conceitual, 

presente no primeiro texto, ganha amparo de uma linha de acontecimentos históricos, com 

Schmitt e a formação do direito internacional europeu, mas também com o 

aprofundamento da dimensão material oferecida por Paulo Arantes. O filósofo brasileiro 

argumenta que a própria condição a qual, segundo Schmitt, teria possibilitado o 

desenvolvimento singular do capitalismo na Europa — isto é, o descobrimento de terras no 

ultramar — só teria sido possível graças a divisão do continente em seus Estados nacionais 

independentes (ARANTES, 2022, p. 18). Foi porque havia essa rivalidade, essa disputa, 

entre as várias localizações políticas no território europeu, de forma inédita na história da 

humanidade, é que foi possível que houvesse incentivo para uma empresa homérica tal 

como as navegações, ou para o deslocamento dos conflitos do velho continente para o novo. 

Ou seja, tanto a existência de um “novo mundo” ganhou corpo com a formalização do 

Estado, quanto o processo de constituição dessa formalização dependeu que uma 

exterioridade fosse constituída em forma de negação.
18

 

 
17 Essa é uma tese que Arantes desenvolveu amplamente ao longo de sua obra. Em seu livro mais conhecido, 
“O novo tempo do mundo”, ela é formulada numa matriz wallersteiniana e braudeliana, pela associação entre 
os conceitos de economia-mundo (Wallerstein) e de tempo do mundo (Braudel). Arantes defende, no capítulo 

que dá nome ao livro, que o tempo do mundo em que se vive hoje seria uma “curiosa ‘superestrutura da 
história global’, como se nele culminasse todo um jogo de forças que se desenrolaria na sua base e sobre a 
qual ele exercesse, por sua vez, uma pressão equivalente.” (ARANTES, 2014, p. 50). O tempo do mundo 

estaria fundado sobre uma economia-mundo europeia em expansão na forma de ciclos sistêmicos de 
acumulação (ARANTES, 2014, p. 51). Essa ideia de uma economia europeia (que inclui, no livro de Arantes, o 
transcurso das hegemonias do capitalismo histórico, de modo a chegar até a hegemonia norte-americana) se 

apresenta como uma formulação anterior dessa ideia discutida em “O mundo-fronteira”. A abordagem ulterior 
do texto no presente artigo vai se aprofundar na ideia de que essa economia esteja em expansão, como 

defende Arantes em “O novo tempo do mundo”. 
18 “Bom, na cabeça de Carl Schmitt, o grande feito civilizatório dessa coisa que para nós é um genocídio 
espantoso (o que ele não desmente), realisticamente, ele diz, é o seguinte: não haveria Europa se não 

houvesse colonização, não haveria Europa se não houvesse território livre à disposição para ser tomado de 
uma outra maneira do outro lado do oceano. Isto é, em termos materialistas: o centro, o núcleo orgânico do 
sistema capitalista mundial e a sua periferia nascem juntos e vão terminar separados quando acabar o 

capitalismo, não há convergência possível, porque um é a condição do outro.” (ARANTES, 2022, p. 18). 



 

 144 

5 A “DANÇA DAS CADEIRAS” DA HISTÓRIA 

 

Ademais, permite-se, com essa conclusão, verbalizar com maior clareza a natureza 

do Estado na consideração ao autor. Se a abordagem de Hegel e a de Schmitt convergem, 

separadamente, numa associação entre o Estado e o continente europeu, é preciso 

demarcar qual é a natureza dessa associação, mas também qual é o expediente do filósofo 

brasileiro nesse exercício de interpretação dos autores. Esse artigo defende a ideia de que, 

na abordagem que faz Arantes de Hegel e de Schmitt, o autor encontra, separadamente no 

estudo de cada um, a tese de que a organização política do Estado tem seu surgimento no 

continente europeu, feitas as ressalvas necessárias para qualificar qual tipo de Estado está 

compreendido nessa formulação. Entretanto, não é apenas isso — o tema da “sacralidade 

do solo europeu” se estende para outras conclusões, como é possível observar, sobretudo, 

em Schmitt: a existência de Estado na Europa não implica apenas a sua negação no 

continente americano no momento de seu nascimento, ele também implica a existência 

necessária de violência contínua nesse território. 

Enquanto houver Estado na Europa, não pode haver Estado nas terras do novo 

mundo. E isso significa que deverá haver violência, na medida em que essa violência é a 

base de sustentação da segurança e da paz formalizadas no continente europeu. Embora, 

em Hegel, existam apenas os pontos de partida para uma defesa dessa afirmação
19

, em 

Schmitt, a defesa é explícita — a Europa não se apresenta como um “solo privilegiado” 

apenas por ter sido o lugar do nascimento do Estado, ela é também um “solo privilegiado” 

por ser o único lugar em que o Estado é possível, continuamente, tendo em vista que sua 

existência tem como condição a sua ausência nas terras do “novo mundo”. É dessa forma 

que a negação do Estado no “novo mundo” é mais bem assinalada como uma 

“impossibilidade” de Estado nesse território, uma vez que a sua eventual presença, 

 
19 A existência de Estado na Europa, a princípio, na obra de Hegel, não impede que, eventualmente, o Estado 
possa ser erguido em outros continentes. Entretanto, a essencialização que faz o filósofo alemão daquilo que 

ele julga como as condições espirituais inferiores de cada uma das sociedades empurradas para a não-História, 
além da posição dialética de sustentação e impossibilidade que ocupa esse terreno da não-História em relação 
à formalização especulativa da História, são pontos que deixam entrever uma tese parecida com a de Schmitt 

— isto é, de que esses continentes precisam ser mantidos na não-História para que algo como a História possa 
ser preservada no continente europeu. Se, além de tudo, se considera a superposição entre as fronteiras do 
Estado da eticidade e as fronteiras da História, com as implicações de segurança aí inclusas, é possível 

aproximar ainda mais a abordagem que Arantes faz de cada um deles. 



 

 145 

acompanhada de suas garantias de ordem e segurança, entraria em conflito com a execução 

necessária de violência, responsável por sustentar a existência de Estado no continente 

europeu. 

E é nessa medida que a abordagem de Arantes dessa conclusão, que ele encontra nos 

dois autores — cada um à sua forma — se torna mais clara. Arantes se alinha a essa 

associação entre o continente europeu e o Estado apenas para pontuar que essa 

excepcionalidade da organização política estatal formada na Europa no século dezessete se 

deve ao fato de que, devido a processos de natureza histórica e concreta, apenas no 

continente europeu pôde se construir uma instituição fundada sobre a violência — o 

genocídio, o extermínio e o assassinato — e sobre a subjugação dos povos do resto do 

mundo. Uma versão violenta da brincadeira de “dança das cadeiras”, na qual a Europa 

ocupa todos os lugares, deixando os habitantes do resto do mundo em pé “do lado de fora”. 

O que existe de excepcional no Estado (ético e soberano) europeu é que a sua base 

de sustentação é a continuidade desse extermínio, ou seja, a impossibilidade de uma 

eventual convergência, ou antes, a impossibilidade de que, eventualmente, a mesma 

organização política seja erguida na totalidade do planeta. Essa excepcionalidade se deve 

ao fato de que apenas nos Estados nacionais europeus, ao menos durante algum tempo, se 

observou a ativação de um processo de colonização — possibilitado por navegações 

ultramar — sobre o qual se fundou a própria forma de organização política daquele 

continente. Mesmo no interior da formulação de Carl Schmitt, é possível enxergar que a 

“sacralidade do solo europeu” se deve apenas ao fato de que em nenhum outro ponto da 

história da humanidade uma organização política foi fundada sobre a existência de terras 

livres, ou sobre a constituição de um estado de violência constante e permanente nessas 

terras. 

É em “O mundo-fronteira” que a caracterização da “negação” — marcada no 

primeiro texto — como “impossibilidade” passa a aparecer claramente, explicitando 

notadamente o marcador histórico da violência. É dessa forma que Arantes expande as 

elaborações de “A Prosa da História” para uma consequência política importante, que 

permanecia latente, isto é, de que a constituição recíproca entre a formalização do Estado 

e a sua negação é marcada, do ponto de vista das relações concretas, pela violência. Em “A 

Prosa da História”, o fato de que Arantes caracteriza a instituição da “não-História” como 



 

 146 

“etnocêntrica” deixa antecipar essa observação. Mas é nesse segundo texto que é possível 

visualizar isso de forma mais clara: caso seja verdade que a constituição de Estados 

soberanos cumpriu o papel a que se pretendia no continente europeu, isto é, de que ela 

concretizou um “efeito civilizador”, instaurando a paz num continente que vivia em guerras 

constantes há séculos — por último, a Guerra dos Trinta Anos (1618 – 1648) —, isso se deu 

ao preço da negação de paz, dessa vez caracterizada como impossibilidade de paz nas terras 

exteriores do novo mundo — ou seja, a guerra. 

Deslocada para o novo continente na forma de guerra colonial, a violência instituída 

no interior das terras do novo mundo poderia sugerir, talvez, uma identidade com a 

violência praticada na Europa antes da constituição dos Estados soberanos. Mas essa 

identidade é equivocada, tendo em vista que já não se trata, no segundo caso, do mesmo 

tipo de violência. Fundamentalmente diferente da violência praticada na Europa antes da 

formação dos Estados soberanos europeus, a violência colonial foi a base de sustentação 

para a constituição desses Estados — era uma violência, dessa forma, operacionalizada, 

prevista pela própria formalização dos Estados soberanos, mesmo que na forma de uma 

“exceção”
20

, ou de uma negação. 

As particularidades dessa violência podem ser encontradas, novamente, na linhagem 

histórica apontada pelo autor. Arantes lembra que a origem do direito público 

internacional é normalmente localizada na assinatura dos tratados que compõem a 

chamada “Paz de Vestfália”, tendo em vista que — na medida em que estabeleceu a paz no 

continente europeu, cessando o período incessante de guerras oriundas da dissolução dos 

impérios medievais — essa série de tratados definiu o sistema interestados europeu.
21

 O 

seu foco foi o estabelecimento de uma não-retaliação entre Estados que comercializavam 

entre si, e para isso foi preciso tornar a guerra um assunto estritamente estatal, de 

 
20 Como será explorado a seguir, a fundação da soberania na exceção, mas também da exceção na soberania, 
aponta novamente para a constituição recíproca da formalização do Estado e daquilo que é a sua 

impossibilidade, incorporada nessa figura do estado de exceção e da violência. 
21 Será possível enxergar ainda como as fronteiras da Europa e do Estado são, em última instância, linhas de 

segurança, ou linhas globais. Nota-se como, na genealogia de Schmitt explorada por Paulo Arantes, a 
formalização do Estado na Europa está intimamente associada com a necessidade de garantir segurança para 
os habitantes de seu interior, para os civis interessados em comércio. Arantes sublinha esse aspecto quando, 

acionando novamente a chave materialista que ele sobrepõe à linha histórica de Schmitt, afirma que foi para 
que a vida econômica pudesse ter alguma previsibilidade e pouca turbulência que esses tratados se efetuaram 
(ARANTES, 2022, p. 19). 

 



 

 147 

responsabilidade dos governantes. O Estado, então, se constitui como uma forma de 

“limitação da guerra” na Europa (ARANTES, 2022, p. 19). 

Para isso, todavia, foi preciso proteger a guerra, circunscrevê-la, para que ela não 

extravasasse. Deixou de haver a possibilidade de uma “guerra total”, que afetava o 

cotidiano dos habitantes das metrópoles do continente europeu, mas essa guerra foi 

colocada como necessária fora dos limites desse território sagrado. Foi essa ideia, para o 

filósofo brasileiro, que se transformou na famosa formulação segundo a qual a guerra é a 

continuação da política por outros meios, e que ela é, portanto, objeto de deliberação 

racional, isto é, fruto de um cálculo racional (ARANTES, 2022, p. 20). Nessa operação, diz 

Arantes, a guerra é descriminalizada, e passa a ser prevista, mesmo que na forma de 

exceção. Enquanto formalização que garantia a segurança e a paz no interior de suas 

fronteiras, o Estado se fundou sobre a constituição da sua negação, isto é, de guerra em seu 

exterior, ou do seu exterior na forma de um estado permanente de guerra, um estado de 

impossibilidade de paz e de segurança. A civilidade e a segurança experimentadas no solo 

europeu, em virtude da existência do Estado, jamais podiam existir no “novo mundo”. 

Nesses lugares, nos outros continentes, não pode ser cogitada a existência de um Estado 

(ARANTES, 2022, p. 20). Diferentemente da violência praticada em solo europeu, essa 

violência colonial é, portanto, premeditada, prevista como a própria condição de existência 

dos Estados soberanos europeus. 

Ao perguntar-se pela natureza das fronteiras do Estado, das linhas que separam a 

sua interioridade da sua exterioridade, a questão da paz e da segurança, juntamente com 

a questão da violência e da guerra, aparece de maneira frontal; são fronteiras de paz, 

fronteiras de segurança, que protegem o continente europeu do estado permanente de 

guerra e de violência construído pelos seus Estados no resto do mundo. É por essa razão 

que, como afirma Arantes, a Europa, a partir de sua constituição nos tratados da “Paz de 

Vestfália”, passou a fazer operações políticas através do que Schmitt chama de linhas globais 

(ARANTES, 2022, p. 21). 

A própria ideia de nomos da terra, anteriormente mencionada, consiste em um 

pensamento jurídico que funciona pela demarcação de linhas globais, e a era do nomos da 

terra pode ser caracterizada especificamente pela demarcação de tipo linha global, 



 

 148 

efetivada pelos Estados do continente europeu (SCHMITT, 2003, p. 86 – 90).
22

 Pela sua 

própria natureza, esse tipo de linha dividia o mundo em dois lados: de um lado, a partir 

de um certo ponto do Oceano Atlântico, vigorava o direito público, o Estado europeu; do 

outro lado, antes desse ponto, para “lá da linha”, na ausência de Estado, constituiu-se uma 

espécie de “vale tudo” (ARANTES, 2022, p. 21). 

Essas linhas globais, na elaboração de Arantes, podem também ser entendidas como 

“linhas de amizade” (ARANTES, 2022, p. 21). Mas a condição para que a paz, a segurança, 

a amizade e a civilidade entre os Estados nacionais sejam preservadas na Europa é que a 

guerra seja o estado constante das terras no ultramar: ultrapassadas essas linhas globais, 

essas linhas de amizade, os humanos se tornam selvagens novamente. Por essa razão que 

essas linhas se tornaram objeto de disputa entre as nações europeias, mesmo quando essas 

nações não estavam necessariamente em guerra. É porque era permitido aos países 

europeus exercerem pilhagem, rapina e guerra entre eles num território sem lei — isto é, 

nas terras livres do “novo mundo”, que logo se transformariam em suas colônias — que foi 

possível não haver guerra no território europeu. A era do nomos da terra só foi possível 

devido a este pensamento por linhas de amizade, a este pensamento por linhas globais, 

porque essas demarcações instituem a violência como condição da segurança — sempre 

devem existir “dois lados”. 

Ele possibilitou o pensamento liberal europeu, o Estado de direito europeu e a ideia 

de soberania europeia na medida em que constituiu esse “do outro lado da linha”, esse 

território que não pode ser estatizado, um espaço fora da lei, juridicamente vazio, que é o 

subsolo da civilização europeia. Para que existissem fronteiras políticas, como nós as 

entendemos modernamente, na Europa, foi necessário que essa linha global funcionasse 

como um outro tipo de fronteira. No lugar de uma fronteira política, o espaço 

juridicamente vazio é definido por uma fronteira em constante expansão, na qual a guerra 

retorna (ARANTES, 2022, p. 23). 

É dessa forma que o fundamento da soberania europeia é o estado de exceção. E 

esse estado de exceção aparece territorializado na periferia da Europa – de forma que a 

própria soberania pode ser definida, assim, segundo Arantes, como o poder de decidir 

 
22 Um exemplo conferido por Schmitt e reutilizado por Arantes é aquele do Tratado de Tordesilhas (1494). 



 

 149 

sobre uma situação de exceção, o poder de suspender as leis para atender àquele estado de 

emergência (ARANTES, 2022, p. 24). 

Para além do continente europeu e de suas linhas de amizade, se vive numa 

emergência permanente, e não apenas pela disputa franca entre as metrópoles europeias 

pela conquista de territórios. A situação permanente de emergência é caracterizada, 

sobretudo, pela violência dessas metrópoles e de suas instituições contra as populações 

nativas e contra as populações escravizadas. Nas palavras de Arantes, o “genocídio indígena 

e a escravidão” (ARANTES, 2022, p. 31). A essência do processo de colonização europeu, 

em diferentes partes do mundo, mas principalmente nas Américas, é o genocídio, a 

matança e o massacre dessas populações nesse estado de exceção necessário e fundante. 

Se a soberania pode ser caracterizada como o poder de decidir sobre uma situação 

de exceção, e se essa situação de exceção, no processo histórico de constituição do Estado 

europeu, teve forma no genocídio das populações nativas e escravizadas do “novo mundo”, 

essa parece ser a melhor definição daquilo que esse artigo buscou mostrar na obra de 

Arantes, isto é, de que a relação entre o Estado e a sua negação, entre a formalização estatal 

e a sua exterioridade, a sua impossibilidade, é marcada pela violência. Em “O mundo-

fronteira”, a linha histórica aqui exposta ganha importantes apontamentos com a 

introdução dos Estados Unidos que, não apenas deu continuidade a lógica de expansão 

territorial europeia, mas também, a partir do século vinte, decretou o fim da era do nomos 

da terra e inaugurou o início de uma nova relação entre Estado e território. É um novo 

tipo de violência que é inaugurada, não obstante a violência praticada pelos Estados Unidos 

ao redor do mundo ainda aponte para uma relação entre a demarcação de fronteiras e o 

extermínio, o genocídio e a matança, a qual esse artigo buscou amparar em argumentos de 

Paulo Arantes (ARANTES, 2022, p. 13). Esse desenvolvimento, embora muito importante 

para o texto de Arantes em questão, não entrou na consideração desse artigo. 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Conclui-se, com a linha de argumentação traçada entre os dois textos, que a 

constituição da formalização política do Estado, tratada, a princípio, a partir de categorias 



 

 150 

hegelianas, ganha uma roupagem histórica e concreta, que permite concluir que a negação 

do Estado observada no primeiro texto, localizada desde já no “lado de fora” das fronteiras 

do continente europeu,  se apresenta como o terreno onde a violência é instituída como o 

principal marcador político, fazendo com que esses territórios apareçam como lugares onde 

a implementação da segurança conferida pelo Estado é impossível. 

 Foi observado, pelo tratamento dado por Arantes à obra de Hegel, que a História 

Universal, definida pelo surgimento da consciência de si, tem sua culminação expressada 

no surgimento da Forma Prosaica. O aparecimento dessa Forma, no entanto, está 

condicionado, no tratamento da obra de Hegel por parte de Paulo Arantes, à necessidade 

de uma linguagem escrita e à constituição do Estado. Daí se conclui que, tanto o Estado, 

quanto a escrita, devem existir em estágios rudimentares mesmo antes do surgimento da 

História. 

Com o advento da História na Prosa, todavia, é observada uma mudança 

importante, em ambos o Estado e a escrita, que passam a estar associados, necessariamente, 

ao exercício da racionalidade. A mudança substantiva pela qual passa o Estado, a partir de 

sua forma rudimentar inicial, resulta no chamado Estado da eticidade (Sittlichkeit). Esse 

Estado passa a ter uma relação muito mais próxima com a História, fato que faz 

convergirem as suas fronteiras com as da História Universal. No entanto, essa culminação 

do Estado da eticidade, da Prosa e da História, no plano conceitual hegeliano, destitui a 

maior parte da humanidade de História Universal, e principalmente, no que concerne às 

preocupações desse artigo, a destitui de um Estado capaz de garantir leis e direitos, devido 

a sua eticidade. 

 Essa negação constituída dos povos sem Estado encontrou a linha histórica traçada 

por Schmitt. Isso porque Schmitt defende que a instituição dos Estados soberanos 

europeus, a partir dos tratados da “Paz de Vestfália”, no século dezessete, iniciou uma era 

em que todo ordenamento jurídico, tomando como paradigma o direito público europeu, 

tem como fonte concreta um território — nesse caso, o território do continente europeu. 

Esse paradigma do nomos da terra estaria intimamente associado, dessa forma, com uma 

espécie de “sacralidade do solo europeu”, tendo em vista que ele se define a partir de um 

processo histórico observado, segundo Schmitt e Arantes, apenas na Europa: o processo de 

colonização através de navegações. 



 

 151 

 Embora, como foi feita a ressalva, os conceitos de Estado de Schmitt e Hegel se 

diferenciem na abordagem dada a eles por Arantes, a abordagem separada que o filósofo 

brasileiro faz de cada um torna possível encontrar uma conclusão em comum, isto é, essa 

excepcionalidade conferida ao solo europeu, mas também de que essa formalização política 

do Estado na Europa pressupõe a constituição de sua negação. Nos dois casos essa negação 

aparece na negação, ou na impossibilidade, de constituir Estado fora das fronteiras do 

continente europeu, mas principalmente nas terras do “novo mundo”. Schmitt afirma que 

a constituição do Estado no território europeu, o nomos da terra, pressupõe a existência 

de terras livres, onde a impossibilidade do Estado é a própria condição de existência desses 

Estados europeus. 

 Isso só se explica, todavia, porque o principal esforço da formalização do Estado 

soberano é a garantia de segurança para os habitantes de seu interior que, como se trata 

da Europa, viviam em guerra há alguns séculos. É a necessidade de garantir segurança no 

interior desse território que faz os Estados soberanos europeus deslocarem a guerra para 

o seu exterior, nesse caso, para as terras do “novo mundo”. É por isso que esses Estados 

passam a prever a guerra no interior de suas formalizações legais, mesmo que ela seja 

prevista na forma de um estado de exceção, que ocorre apenas fora de suas fronteiras. Essa 

conclusão obedece, esperançosamente, ao intuito premeditado pela introdução desse 

artigo, isto é, propor a maneira de se ler, na filosofia de Paulo Arantes, que a relação entre 

uma formalização e sua negação é marcada, do ponto de vista das relações concretas, pela 

violência. 

 

 

Recebido em: 04/05/2023 

Aceito em: 20/09/2023 

Publicado em: 30/12/2023 

 

 

  



 

 152 

REFERÊNCIAS 

 

 

ANDRADE, É. A opacidade do iluminismo: racismo na filosofia moderna. Kriterion: 

Revista de Filosofia, v. 58, p. 291–309, ago. 2017. DOI: https://doi.org/10.1590/0100-

512X2017n13704ea. 

 

ARANTES, P. E. Hegel: a ordem do tempo. Tradução: Rubens Rodrigues Torres Filho. 

São Paulo: Hucitec/ Polis, 2000. 

 

ARANTES, P. E. O novo tempo do mundo: e outros estudos sobre a era da emergência. 

São Paulo: Boitempo Editorial, 2014. 

 

ARANTES, P. E. O mundo-fronteira. Princípios: Revista de Filosofia (UFRN), v. 29, n. 60, 

p. 10–32, 25 nov. 2022. DOI: https://doi.org/10.21680/1983-2109.2022v29n60ID30865. 

 

CAMARA, B. The Falsity of Hegel’s Theses on Africa. Journal of Black Studies, v. 36, n. 1, 

p. 82–96, 2005. DOI: http://dx.doi.org/10.1177/0021934704268296. 

 

HEGEL, G. W. F. Princípios da Filosofia do Direito. Tradução: Orlando Vitorino. São 

Paulo: Martins Fontes, 1997. 

 

HEGEL, G. W. F. Filosofia da História. Tradução: Maria Rodrigues; Tradução: Hans 

Harden. Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 2008. 

 

KUYKENDALL, R. Hegel and Africa: An Evaluation of the Treatment of Africa in The 

Philosophy of History. Journal of Black Studies, v. 23, n. 4, p. 571–581, 1993. 

 

LACAN, J. O seminário: livro 20: mais, ainda. Tradução: M. D. Magno. São Paulo: Jorge 

Zahar Editor, 1985. 

 

SCHMITT, C. The nomos of the earth in the International Law of the Jus Publicum 

Europaeum. Tradução: G. L. Ulmen. New York: Telos Press, Ltd, 2003. 

https://doi.org/10.1590/0100-512X2017n13704ea
https://doi.org/10.1590/0100-512X2017n13704ea
https://doi.org/10.21680/1983-2109.2022v29n60ID30865
http://dx.doi.org/10.1177/0021934704268296

