% Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.48038

VOZES ENTRE O
RACIONALISMO
CLASSICO E A TEORIA
QUEER!

VOICES BETWEEN CLASSICAL RATIONALISM AND QUEER
THEORY

Abel dos Santos Beserra?

1 Artigo desenvolvido com o auxilio concedido pela Fundagdo de Amparo a Pesquisa do Estado de S3o Paulo
(FAPESP), bolsa de mestrado, processo n® 2020/03010-0.

2 Mestrando em Filosofia pela Universidade Sao Paulo (USP).

E-mail: abelbeserra@gmail.com.

Lattes: http://lattes.cnpq.br/5868367953950624. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4323-3982.



https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.48038
mailto:abelbeserra@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5868367953950624
https://orcid.org/0000-0003-4323-3982

N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

RESUMQO: O presente artigo procura estabelecer um dialogo entre alguns desdobramentos do
racionalismo cléssico, historicamente negligenciados pelo canone filoséfico, e a teoria queer. Isso
sera realizado a partir da articulagdo do pensamento do século XVII de matriz cartesiana, por meio
das propostas da princesa Elisabeth da Boémia e de Poullain de La Barre, com a posigao da teoria
queer, por meio da argumentagao de Foucault e de Butler. Nossa tese é a de que a posi¢ao de
Elisabeth e Poullain fundamenta-se em argumentos préximos, embora nao idénticos, aos da teoria
queer. Visto que nos dois momentos analisados opera tanto uma atitude de rebeldia quanto um
questionamento do conceito de corpo os quais permitem interrogar o estatuto do que é concebido
sobre o feminino. Assim, buscamos reconhecer e legitimar pontos de vista marginalizados e

invisibilizados pela leitura candnica, hegemonica, da histéria da filosofia.

Palavras-chave: Feminismo. Corpo. Essencialismo. Teoria queer. Racionalismo.

ABSTRACT: Itis intended here to present a possible structure of time in the philosophy of Gilles
Deleuze through his reading of the paradoxes of time in Henri Bergson and the pyramid of
destinies by G.W. Leibniz. With this, the objective is a form derived from a double cone — referring
to the past and the future — so that a univocal transcendental field of time is connected in the
concept of Eternal Return, which Deleuze takes from Friedrich Nietzsche. In this aspect, the Eternal
Return is inserted as a transcendental form for a structure of disjoint temporal series and distinct
possible worlds. Taking the Eternal Return as an expression of the Univocal Being, we have here a
conjugation of Nietzsche's Eternal Return of the Same with Deleuze's Difference. In this, we seek
to make explicit the concept of Destiny from Deleuze's point of view, implying the insertion of a
fifth paradox of time as the one reserved for a connection between past and future in the movement

of return.

Keywords: Feminism. Body. Essentialism. Queer theory. Rationalism.

278



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia
INTRODUGAO

O presente artigo procura estabelecer um dialogo entre o racionalismo cléssico e a
teoria queer, a partir da filosofia de matriz cartesiana e da filosofia contemporanea. Isso sera
realizado em duas etapas, inicialmente por meio dos argumentos de Michel Foucault, no
primeiro volume da Histéria da sexualidade 1 - a vontade de saber, e de Judith Butler,
sobretudo em Problemas de género. E em um segundo momento a partir de pensadores e
pensadoras que dialogam, direta ou indiretamente, com Descartes no século XVII, como é
o caso da princesa Elisabeth da Boémia, em sua correspondéncia, e Poullain de La Barre,
autor de trés tratados sobre questdes que hoje chamamos de feministas. A tese central que
buscamos desenvolver ¢ a de que hd pontos de continuidade (como a rebeldia e o papel do
conceito de corpo) e de tensdo ou ruptura (quanto a um sujeito universal e a conceitos
essencialistas) entre estes dois periodos da histéria da filosofia.

Cumpre enfatizar, como comenta Maria Luiza Heilborn, em Sobre sexualidade, género,
corpo e juventude, que a categoria de corpo adquire grande relevancia na
contemporaneidade, dado que a “maneira de lidar com o embaralhamento dos signos de
género, que se atrelam as mudangas ocorridas na modernidade tardia, permitiriam aos
sujeitos estar em constante mutagdo. O corpo nesse cenario adquire, por motivagdes varias,
um lugar central.” (HEILBORN, 2002, p. 407). Nessa perspectiva, existe um longo
histérico de reflexdes sobre o papel do corpo para o pensamento feminista, como também
destaca Debra Bergoffen e Gail Weiss no prefacio de um nimero especial da revista Hypatia,

chamado Ethics of Embodiment:

Ao longo dos anos, estudos feministas desenvolveram uma analise
multifacetada do que significa incorporar (ou deixar de incorporar) um
determinado género, raca e classe social. Estes trabalhos examinaram o
preco que pessoas € grupos pagam quando seus corpos sio vistos como
transgressores das normas sociais. Analisaram como as diferencas corporais
das pessoas, incluindo diferencas de comportamento, estilos de vestir e
maneiras de falar, as marcam para a opressao. Ao abordar essas questoes, a
filosofia feminista nos alertou para os significados éticos da corporeidade —
para as maneiras como nossos corpos funcionam como base para a
teorizacao ética, como sujeitos de demandas éticas e como os meios pelos

279



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

quais essas demandas sdo articuladas (BERGOFFEN; WEISS, 2011, p.
453)3.

Nao temos a pretensao de esgotar essa tematica ou de fazer um sumario, ainda que
modesto, da trajetéria do conceito de corpo para o pensamento feminista ou na histéria da
filosofia. Nosso objetivo, como ja apontado, é tio somente debater como a categoria de corpo
permite estabelecer um dialogo entre as ideias de cunho feminista do passado, no caso, do
racionalismo classico, e do presente, com destaque para a teoria queer. Como tentaremos
demonstrar, consideramos que mesmo no passado, como no periodo seiscentista, o corpo
ja apresentava um papel central e questionador do status quo. Dessa maneira, tentamos

seguir o que Butler sugere, em Os atos performativos e a constituigao do género:

Sem duavida, é necessario voltar a ler os textos da filosofia ocidental a partir
dos diversos pontos de vista que foram excluidos, nao s6 para revelar a
perspectiva particular e o conjunto de interesses que informam essas
descrigbes supostamente transparentes da realidade, mas também para
oferecer descrigoes e prescrigdes alternativas; e, claro, reconhecer que a
filosofia é uma pratica cultural, criticando seus principios a partir de locais
culturais marginalizados (BUTLER, 2018a, p. 16).

1 A POSIQAO DA TEORIA QUEER
1.1 As contribuicdes de Foucault

Comegaremos pelas ideias de Foucault, no altimo capitulo do primeiro volume da
Historia da sexualidade. Em primeiro lugar, Foucault (2019, p. 145 - 147) destaca que
durante muito tempo uma das caracteristicas principais do poder do soberano foi o direito
de vida e de morte sobre seus suditos, mas que ao longo dos séculos XVII e XVIII, ao

menos no ocidente, isso mudou e o poder passou a ser exercido sobre a geragao da vida,

3 Traducdo nossa, original: Over the years, feminist scholars have developed a multifaceted analysis of what
it means to embody (or to fail to embody) a given gender, race, and social class. They have examined the
price people and groups pay when their bodies are seen as transgressing social horms. They have analyzed
how people’s bodily differences, including differences in comportment, styles of dress, and ways of speaking,
mark them for oppression. In addressing these issues, feminist philosophers have alerted us to the ethical
meanings of embodiment — to the ways that our bodies function as grounds for ethical theorizing, as the
subjects of ethical demands, and as the means by which these demands are articulated (BERGOFFEN; WEISS,
2011, p. 453).

280



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r] da Universidade de Brasilia

por meio de seu controle, produgao e manipulagdo. Segundo Foucault (2019, p. 150)
basicamente foram dois os vetores principais desta transformagdo: de um lado, no século
XVII, a partir da concepgao do corpo como mdquina, tornou-se viavel seu controle,
adestramento e integra¢do em um sistema de explorac¢io de suas forgas, com a producao
de um corpo ddcil e til as forgas disciplinares; de outro lado, ja no século XVIII, por meio
da concepgao do corpo como espécie, lugar em que ocorrem 0os processos organicos, procurou-
se controlar e prever sua natalidade, além de suas supostas fun¢oes biolégicas.

Assim, se antes o poder se exercia a partir de uma dinamica mérbida, com base na
mortandade, cuja forca punitiva consumava a soberania real, a partir do corpo-mdquina e do
corpo-organismo isso se converteu na administra¢ao e na fabricagao da vida das populagoes.
As tecnologias de poder passaram a agir na dire¢do do melhor cdlculo e meios para disciplinar
e produzr os corpos, com o advento “de mecanismos continuos, reguladores e corretivos.
Ja nao se trata de por a morte em a¢ao no campo da soberania, mas de distribuir os vivos
em um dominio de valor e utilidade.” (FOUCAULT, 2019, p. 155 - 156).

Nessa perspectiva, entende-se o porqué do sexo se delinear “como foco de disputa
politica. E que ele se encontra na articulagio entre os dois eixos ao longo dos quais se
desenvolveu toda a tecnologia politica da vida. De um lado, faz parte das disciplinas do
corpo (...). Do outro, o sexo pertence a regulacao das populagoes.” (FOUCAULT, 2019, p.
157). E preciso disciplinar, alocar e explorar a poténcia dos corpos, prever e controlar sua
demografia. A biopolitica nascente opera nestes dois ambitos e da ensejo “a controles
constantes, a ordenagbes espaciais de extrema meticulosidade, a exames médicos ou
psicologicos infinitos (...); mas, também, dd margem a medidas macigas, a estimativas
estatisticas, a intervengdes que visam todo o corpo social.” (FOUCAULT, 2019, p. 157).
Pois o sexo €, a0 mesmo tempo a vida de um corpo individual e de toda uma espécie, logo,
“servimo-nos dele como matriz das disciplinas e como principio das regulagoes.”
(FOUCAULT, 2019, p. 158). Vale observar que a analise da sexualidade enquanto
dispositivo politico ndo implica suprimir o corpo. Dado que Foucault (2019, p. 164 - 165)
enfatiza que isso, pelo contrario, explicita o corpo, como suas supostas fungoes, fisiologia,
entre outros aspectos, se articulam aos dispositivos de poder.

Além disso, o filésofo ainda recusa a categoria de sexo como um tipo de principio

ultimo a determinar a sexualidade, pois “é esta ideia do sexo em geral que nao se pode

281



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r] da Universidade de Brasilia

receber sem exame prévio. ‘O sexo’ seria, na realidade, o ponto de fixagdo que apoia as
manifestagbes ‘da sexualidade’ ou, ao contrario, uma ideia complexa historicamente
formada no seio do dispositivo de sexualidade?” (FOUCAULT, 2019, p. 165). Cabe
salientar, que a posi¢do do autor é a segunda, a de que o sexo refere-se a um conceito
historicamente construido, ao invés de uma esséncia descoberta por um sujeito universal, a
servico de uma arquitetura de poder, porque: “De um modo geral, na jungao entre o
‘corpo’ e a ‘populagao’, o sexo tornou-se o alvo central de um poder que se organiza em
torno da gestdo da vida, mais do que da ameaga da morte.” (FOUCAULT, 2019, p. 159).
Segundo Paul Rabinow e Hubert Dreyfus, em Michel Foucault: Uma trajetoria filosdfica,
Foucault “contesta a no¢ao de sexo amplamente aceita como uma esséncia subjacente, como
uma pulsdo arcaica, mostrando que esse conceito também surgiu num discurso histérico
particular sobre a sexualidade.” (DREYFUS; RABINOW, 1995, p. 185). Logo, deu-se o
nome de sexo a uma série de elementos sensoriais e fisioldgicos. O objetivo desse processo,
que ganhou impulso no século XIX, foi configurar um dispositivo de poder, no caso, o
dispositivo da sexualidade (cf. FOUCAULT, 2019, p. 166). De acordo com Bila Sorj, em O
[feminismo na encruzilhada da modernidade e pés-modernidade, o trabalho de Foucault descreve
um percurso que “transformou a sexualidade num objeto de investiga¢io cientifica, de
intervengdo social e de controle administrativo.” (SOR], 2019, p. 105).

E Foucault (2019, p. 166 - 168) oferece exemplos deste dispositivo, desse processo,
dos quais citaremos trés: a histerizagdo da mulher; a sexualidade da infancia; e a psiquiatrizagao
das perversoes. No primeiro caso, buscou-se controlar os corpos das mulheres, como ao exigir
que se dedicassem apenas para a reproducdo ou ao atribuir-lhes uma posi¢io de
inferioridade. Nesse cendrio, constrodi-se a ideia de que a mulher é dependente do homem,
seja por ser parcialmente incapaz, seja por ter a obrigacao de servir a continuidade da raga
humana. A educagao, as institui¢des, a moral, os costumes, se encarregaram de normatizar
a vida das mulheres. Ja no segundo caso, Foucault afirma que cria-se, por um lado, a ideia
de que o sexo estaria presente desde cedo, devido a anatomia da crianga, mas também
ausente, por outro lado, em virtude de sua estrutura fisiolégica ainda estar em formacao.
Isso resulta em medidas pretensamente orientadas para o desenvolvimento saudavel da
crianga. Por exemplo, como ao coibir, vigiar e punir a masturbac¢dao dos mais jovens. Tudo

isso levou a normatizagao dos corpos e da vida desde a mais tenra idade. Em terceiro lugar,

282



N Revista de Estudantes de Filosofia

nx‘r] da Universidade de Brasilia

por fim, a condenagdo das parafilias circunscreveu o sexo as suas supostas fungoes
biolégicas, a finalidade reprodutiva, com qualquer outra acdo nesse campo sendo
considerada um desvio passivel de coer¢do, puni¢ao ou tratamento enquanto anormal.
Dado que tais desvios seriam contrarios ao dito verdadeiro fim do ato sexual: a concepg¢do. O
fetichismo surge, nesse sentido, como um modelo, por indiciar a atragao por uma coisa que
nada tem a ver com a procriacao, que seria a real finalidade do sexo.

Todos estes exemplos remetem a construcao gradual de uma teoria geral do sexo, cujo
fundamento é a unidade artificial do conceito de sexo, que permitiu reunir e organizar
uma série de coisas que antes nao estavam orientadas nessa dire¢do: sensacoes, atitudes,
costumes, prazeres, elementos fisiologicos, entre outros topicos®. Cria-se, ainda, a ilusio de
que o sexo e o poder seriam antagonicos, quando na verdade é o poder que produziria o
sexo, por meio do dispositivo da sexualidade. Este Gltimo, enquanto uma tecnologia de poder,
viabilizou o controle e a produgdo dos corpos, da vida. De acordo com Richard Miskolci,

em Teoria queer: um aprendizado pelas diferengas, o termo dispositivo:

(...) se refere ao conjunto de discursos e prdticas sociais que criam uma
problemadtica social, uma pauta para politicas governamentais, discussoes
tedricas e até mesmo embates morais. A sexualidade é um desses dispositivos
histéricos, e surgiu, aos poucos, a partir do século XVII, até adquirir os
contornos presentes, que fazem com que as pessoas se compreendam a
partir de sua sexualidade (MISKOLCI, 2012, p. 16).

O sexo nao ¢, portanto, um dado imutavel da natureza, um destino ou uma
condicdo, mas sim ¢ algo socialmente engendrado. Conforme Margareth Rago, em Antigos
e modernos: cidadania e poder médico em questao, a constru¢ao da medicina na modernidade
estabelece “aquele que se envolve amorosa ou sexualmente pelo mesmo género como um
ser anormal, um perverso sexual, um doente mental, segundo uma tipologia construida a
partir das referéncias morais dos médicos, por sua vez, fortemente marcados pela moral

cristd.” (RAGO, 2008, p. 20). Este é, dentre tantos outros, apenas mais um exemplo de

4 Vale frisar que discutir o carater ndo essencialista daquilo que seria supostamente natural emerge como um
dos principais objetivos de Foucault em A historia da sexualidade, como menciona Margaret McLaren, em
Feminism, Foucault, and embodied subjectivity: “Parte da questdo de Foucault em A historia da sexualidade -
volume 1 é que o que consideramos fatos bioldgicos ‘naturais’ sdo eles proprios o produto de entendimentos
e interpretacoes culturais.” (MCLAREN, 2007, p. 123). Esta traducdo € nossa, trecho original: “Part of
Foucault's point in 7The History of Sexuality Volume One is that what we take to be ‘natural’ biological facts are
themselves the product of cultural understandings and interpretations.” (MCLAREN, 2007, p. 123).

283



N Revista de Estudantes de Filosofia
rff\‘r/ da Universidade de Brasilia
como o dispositivo da sexualidade vale-se de um discurso que controla os corpos, as
experiéncias, por meio da normatizagio dos costumes, das sensagoes, daquilo que é
aceitavel, normal ou patolégico. Ademais, consoante Foucault, o sexo remete ao “elemento
mais especulativo, mais ideal e igualmente mais interior, num dispositivo de sexualidade
que o poder organiza em suas captagoes dos corpos, de sua materialidade, de suas forgas,
suas energias, suas sensagoes, seus prazeres.” (FOUCAULT, 2019, p. 169). Logo, o sexo,
sua producao pelo dispositivo da sexualidade, em si mesmo nao contesta naturalmente o poder,
mas sim o chancela e sustenta, dado que é um produto do préprio exercicio do poder.
Compete destacar, por fim, que Foucault sugere uma possibilidade de oposicao a
esse quadro: “Contra o dispositivo de sexualidade, o ponto de apoio do contra-ataque nio
deve ser o sexo-desejo, mas os corpos e os prazeres.” (FOUCAULT, 2019, p. 171). As
sensacoes, os atos e as disposi¢bes organicas, que nio estejam sob o regime sexual,
organizados pelo que estipula o dispositivo da sexualidade, podem realizar novas e
transformadoras experiéncias, que desafiam a hegemonia do sexo enquanto tecnologia de
poder. Segundo Wendy Brown, em Stales of injury: power and freedom in late modernity, o
controle dos corpos nao acarreta sua completa determinacgao, pois: “Ao contrario, penso
que para Foucault, na medida em que o poder sempre produz resisténcia, mesmo o sujeito
disciplinar é perversamente capaz de resisténcia e, ao pratica-la, pratica a liberdade.”
(BROWN, 1995, p. 63)°. Logo, as relacoes de poder que produzem o sexo nio sio um
destino inflexivel e Foucault sublinha a possibilidade tanto de conformidade quanto de
resisténcia perante o dispositivo da sexualidade. Veremos agora, a partir das ideias de Butler,

como isso impacta aquilo que é conhecido por teoria queer.

1.2 As propostas de Butler

A resisténcia a tecnologia de poder é algo que Butler exemplifica e aprofunda de modo
bastante original, como veremos a partir de agora. Contudo, em primeiro lugar, cumpre
especificar ao que exatamente se refere a supracitada teoria queer. Segundo comenta

Preciado, em Multidées queer: notas para wma politica dos “anormais”, as ideias queer ganham

|, A\

> Tradugdo nossa. Original: “Rather, I think that for Foucault, insofar as power always produces resistance,
even the disciplinary subject is perversely capable of resistance, and in practicing it, practices freedom.”
(BROWN, 1995, p. 63).

284



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r/ da Universidade de Brasilia

forca ao longo dos anos de 1980, pois nos debates do periodo a categoria de género emerge
enquanto o “instrumento teérico fundamental para conceitualizar a construgio social®, a
fabricacgao historica e cultural da diferenca sexual, diante da reivindicacao da ‘feminilidade’
como substrato natural, como forma de uma verdade ontolégica.” (PRECIADO, 2011, p.
13). Assim, a prépria ideia de sexo passou a ser questionada e lida como um processo
socialmente construido a partir de relagées de conformidade e de resisténcia ao poder’.

Ainda nas palavras de Preciado, nesse momento ocorre:

(...) uma revisao critica sobre o feminismo, operada pelas lésbicas e pelas
poOs-feministas americanas, apoiando-se sobre Foucault, Derrida e Deleuze.
Reivindicando um movimento pds-feminista ou queer, Teresa de Lauretis,
Donna Haraway, Judith Butler, Judith Halberstam (nos Estados Unidos),
Marie-Héléne Bourcier (na Franga), mas também as lésbicas chicanas como
Gloria Andalzua ou as feministas negras como Barbara Smith e Audre
Lorde, atacarao a naturalizagdo da nogdo de feminilidade que havia sido,
inicialmente, a fonte de coesdo do sujeito do feminismo (PRECIADO, 2011,

p. 17).

Esse é o cendrio maultiplo, dai o uso do termo multidées que da nome ao artigo de
Preciado, no qual surgem os estudos e praticas que foram chamados de queer. E cabe ainda
destacar que o préprio Preciado também deveria constar neste rol de nomes. Nesse
contexto, dentre tais propostas, discutiremos as ideias de Butler. Cumpre entdo
verificarmos em que consiste a critica butleriana da esséncia do sujeito no feminismo. Butler,
em Problemas de género, indaga se esta esséncia feminina de fato existe ou se € algo excludente
e normatizador, dependente do ocultamento de suas préprias determinagéoes: “Em outras
palavras, a insisténcia sobre a coeréncia e unidade da categoria das mulheres rejeitou
efetivamente a multiplicidade das intersec¢bes culturais, sociais e politicas em que é

construido o espectro concreto das ‘mulheres’.” (BUTLER, 2003, p. 34 - 35).

6 Vale ressaltar que a nogao de construcdo social da teoria gueer nao implica em algum tipo de determinismo
social, e sim emerge enquanto um discurso, nos termos que procuramos anteriormente indicar, ao abordamos
as ideias de Foucault sobre o tema, isto €, sobre a ideia de discurso.

7 Consoante Margareth Rago, em Epistemologia feminista, género e historia, por meio de argumentos
semelhantes aos foucaultianos, parte dos estudos feministas mais recentes passam a tomar a categoria mulher
nao “como uma esséncia bioldgica pré-determinada, anterior a histdria, mas como uma identidade construida
social e culturalmente no jogo das relagcbes sociais e sexuais, pelas praticas disciplinadoras e pelos
discursos/saberes instituintes.” (RAGO, 2019, p. 376).

285



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

Desta perspectiva emerge, entre outras, a seguinte pergunta para Butler: pode um
sujeito, alguém do qual se predicam atributos, nao ter uma das caracteristicas definidoras
de sua suposta identidade essencializada, no caso, nao ser nem masculino nem feminino? Ha
duas respostas, em geral: ou este sujeito estaria atentando contra sua propria natureza ou
esséncia; ou ele simplesmente nado seria inteligivel com sua agado sendo denominada de
absurda, esvaziada de sentido, invisibilizada. Pois se espera que as pessoas correspondam a
norma, as expectativas sobre seu sexo e género. E dessa maneira se suprime a chance de

alguma manifestagao para além do masculino e do feminino, consoante Butler:

A nocao de que pode haver uma “verdade” do sexo, como Foucault a
denomina ironicamente, ¢é produzida precisamente pelas praticas
reguladoras que geram identidades coerentes por via de uma matriz de
normas de género coerentes. A heterossexualizagio do desejo requer e
institui a producao de oposi¢oes discriminadas e assimétricas entre
“feminino” e “masculino”, em que estes sio compreendidos como atributos
expressivos de “macho” e de “fémea”. A matriz cultural por intermédio da
qual a identidade de género se torna inteligivel exige que certos tipos de
“identidade” ndo possam “existir” — isto €, aqueles em que o género nao
decorre do sexo e aqueles em que as préticas do desejo ndo “decorrem” nem
do “sexo” nem do “género”. (BUTLER, 2003, p. 38 - 39).

Desse modo, qualquer alternativa que escape as praticas reguladoras da sexualidade
converte-se em uma mpossibilidade logica e a binarizagdo de género torna-se compulsoria.
Entretanto, 1sso ser construido é o que também viabiliza sua transformacao. Logo, é viavel
desnaturalizar a imposi¢ao da heterossexualidade, das normas do binarismo de género e
de sexo. Sdo as relagoes de poder, nos termos foucaultianos, que modelam essa aparente
necessidade de o desejo seguir o sexo e o género. O sexo, o género e o desejo nao precisam se
conformar ao conjunto de normas, 2 matriz cultural, dominante. E possivel viver outros
géneros/sexos/desejos, posto que se for destruida “a prioridade de ‘homem’ e ‘mulher’ como
substancias permanentes, nao sera mais possivel subordinar tragos dissonantes do género
como caracteristicas secundarias ou acidentais de uma ontologia do género que permanece
fundamentalmente intata.” (BUTLER, 2003, p. 47). A identidade entre género/sexo/desejo se
fundamenta na ideia de uma substancia idéntica a si mesma, permanente. E isso ndo passa de
uma construgao ficcional obtida por um arranjo de elementos atribuidos coercitivamente.

Ademais, Butler indica o que considera caracterizar o género, este emerge na nossa

286



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ | da Universidade de Brasilia
sociedade como “performativo no interior do discurso herdado da metafisica da substancia
— isto €, constituinte da identidade que supostamente é. Nessa dire¢ao, o género é sempre
um feito, ainda que nio seja obra de um sujeito tido como preexistente a obra.” (BUTLER,

2003, p. 48). Como ainda sublinha Margaret McLaren, em Feminism, Foucault, and embodied

subjectivity:

A distingao sexo/género depende da distingdo natureza/cultura. Em um
movimento foucaultiano, Butler inverte a relagao usual entre sexo e género.
Ela argumenta que é por meio da performance de género que o sexo é
atribuido aos corpos. Assim, o sexo e o corpo deixam de ser vistos como
naturais (MCLAREN, 2007, p. 100)®.

Contudo, afirmar que o género € construido ndo significa dizer que ele é meramente
ilusério, pois isso supde alguma outra coisa real ou auténtica, uma identidade substancial
que deveria ser expressa pelo género (cf. BUTLER, 2003, p. 58). E de acordo com Butler,
em Os atos performativos e a constituigao do género: “Dizer que a realidade de género é
performativa significa, de maneira muito simples, que ela s6 é real na medida em que ¢
performada.” (BUTLER, 2018a, p. 12). De acordo com Lorena Rodrigues Tavares de
Freitas, em A importancia do reconhecimento social na construgao da identidade sexual de mulheres
ndo heterossexuais no sul da Bahia: “E por isso que nio podemos subordinar a nogio de género
a de identidade (...), ndo ha identidade de género por tras dasexpressoes
de género: a identidade é performativamente constituida pelas préprias expressoes
tidas como seus resultados.” (FREITAS, 2022, p. 6). Assim, se o género é construido
performativamente, nao se pode sustentar um sexo ou género essenciais € que seriam de alguma
maneira expressos: ‘o género de uma travesti é tdo plenamente real quanto o de qualquer
pessoa cuja performance atenda as expectativas sociais.” (BUTLER, 2018a, p. 12), por
exemplo.

No entanto, sabemos que, ao contrario de uma pessoa heterossexual e cis-género
(alguém cujo género atribuido ao nascer é o mesmo com o qual se identifica

posteriormente), uma pessoa trans (alguém que nao se identifica com o género atribuido

8 Tradugdo nossa, original: “The sex/gender distinction relies on the nature/culture distinction. In a
Foucauldian move, she inverts the usual relationship between sex and gender. She argues that it is through
gender performance that sex is ascribed to bodies. Thus, sex and the body are no longer seen as natural.”
(MCLAREN, 2007, p. 100).

287



N Revista de Estudantes de Filosofia
rff\‘r] da Universidade de Brasilia
no nascimento) ira sofrer severas sangoes sociais, posto que: “Performar o género de modo
inadequado desencadeia uma série de puni¢oes ao mesmo tempo Obvias e indiretas, e
performa-lo bem proporciona uma sensagio de garantia de que existe, afinal de contas, um
essencialismo na identidade de género.” (BUTLER, 2018a, p. 13 - 14). Tal fato destaca o
modo pelo qual as relagoes de poder procuram conformar e produzir os corpos, o sexo, 0s
comportamentos, as ideias e os desejos. Em suma, esse cendrio configura uma sequéncia de
ilusoes, tais como: a de que o género € necessario; a de que o sexo € natural; e a de que o
desejo que nao € hetero é desviante.

Nao obstante, o que significa definir o género como performativo? Segundo Butler:
“O género nao deve ser construido como uma identidade estavel ou um locus de a¢ao do
qual decorrem varios atos; em vez disso, o género é uma identidade tenuemente constituida
no tempo, instituido num espago externo por meio de uma repetigio estilizada de atos.”
(BUTLER, 2003, p. 200). Sao agdes que produzem o género, mas niao somente de maneira
privada, como algo individualizado ou voluntarista. Pois este agir apresenta aspectos
temporais e coletivos que em nossa sociedade engendram uma “performance [que] é realizada
com o objetivo estratégico de manter o género em sua estrutura bindria — um objetivo que
nao pode ser atribuido a um sujeito, devendo, ao invés disso, ser compreendido como
fundador e consolidador do sujeito.” (BUTLER, 2003, p. 200). Portanto, a tentativa de
naturalizar e tornar necessaria a ligagdo entre sexo e género nao passa de uma estratégia de
ocultamento de sua fabricacdo enquanto uma série de atos performativos estilizados cuja

repeti¢do pode criar a ilusdo de que se trata da expressao da esséncia de um sujeito:

O género ¢é aquilo que se supde, invariavelmente, sob coercado, didria e
incessantemente, com angustia e prazer. Se esse ato continuo, porém, é
tomado como um fato natural ou linguistico, renuncia-se ao poder de
ampliar o campo cultural corporal com performances subversivas de
diversas classes (BUTLER, 2018a, p. 16).

Dessa maneira, conceber o género como um mero conjunto de significagdes que se
justapde ao corpo também é um equivoco que oculta seu proprio surgimento. Assim, o
género nao € correlato nem de uma natureza nem de um conjunto de sentidos fixos pela
cultura, é viavel transformaé-lo, desvia-lo, fabrici-lo de maneiras novas. Conforme Richard

Miskolci, em Batalhas morais: politica identitdria na esfera publica técnico-midiatizada: “O género

288



N Revista de Estudantes de Filosofia
rff\‘r] da Universidade de Brasilia
como resultado de regimes regulatérios equivale a resposta a interpelagées mais ou menos
obrigatdrias - e por vezes violentas - que precisamos identificar e contra as quais podemos
lutar politicamente.” (MISKOLCI, 2021, p. 100). Um exemplo disso é a drag cuja
performance “brinca com a distin¢do entre a anatomia do performista e o género que esta
sendo performado. Mas estamos, na verdade, na presenca de trés dimensoes contingentes
da corporeidade significante: sexo anatomico, identidade de género e performance de
género.” (BUTLER, 2003, p. 196). A drag explicita a estrutura imitativa do género, seu
estatuto condicional, ao invés de necessirio ou natural: “parte do prazer, da vertigem da
performance, esta no reconhecimento da contingéncia radical da relagio entre sexo e género
diante das configuragdes culturais de unidades causais que normalmente sao supostas
naturais e necessarias.” (BUTLER, 2003, p. 196). Outro exemplo é o uso de termos ditos
heteroafetivos nas relagdes homoafetivas, pois esta repeti¢io de padroes heterossexuais “em
estruturas nao heterossexuais salienta o status cabalmente construido do assim chamado
heterossexual original. Assim, o gay é para o hetero ndo o que uma cépia é para o original,
mas, em vez disso, o que uma cépia é para uma cépia.” (BUTLER, 2003, p. 57).

Por conseguinte, a argumentagao de Foucault e Butler permite pensar que o sexo e
o género emergem de certas condigoes histéricas e sociais, ao invés de serem o atributo
essencial de um sujeito universal. Abre-se entao uma vasta gama de possibilidades para a
experimentacao e a reinvencao de novos sexos, géneros e desejos. Nao hd um télos
definidor, uma norma compulséria, uma natureza essencial, um nico sujeito universal.

Cumpre entado indagar se esta posi¢ao, ou alguma préxima, ja ndo encontra lugar
ou presenca na histéria das ideias, embora sua enuncia¢io, mesmo que timida, possa ter
sido esquecida ou reiteradamente silenciada pelo canone filoséfico. Nossa tese é a de que
Poullain de La Barre e a correspondéncia de Descartes com a princesa Elisabeth da Boémia
podem ajudar a responder a esta questao, guardadas as devidas proporgoes e sem esquecer
de marcantes diferengas entre os dois momentos histéricos. Com esse objetivo, a seguir,

nos voltamos as ideias do racionalismo classico.

289



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

2 A POSICAO DO RACIONALISMO CLASSICO
2.1 Uma filésofa - Elisabeth da Boémia

Antes de nos aprofundarmos nas criticas que a princesa Elisabeth dirige a Descartes,
cabe tematizar brevemente a concepg¢ao dominante de corpo como mdquina no século XVII,
que é duramente criticada por Foucault e tem em Descartes um de seus principais
expoentes. E, além disso, também € preciso destacar o essencialismo censurado por Butler
que igualmente se desenvolve no periodo seiscentista, em parte por meio de premissas
cartesianas. Por exemplo, o dualismo substancial de Descartes pode ser sumariamente

apresentado como no artigo 53 da parte I dos Principios da filosofia:

(...) a extensdo em comprimento, largura e altura constitui a natureza da
substancia corporal, e o pensamento constitui a natureza da substancia que
pensa. Com efeito, tudo quanto pode ser atribuido ao corpo pressupde a
extensao e nao passa de dependéncia do que é extenso. Igualmente, todas
as propriedades que encontramos na coisa pensante sao diferentes maneiras
de pensar (DESCARTES, 2006, p. 46).

Dessa forma, as caracteristicas do pensamento e da extensio sao independentes entre
si. Entretanto, Descartes (1973, p. 144), na Meditagdo VI, igualmente considera que as duas
substancias combinam-se na unido da alma (res cogitans) e do corpo (res extensa), conforme
constatado de fato na experiéncia cotidiana de cada um, embora por direito se tratem de
duas substancias inteiramente distintas. Vale sublinhar que esta conclusao nao deixou de
causar estranheza ja entre os proprios contemporaneos de Descartes, afinal, como duas
substancias incomensuraveis podem se combinar? Pois o filésofo compreende o corpo como
completamente distinto da alma, essencialmente. Por exemplo, o corpo é entendido apenas
com base nos principios de sua fisica mecanicista, como em O mundo (ou Tratado da luz) e O
homem, em que o corpo humano é descrito como uma maquina (DESCARTES, 2009, p.
297).

Tais problemas conceituais, de um corpo regido por principios mecanicistas, mas
que mesmo assim interage com uma alma que é definida como sendo pensamento estrito,

chamou a atencao de Elisabeth Simmern van Pallandt (1618-1680), mais conhecida como

a princesa da Boémia (cf. SHAPIRO, 2019, p. 287). Segundo Lisa Shapiro (2019, p. 288),

290



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r/ da Universidade de Brasilia

em Princess Elisabeth of Bohemia as a Cartesian, o pai de Elisabeth é Frederick V, eleitor
palatino, e a mae ¢ Elizabeth Stuart, filha do rei James I da Inglaterra, com a familia sendo
obrigada a exilar-se na Holanda apés perder sucessivas batalhas no territério que
administrava, a regiao da Boémia, hoje parte da Republica Tcheca. Cabe assinalar que a
troca de mensagens entre ela e Descartes, de 1643 a 1649, o influenciou decisivamente,
como na redagao do Tratado das paixoes (ct. SHAPIRO, 1999, p. 503). Nao é dificil entender,
desse modo, por que Descartes dedica a ela os Principios da filosofia e afirma que o maior
presente que obteve foi “ser conhecido de Vossa Alteza e de lhe poder falar algumas vezes,
o que me permitiu conhecer em Vés tais dons (qualidades tdo raras e estimaveis) que, ao
propo-las a posteridade como exemplo, penso assim prestar um servigo ao publico.”
(DESCARTES, 2006, p. 11).

Segundo Shapiro, diante de tamanha admiragao “é razoavel pensar que Descartes
via Elisabeth ndo apenas como uma patrona politica, mas também como uma aliada
filoséfica, e assim pensar na princesa Elisabeth como uma cartesiana.” (SHAPIRO, 2019, p.
287)". Pois seria no minimo bastante esquisito dedicar uma importante obra, os Principios
da filosofia, para alguém que possui qualidades tdo raras e estimdveis e é para a posteridade um
exemplo, se esta pessoa fosse considerada inferior. Mais do que isso, Elisabeth nao era
simplesmente algum tipo de musa intelectual a inspirar as ideias de Descartes. Ela foi
também sua interlocutora privilegiada, com ideias préprias e questoes que eram levadas a
sério pelo fil6sofo. Conforme Shapiro também enfatiza, na introdugao a edigdo em inglés
das cartas trocadas entre ambos: “Suas discussdes vao desde o que se tornou uma das
questoes mais centrais da filosofia contemporanea - o problema mente-corpo - a tépicos em
filosofia natural, da fisica e geometria a medicina, bem como psicologia moral, ética e
filosofia politica.” (SHAPIRO, 2007, p. 21)". Estes debates nio eram, portanto, apenas um
passatempo para a princesa, devido a uma vida tediosa ou frugal. E é espantoso que alguns
hesitem em chamar mulheres como Elizabeth de filésofas, algo que jamais seria

questionado caso se tratasse de um homem.

9 Tradugdo nossa, original: “it is reasonable to think that Descartes saw Elisabeth not simply as a political
patron but also as a philosophical ally, and so to think of Princess Elisabeth as a Cartesian.” (SHAPIRO, 2019,
p. 287).

10 Traducdo nossa, original: “Their discussions range from what has become one of the most central issues in
contemporary philosophy—the mind-body problem—to topics in natural philosophy from physics and geometry
to medicine, as well as to moral psychology, ethics, and political philosophy.” (SHAPIRO, 2007, p. 21).

291



N Revista de Estudantes de Filosofia
nx‘r] da Universidade de Brasilia

Talvez um dos motivos pelos quais esse apagamento ocorra se deva a falta de uma
publicacdo, um texto, que tenha sido editado e circulado publicamente, como ressalta
Shapiro, em Princess Elizabeth and Descartes: the union of soul and body and the practice of
philosophy, “ndao ha nada pronto em que ela ofereca um tratamento sistemdtico de sua
posicao filoséfica: nao podemos nos voltar para outras obras dela - ndio podemos nem
mesmo nos voltar para outra correspondéncia - para esclarecer o que ela mesma pensa.”
(SHAPIRO, 1999, p. 504)". Se hia um material relativamente escasso para estudar
Elisabeth, uma nobre, o que dizer das mulheres comuns? E quase como se tivéssemos
sempre que recorrer a fontes masculinas para saber sobre as mulheres. E elas sao tomadas,
assim, quase sempre como objetos de um discurso, ao invés de agentes de sua prépria
narrativa histérica. Shapiro, por sua vez, também descreve os provaveis motivos pelos quais
Elisabeth nunca publicou, “talvez fosse aceitavel que se correspondessem com os grandes
intelectos (masculinos) de sua época, mas ndo que escrevessem por si mesmas.” (SHAPIRO,
1999, p. 518)". Esse parece ser mesmo o caso. Todavia, no que pese este fato, isso bastaria
para tornar Elisabeth menos filosofa (ct. SHAPIRO, 1999, p. 518)? Consideramos que nao,
como discutiremos a seguir.

Primeiramente, Schmaltz, em Princess Elisabeth of Bohemia on the Cartesian mind,
chama a atengdo para o equivoco de ver em Elisabeth somente uma boa comentadora de
Descartes, posto que isso ignora sua relevancia e “suas preocupagdes mais amplas refletidas
na correspondéncia [entre ela e Descartes], como nas observagoes tanto sobre a deliberagao
racional ser o suficiente para nossa felicidade quanto sobre a liberdade de nossa vontade
na determinacio de [nossas proprias] condigdes.” (SCHMALTZ, 2019, p. 156)".
Concordamos com tais comentarios, dado que Elisabeth apresenta ideias originais e nao
apenas ¢ uma debatedora de Descartes.

Um exemplo disso ocorre quando a princesa procura Descartes para refletir sobre

sua nfelicidade, nao s6 para desabafar, mas também com o intuito de inquirir o filésofo

11 Traducdo nossa, original: “that there is nothing ready-to-hand in which she offers a systematic treatment
of her philosophical position: we cannot turn to other works of hers - we cannot even turn to other
correspondence - to get clear on what she herself thinks.” (SHAPIRO, 1999, p. 504).

12 Traducdo nossa, original: “perhaps it was acceptable for them to correspond with the great (male) intellects
of their time and not to write anything of their own.” (SHAPIRO, 1999, p. 518).

13 Tradugdo nossa, original: “the broader concerns reflected in her remarks in the correspondence concerning
both the sufficiency of rational deliberation for our happiness and the freedom of our will from determining
conditions.” (SCHMALTZ, 2019, p. 156).

292



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r/ da Universidade de Brasilia

acerca da ineficacia de suas proposigdes para orientar as pessoas no caminho de uma vida
feliz. O didlogo epistolar que se segue impele Descartes a retornar ao tema da moral (cf.
DESCARTES, 2001, p. 69), antes tematizado mais explicitamente apenas nas indica¢oes da
moral proviséria do Discurso do método (DESCARTES, 1973, p. 49). A princesa, a fil6sofa,
ressalta, nesse sentido, na missiva de 6 de agosto de 1645, que nao sabe se é viavel chegar
a beatitude sem a convergéncia e a participagao de elementos que independem tanto da
vontade quanto do melhor uso da razdo, principios com base nos quais Descartes pensa o
campo moral, pois, nas palavras dela: “ha doengas que tiram completamente o poder de
raciocinar e, por conseguinte, o de gozar duma satisfagio razoavel, e ha outras que
diminuem a for¢ga e impedem de seguir as maximas que o bom senso terd forjado.”
(ELISABETH, 2001, p. 73). Desse modo, Elisabeth inclui o corpo no debate com Descartes,
dado que hd doengas que podem turvar o entendimento. Conforme Shapiro (2007, p. 41),
isso desafia a posigao cartesiana, pois esta parece nao ter recursos conceituais, até entao,
para solucionar este impasse ao fundamentar uma acao ética tinica e exclusivamente no
intelecto e na vontade.

Ademais, a princesa também cita a situagdo concreta de seu sexo como motivo de
infelicidade, como em carta de 24 de maio de 1645, “tenho o corpo imbuido duma grande
parte das fraquezas do meu sexo que se ressente muito facilmente das aflicoes da alma e
nao tem a forga para se reconciliar com ela.” (ELISABETH, 2001, p. 58). Conforme assinala
Ostrowiecki, em Ignorant and intractable - Elisabeth in her letters to Descartes: “As ‘fraquezas do
meu sexo’ se fundem aqui com outras causas para enfatizar a disparidade entre os
movimentos do corpo e os da alma, impedindo assim o dominio de um pelo outro.”
(OSTROWIECKI, 2016, p. 5)!". Elisabeth, portanto, ressalta que nao ¢é viavel solucionar
seus problemas sem considerar sua experiéncia cotidiana, algo que implica os costumes de
seu tempo, sua posi¢ao social, seu corpo, logo, o fato de ser uma mulher nobre do século
XVII. Por conseguinte, revela-se que nao somente a filésofa questiona as teses cartesianas,
mas também assume um ponto de vista préprio, ainda que ndo totalmente explicito ou

publicamente formulado, a saber: nao ¢ possivel a alma dominar completamente o corpo ao qual

14 Tradugdo nossa, original: “The ‘weaknesses of my sex’ merge here with other causes to emphasize the
disparity between the movements of the body and those of the soul, thereby preventing the mastery of one
by the other.” (OSTROWIECKI, 2016, p. 5).

293



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r/ da Universidade de Brasilia

estda unida, pois a experiéncia vivida concretamente, algo que inclut o corpo, é wrredutivel ao
entendimento ou a vontade da alma.

Nao obstante, neste ponto é preciso questionar se Descartes teria se engajado na
troca de mensagens com Elisabeth se partilhasse da mesma ideia de sua interlocutora, ou
seja, em resumo, a visdo de que as mulheres estariam necessariamente submetidas as
[fraquezas de seu sexo. Pois, como sublinha Andrea Nye, em Descartes and Elisabeth, o filoésofo
sempre defendeu que intelectualmente “todos os humanos sao iguais. Todo mundo tem
uma mente, argumentou Descartes, embora nem todos estejam dispostos a usi-la. Nunca
Descartes sugeriu o que tantos de seus contemporaneos presumiram: que as mulheres tém
mentes inferiores.” (NYE, 2009, p. 183)". Logo, um corolario do dualismo cartesiano seria
a paridade, ao menos racional, entre homens e mulheres, posto que é a alma quem pensa
(sendo definida por este atributo e seus modos) e nao o corpo (que é somente regido por
leis fisicas, por ser extenso).

Entretanto, as coisas ndo sao tao imediatas assim. Uma vez que Descartes também
precisou superar uma visao negativa das mulheres, comum em sua gerag¢ao. Por exemplo,
em um periodo anterior as suas ideias mais maduras, e depois quase completamente
obliterado, ele chegou a supor uma superioridade masculina, mais especificamente no esbogo
do manuscrito intitulado La formation du feetus, em que afirma que o feto masculino é tanto
mais robusto, mais forte, quanto mais inleligente devido a posigao fisica dele na barriga da
mie durante a gestagio (AT' XI, p. 516). Segundo a nota “c)” do editor das obras
completas de Descartes em 1701 (AT XI, p. 515), o paragrafo em que o fil6sofo desenvolve
essa teoria foi excluido das edigoes posteriores do texto. Como também comenta Pellegrin,
em Pensées du corps et différences des sexes a l'époque moderne', os “critérios notéveis de distingio

entre mulheres e homens desaparecem muito rapidamente do corpus cartesiano apos este

15 Tradugdo nossa, original: “all humans are equal. Everyone has a mind, Descartes argued, although not
everyone is willing to use it. Never did Descartes suggest what so many of his contemporaries assumed: that
women have inferior minds.” (NYE, 2009, p. 183).

16 A referéncia a edigao das obras de Descartes por Adam e Tannery foi abreviada como segue: DESCARTES,
R. CEuvre de Descartes - v. XI. ADAM, C.; TANNERY, P. (Ed). Paris: Léopold Cerf, 1901. - Abreviado por (AT)
seguido do volume em algarismo romano e do respectivo nimero da pagina.

17 A edicdo de: PELLEGRIN, M-P. Pensées du corps et différences des sexes a I'€poque moderne. Descartes,
Cureau de la Chambre, Poullain de la Barre et Malebranche. Lyon: ENS Editions, 2020a - todas as citacOes a
esta obra adotam como referéncia o nimero do respectivo capitulo, ou o0 nome do capitulo se necessario, com
o numero de pagina, pois se baseou em sua versdo de livre acesso, on-line - disponivel em:
https://books.openedition.org/enseditions/15987 .

294


https://books.openedition.org/enseditions/15987

N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r/ da Universidade de Brasilia

breve aparecimento.” (PELLEGRIN, 2020a, cap. I, p. 42)'". Provavelmente no avanco de
seus estudos Descartes nao pdde, com coeréncia, postular um dualismo substancial em que
uma diferenga fisica pudesse implicar em maior engenho, inteligéncia. E isso conduz a
supressao das teses acerca de uma suposta superioridade fisica masculina como um
elemento determinante.

Nesse quadro, a posicao intelectual assumida por Descartes ndo poderia ser de
superioridade frente a uma interlocutora mulher. Ele teria, e o fez, que tomar os
argumentos de Elisabeth da mesma maneira que faria com os de qualquer outro
interlocutor masculino ou filésofo. Consoante Ostrowiecki o “espaco de paridade, forjado
na correspondéncia [entre Descartes e Elisabeth], é responsavel pela qualidade e
longevidade da troca.” (OSTROWIECKI, 2016, p. 2)". Sem esse posicionamento
igualitario simplesmente os argumentos expressos nesse didlogo nao teriam acontecido.

Compete ressaltar, apesar disso, que a igualdade cartesiana entre homens e mulheres,
que foi radicalizada por Poullain de La Barre, como veremos daqui a pouco, se ancora em
uma concepgao essencialista de sujeito muito restrita. Pois tal como Butler critica, em Corpos em
alianga e a politica das ruas, as condi¢oes de reconhecimento de alguém no debate publico,
de sua legitimacao social e da presenca efetiva de seus corpos (com suas necessidades,
desejos, inquietagbes), nao sdo neutras e “muitas exclusoes sio feitas sem o conhecimento
de que estao sendo feitas, uma vez que a exclusao é com frequéncia naturalizada, tomada
como ‘o estado de coisas’, € nao como um problema explicito.” (BUTLER, 2018b, p. 9).
Com efeito, estabelecer a adesao a uma atitude racional enquanto condigao de possibilidade
para validar ou aceitar as ideias de alguém, algo caro a filosofia cartesiana, pode ser muito
excludente.

Nao obstante, concordamos com Pellegrin sobre o quanto a filosofia de Descartes
pode ser revolucionaria em sua época ao atribuir exclusivamente a manifestacio de uma
razdo universal o poder de nos singularizar, pois trata-se de um “momento muito particular
na histéria da filosofia, o de uma teoria antropolégica que afirma a neutralidade do sexo

(...). Baseia-se, indubitavelmente, na ampliacio da razdo, tunico lugar onde se

18 Traducdo nossa, original: “critéres remarquables de distinction entre femmes et hommes disparaissent tres
vite du corpus cartésien aprés cette bréve apparition.” (PELLEGRIN, 20203, cap. I, p. 42).

19 Tradugdo nossa, original: “This space of parity, forged in the correspondence, accounts for the quality and
the longevity of the exchange.” (OSTROWIECKI, 2016, p. 2).

295



N Revista de Estudantes de Filosofia
er‘r/ da Universidade de Brasilia
experimentam diferencas legitimas entre os seres humanos®”. (PELLEGRIN, 2020a,
Conclusion, p. 4)*'. A presenca de uma razdo universal em Descartes, definidora da res
cogitans, se por um lado ¢ essencialista e exclui pessoas, nos termos de Butler, por outro lado,
também ampliou a possibilidade de outras pessoas participarem da construcao dos saberes.
E um legado, em suma, ambiguo, mas bastante inovador em seu momento histérico.
Além disso, infelizmente aprofundar as ideias de Elisabeth extrapola o escopo do
presente artigo, mas o lugar ocupado por ela parece emblematico para ilustrar a histéria
das mulheres na filosofia e no racionalismo classico em particular: seja por ter levado
Descartes a repensar o papel do corpo em seu sistema, o levando a escrever As paixoes da
alma, por exemplo; seja pela filésofa defender ideias proprias que apenas nas ultimas
décadas ganharam maior crédito™. Compete ainda frisar que as premissas cartesianas
segundo as quais ha uma mesma razio universal cujo exercicio nos singulariza também
foram fundamentais para tornar possiveis as propostas feministas de Frangois Poullain de

La Barre (1647 — 1723), como veremos agora.

2.2 As ideias de Poullain de La Barre

Sao trés os tratados escritos por Poullain (2002, p. 3) que podem ser considerados
feministas: Da igualdade entre os dois sexos (1673); Da educagao das damas (1674); e Da exceléncia

dos homens (1675). A sua ligagdo ao cartesianismo, no entanto, nio implica em mera

20 pellegrin (2020a, Conclusion, p. 4) ainda considera que a premissa platonica de igualdade entre homens e
mulheres, anterior a Descartes, esbarra na masculinizacdo das mulheres. Por exemplo, uma das teses do Livro
V da Republica é de que tanto mulheres quanto homens poderiam governar a pdlis ou desempenhar as
mesmas fungbes, desde que recebessem a mesma educacdao, como no seguinte trecho do didlogo: “- A
educacao que formara as mulheres na guarda nao sera diferente da que forma os homens, ndo é? Sobretudo
se |lhe incumbe cultivar naturezas idénticas/ - Ela ndo sera diferente.” (PLATAO, 2010, p. 190). Assim, a
educacdo das mulheres deve ser igual a dos homens, mas ndo o contrario, isto &, o critério da boa educacao
aponta a masculina como a exemplar, mas nao a feminina, como aquela a ser seguida por todas as pessoas
na guarda da cidade, inclusive pelas mulheres. Por outro lado, equalizar os dois sexos em uma natureza
fdéntica, cujos tracos definidores sdo os ditos masculinos, no caso de Platdo, nao pode ser uma exigéncia
cartesiana, pois esta diferenca para Descartes ndo é determinante, todas as pessoas apresentam um mesmo
intelecto, exercitam a mesma razjo universal e é seu uso que as diferencia ou singulariza.

21 Tradugdo nossa, original: . “Ce moment si particulier de I'histoire de la philosophie, celui d’une théorie
anthropologique affirmant une neutralité de sexe (...). Il repose incontestablement sur une magnification de
la raison, seul lieu ou s'éprouvent les différences Iégitimes entre les étres humains.” (PELLEGRIN, 2020a,
Conclusion, p. 4). )

22 Como da exemplo tanto o coléquio Elisabeth de Bohéme face a Descartes: deux philosophes? dedicado a
sua contribuicdo (cf. PELLEGRIN; KOLESNIK-ANTOINE, 2014) quanto estudos recentes, como o de Tessa
Lacerda em Corpo e politica: uma leitura sobre Elisabeth da Boémia (LACERDA, 2020).

296



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r] da Universidade de Brasilia

repetigao da filosofia cartesiana, como destaca Maxime Rovere, na apresentagao da edi¢ao
brasileira de Da igualdade entre os dois sexos: “o livro de Poullain marca a extensao, em todas
as dire¢des do racionalismo moderno.” (ROVERE, 2019, p. 52). Por sua vez, Marcelle
Welch (2002, p. 4), na introducdo da edi¢do em inglés do mesmo texto, frisa que Poullain
atribui aos costumes e as tradi¢dbes os elementos a pré-determinar a subordinacdo da
mulher na sociedade, ao invés disso ocorrer devido a um dado essencial ou de natureza,
posto que o espirito ndo tem sexo e as diferengas viriam da educacao (cf. POULLAIN, 2019,
p. 105).

Como vimos, Descartes ja ndo endossa que as mulheres seriam essencialmente
inferiores, mas é Poullain quem aprofunda aquilo que pode ser considerado apenas
implicito em Descartes, que o julgamento mais comum sobre as mulheres é resultado de
uma avaliagdo discriminatéria e preconceituosa, por parte tanto de homens quanto das
préprias mulheres. Compreende-se, assim, o motivo pelo qual um de seus tratados chama-
se Da igualdade entre os dois sexos, discurso fisico e moral, onde vemos a importancia de se desfazer
dos preconceitos. Nao se trata de mera retérica, nesse caso. O filésofo procura realizar um
levantamento minucioso das ideias estereotipadas sobre as mulheres, as contrapondo ao
que verifica empiricamente. Um exemplo disso é o preconceito que graga desde as pessoas
mais simples até os chamados sidbios e que estd baseado apenas no interesse ou no hdabito (cf.
POULLAIN, 2019, p. 62) e é algo que afeta igualmente as préprias mulheres (cf.
POULLAIN, 2019, p. 64). Uma das provas do engano desse julgamento ¢é o fato de que:

Nao somente encontramos um grande nimero de mulheres que julgam tao
bem as coisas como se houvéssemos dado a elas a melhor educagio, sem
terem nem os preconceitos nem as ideias confusas tdo comuns aos sabios,
mas também vemos muitas que tém tanto bom senso que falam sobre os
objetos das mais belas ciéncias, como se sempre as tivessem estudado
(POULLAIN, 2019, p. 79).

Logo, ver a mulher como inferior nao passa de preconceito, devido ao hdbito ou a md
vontade. Embora hoje os argumentos de Poullain possam ser encarados com alguma
facilidade, seus pares, por outro lado, quase ignoraram as suas publicagbes: “A partir de
uma revisio da circulagdo dos livros de Poullain neste periodo de sua vida, podemos ter

uma nog¢ao do interesse limitado e um tanto confuso de seus contemporaneos por seu

297



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘r/ da Universidade de Brasilia

trabalho.” (WELCH, 2002, p. 25)*. Provavelmente isso se deve ao preconceito relacionado
as mulheres, como o préprio filésofo postulou. Poullain é lembrado, em grande medida,
quando Beauvoir (1949) o cita no Segundo sexo, na epigrafe. Assim como no caso de
Elisabeth, ele é um fil6sofo que precisa ser melhor estudado para ampliar o acesso ao que
foi produzido ao longo da histéria da filosofia ocidental a respeito das mulheres.

Nesse cenario, um bom exemplo do discurso feminista de Poullain é o pudor das
mulheres, discutido em Da exceléncia dos homens - contra a igualdade dos sexos, titulo irénico
cujo objetivo retérico é chamar a atencao das pessoas para a questio da opressao das
mulheres. Consoante Poullain: “De minha parte, ndo vejo que a natureza deva ter negado
a elas qualquer coisa que nos seja permitida, ja que a natureza deu a elas o mesmo direito
de fazer o que bem entenderem para o aperfeicoamento de suas mentes e a preservacao e
facilidade de seus corpos.” (POULLAIN, 2002, p. 305)**. Homens e mulheres sdo iguais do
ponto de vista da natureza, mais uma vez sao os hdbitos ou as mds-intengoes que estabelecem
as desigualdades. Segundo Jacqueline Broad, em Early modern feminism and Cartesian
Philosophy: “Uma vez que as diferengas entre homens e mulheres nao residem em suas
mentes e corpos, diz Poullain, as diferencas devem ser atribuidas a fatores causais externos,
como educacio, religiao e outros efeitos ambientais.” (BROAD, 2017, p. 76)*. E, se é dessa
forma, entdao do que se trata o pudor? Para Poullain, este “nada mais é do que o medo de
ser acusado e desprezado pelos homens, dizendo ou fazendo na frente deles coisas que eles
nio decidem aprovar.” (POULLAIN, 2002, p. 305)*°. Portanto, é a expectativa de coercio,
de punigdo, que gera essa configuragio corporal, o rubor das faces, o pudor, que é
erroneamente dito como caracteristica feminina no século XVII.

Esse ponto vai diretamente ao encontro de ideias foucaultianas e butlerianas, séculos

mais tarde, sobre o modo como as relagbes de poder, a punigdo e a coercao, impde o

23 Tradugdo nossa, original: “From a review of the circulation of Poullain’s books in this period of his life, we
can gain a sense of his contemporaries’ limited, and somewhat confused, interest in his work.” (WELCH, 2002,
p. 25).

24 Traducgdo nossa, original: “For my part, I cannot see that nature should have denied them anything allowed
us, since she gave them the same right to do whatever they see fit for the perfecting of their minds and the
preservation and ease of their bodies.” (POULLAIN, 2002, p. 305).

% Tradugdo nossa, original: “Since the differences between men and women do not lie in their minds and
bodies, Poullain says, the differences must be attributed to outside causal factors, such as education, religion,
and other environmental effects.” (BROAD, 2017, p. 76).

26 Tradugdo nossa, original: “is nothing more than the fear of being blamed and scorned by men by saying or
doing in front of them things that they do not choose to approve.” (POULLAIN, 2002, p. 305).

298



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

sexo/género/desejo, buscam conformar os corpos, fazendo com que: “Em um momento,
coramos com certas coisas que fazemos alegremente em outro.” (POULLAIN, 2002, p.
805)”". Logo, aquilo a levar o corpo a esta reacio nio é algo essencialmente feminino ou
masculino, mas sim o contexto, a situacao socialmente imposta e desigual entre homens e
mulheres.

O mesmo ocorre com a efeminagdo, pois: “Quando queremos zombar de um homem
que tem pouca coragem, resolu¢do e firmeza, o chamamos de efeminado, como se
quiséssemos dizer que ele € tao frouxo e tdo mole quanto uma mulher.” (POULLAIN, 2019,
p. 142). Mas, pelo contrério, quando se quer elogiar uma mulher tem-se o costume de dizer
que ela é como um homem (cf. POULLAIN. 2019, p. 142). Se observarmos a sociedade no
século XXI, séculos depois de Poullain, veremos que muitas pessoas ainda hoje fazem
precisamente o que ele relata. Isso demonstra a for¢a dos seus argumentos, por um lado,
mas, por outro lado, o tamanho da discrimina¢io e da misoginia que ainda se enfrenta.
Nessa diregao, Poullain propde que poderia ser o oposto, poderiamos, sendo deveriamos,
chamar, como um elogio, de mulher, os homens que apresentam as caracteristicas comuns
as mulheres, porém, nao ¢ isso o que acontece, pois esse uso no discurso ndo agrada ao
interesse dos homens (cf. POULLAIN, 2019, p. 143). Por conseguinte, é o inleresse dos
homens e o seu uso habitual das palavras que nao legitima e reconhece certas qualidades ou
possibilidades positivas nas mulheres.

Cumpre enfatizar que Poullain emprega literalmente o termo discurso, indicando
que a misoginia se baseia em uma producao discursiva, ao invés de ser um dado de natureza
ou essencial. Pois, conforme assinala Pellegrin sobre o assunto: “nada, constitutivamente,
impede um homem de ser efeminado. A mente pode construir seu género,
independentemente de seu sexo.” (PELLEGRIN, 2020a, cap. VIII, p. 55)*. Embora o
marco conceitual de Poullain seja muito diferente daquele de Butler e de Foucault, para
quem a proépria ideia de sexo ja é fruto das relagdes de poder na sociedade, é possivel
aproximar as ideias de Poullain daquelas defendidas pela teoria queer, apesar do risco de

anacronismo dessa afirmacgao. Pois Poullain defende que as supostas caracteristicas de

%7 Tradugdo nossa, original: “At one moment we blush at certain things which we do blithely in another.”
(POULLAIN, 2002, p. 305).

28 Traducgdo nossa, original: “rien, constitutivement, n‘empéche un homme d’étre efféminé. L'esprit peut
construire son genre indépendamment de son sexe.” (PELLEGRIN, 2020a, cap. VIII, p. 55).

299



% Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

homens e de mulheres podem ser vividas por todas as pessoas, algo que nao deve ser
restrito pela natureza ou esséncia de seu sexo, e sim depende dos costumes e das intengoes de
homens e de mulheres. Cabe refor¢ar que ele nao tinha os conceitos necessirios para
pensar além do binarismo de género/sexo. E, em pleno século XVII, cobra-lo por isso seria
anacronico. Por fim, cumpre reforgar sua originalidade, como destaca Elizingela Inocéncio
Mattos, em O discurso feminista no cartesianismo de Poulain de la Barre, a propésito de seu

legado:

Uma obra que, enfim, se propée reformadora, ao tomar a questao da
mulher como importante fundamento para pensarmos uma sociedade justa
e igualitaria. Ademais, seus discursos possibilitam refletir sobre as questoes
que repousam sobre homens e mulheres, a partir de um olhar, ou multiplos,
que favoreca, enfim, o ser, antes ao sexo. A resisténcia em superar o
preconceito miségino, a partir de homens e mulheres que o reproduzem
naturalmente, por meio das préprias ag¢oes e praticas discursivas, encontra
em Poullain de La Barre a possibilidade do enfrentamento para, enfim,
diluir sua forca e reconhecer a igualdade entre os sexos (MATTOS, 2019,
p. 348).

Poullain reconheceu e desdobrou pontos até entio apenas implicitos nas teses
cartesianas, ao mesmo tempo em que se afasta das ideias de Descartes. Como também
assinala Pellegrin, em Women from objects to subjects of science in Poulain de La Barre, o fil6sofo
adota “uma ciéncia diretamente pratica, mesmo que isso signifique queimar os pacientes
passos que garantiram a Descartes o autoconhecimento e entdo serviram como ponto de
partida para o estabelecimento das primeiras dedugoes.” (PELLEGRIN, 2020b, p. 186)>.
Um dos elementos a distanciar Poullain da filosofia cartesiana, como ocorre com Elisabeth,
¢ o papel conferido a experiéncia factual em suas formulagoes, negando-se a fundamentar
seus argumentos exclusivamente no exercicio de uma razdo universal, abstrata e ideal.
Portanto, ha pontos de continuidade e de deslocamento entre Descartes e Poullain, a
semelhanca do que vimos com Elisabeth. Vale observar, enfim, que ha muito mais a ser

comentado sobre Poullain, mas isso fugiria ao escopo deste artigo™.

2 Tradugdo nossa, original: “a directly practical science, even if it means burning the patient steps which
assured Descartes of self-knowledge and then served as a starting point for the establishment of the first
deductions.” (PELLEGRIN, 2020b, p. 186).

30 Alguns exemplos de outros estudos ou eventos recentes sobre o autor podem ser encontrados na andlise
de Sacha Kontic, em Autoridade, paixdo e a igualdade dos sexos em Poulain de la Barre (KONTIC, 2021) ou

300



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

3 CONSIDERAGCOES FINAIS - VOZES DE ONTEM E DE HOJE

Ao seguirmos a indicagio de Butler (2018a, p. 16) encontramos textos que foram em
geral negligenciados pela leitura canénica da filosofia. Argumentos até recentemente
invisiveis contam uma histéria da filosofia mais complexa, rebelde e plural, mas também
menos organizada, unificada e linear. Por exemplo, Elisabeth e Poullain tiveram suas ideias
silenciadas sob o pretexto de serem somente mais uma versiao do cartesianismo do século
XVII. A razido mais provavel para isso é terem ido contra o status quo. Como revela tao bem
o exemplo da efeminagdo nao ser um elogio, de Poullain, que contesta tanto o preconceito
contra as mulheres quanto a imposi¢gdo diaria de padroes de comportamento. Ou como nos
mostra a ousadia de Elisabeth em fer ideias proprias que se recusaram a ser ignoradas e a
levaram ao debate com Descartes, como a que afirma a importancia do corpo para a melhor
acdo possivel. Ambos, portanto, desafiaram as relagées de poder, em termos foucaultianos,
bem como a performatividade esperada para ela e ele, em termos butlerianos.

O quadro formado pelo breve cotejo das ideias da teoria queer com as do
racionalismo classico, por sua vez, ainda assinala que alguns argumentos de grande impacto
no debate contemporaneo sobre as questoes de género tém um longo percurso na histéria
das ideias. Entendemos que as propostas de Poullain e de Elisabeth vao de encontro ao que
defendem, por exemplo, Foucault e Butler. Sobretudo pela relevancia do conceito de
corpo, que € central tanto para Poullain e Elisabeth quanto para a teoria queer: o de um
corpo que Foucault procura explicitar na relagdio com o dispositivo da sexualidade; corpo que
Butler assinala que pode configurar sexo/género/desejo performativamente; corpo que Elisabeth
contrapoée ao intelecto, a razdo universal de um sujeito abstrato; e corpo que Poullain, por fim,
destaca nao ser um ponto de partida justificivel para as opressoes, socialmente construidas
como preconceitos por meio do hdbito ou da md-intengao.

Assim, se estivermos certos, uma hipdtese para que a alitude rebelde (enquanto postura
filosdfica, ou, talvez, impostura filoséfica) e o corpo (como calegoria importante para combater
as opressoes) atravessem a histéria da filosofia desde o racionalismo classico (no que refere-

se as questdes contra-normativas ou de género) € estes dois elementos (a rebeldia e o corpo)

na comunicacao de Carmel Ramos no Ciclo de Conferéncias Quantas Filosofas - Igualdade dos sexos em
Poullain de La Barre (RAMOS, 2022).

301



N Revista de Estudantes de Filosofia

rff\‘n da Universidade de Brasilia

serem imprescindiveis para questionar a premissa de um sujeito universal e essencialmente
dado, pressuposto este que serviu de lastro para justificar diversas opressoes, como as de
género. Pois, pelo menos desde o racionalismo classico, estas sio duas diretrizes
fundamentais do pensamento ocidental que precisam ser devidamente consideradas, seja
para serem aceitas, seja para serem refutadas, seja para serem reformuladas.

Nesse sentido, ainda que Poullain e Elisabeth ndo tenham criticado explicitamente a
ideia de um sujeito universal e de um essencialismo (e seria anacronico lhes cobrar isso), ao
contrario de Butler e de Foucault, é possivel afirmar que tanto Poullain quanto Elisabeth
encararam os limiles das possibilidades abertas por meio da premissa de um sujeito universal e
essencialmente dado do racionalismo classico (no caso, em sua versao cartesiana) ao
mobilizarem o conceito de corpo e terem a ousadia de sustentar um pensamento contra-
hegemonico, que contrariava a visao e os preconceitos de sua época sobre as mulheres.

Por conseguinte, se nossa hipétese estiver correta, os conceitos e o resgaste historico
apresentados no presente artigo discutem caminhos potencialmente transformadores e que
questionam as opressoes de género, normativas, com base tanto em uma atitude rebelde
quanto em alguma posicao sobre a categoria de corpo. Aspectos que atravessam a filosofia
ocidental, como vimos, pelo menos desde o racionalismo cldssico até a teoria queer. Dessa
maneira, em alguma medida, quem sabe, possamos afirmar que podemos encontrar um
pensamento de resisténcia que foi obliterado pelo canone filoséfico, talvez esquecido ou pouco

lido, mas que diante de um novo tempo encontra também uma nova voz.

Recebido em: 10/04/2023
Aceito em: 12/08/2023
Publicado em: 30/12/2023

302



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

REFERENCIAS

BEAUVOIR, S. O Segundo Sexo. Paris: Gallimard, 1949.

BERGOFFEN, D.; WEISS, G. Embodying the Ethical — Editors’ Introduction (introducao
ao numero chamado Ethics of Embodiment). Hypatia, vol. 26, n. 3, jun.-set. de 2011, p.
453 - 460. Acesso em 29/03/2023. Disponivel em:
https://www.cambridge.org/core/journals/hypatia/issue/470A47721A6549435065F70F2E3
35205.

BROAD, ]J. Early Modern Feminism and Cartesian Philosophy. In: The Routledge
Companion to Feminist Philosophy. GARRY, A.; KHADER, S. J.; STONE, A. Nova York e
Londres: Routledge, 2017, p. 71 — 81.

BROWN, W. States of Injury: Power and Freedom in Late Modernity. Princeton, New
Jersey: Princeton University Press, 1995.

BUTLER, J. Problemas de Género: Feminismo e Subversao da Identidade. Rio de Janeiro:
Civilizacao Brasileira, 2003.

Os Atos Performativos e a Constituicio do Género: Um Ensaio sobre
Fenomenologia e Teoria Feminista. Edi¢gdes Chao da Feira - Cadernos de Leitura, n. 78, p.

1 - 16, Belo Horizonte, junho de 2018a.

. Corpos em Alianga e a Politica das Ruas: Notas para uma Teoria Performativa de
Assembleia. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 2018b.

DESCARTES, R. (Euvres de Descartes - v. XI. ADAM, C.; TANNERY, P. (Ed). Paris:
Léopold Cerf, 1901.

. Discurso do Método; Meditacoes; As Paixdes da Alma; Cartas. In: Os Pensadores
Vol. XV. Sao Paulo: Abril Cultural, 1973.

. Principios da Filosofia. Lisboa: Edi¢oes 70, 2006.
. O Mundo (ou Tratado da Luz) e o Homem. Campinas: Editora da Unicamp, 2009.

DESCARTES, R.; ELISABETH DA BOEMIA. Medicina dos Afetos - Correspondéncia
entre Descartes e a Princesa Elisabeth da Boémia. Oeiras: Celta Editora, 2001.

DREYFUS, H.; RABINOW, P. Michel Foucault: Uma Trajetéria Filoséfica - Para Além do
Estruturalismo e da Hermenéutica. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1995.

303



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

FREITAS, L. R. T. A Importancia do Reconhecimento Social na Construg¢ao da Identidade
Sexual de Mulheres ndo Heterossexuais no Sul da Bahia. Cadernos Pagu, v. 64, p. 1-14,
2022. Acesso em 29/03/2023. Disponivel em:
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8670411/29581.

FOUCAULT, M. Direito de Morte e Poder sobre a Vida. In: Historia da Sexualidade 1 - A
Vontade de Saber (92 edi¢ao). Rio de Janeiro/Sao Paulo: Paz e Terra, 2019.

HEILBORN, M. L. Sobre Sexualidade, Género, Corpo e Juventude. In: Género,
Democracia e Sociedade Brasileira. Sao Paulo: Fundagao Carlos Chagas / Editora 34, 2002,
p. 403 - 417.

KONTIC, S. Z. Autoridade, Paixdo e a Igualdade dos Sexos em Poulain de la Barre.
Seiscentos, Rio de Janeiro, vol. 1, n. 1, 2021, p. 19 — 39. Acesso em 29/03/2023. Disponivel
em: https://revistas.ufrj.br/index.php/seiscentos/article/view/47928/25893.

LACERDA, T. M. Corpo e Politica: Uma Leitura sobre Elisabeth da Boémia. Revista
Ideacdo, n. 42, p. 141 — 154, jul/dez. 2020. Acesso em: 29/03/2023. Disponivel em:
http://periodicos.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/view/5455/4759.

MATTOS, E. I. O Discurso Feminista no Cartesianismo de Poulain de La Barre. Griot:
Revista de Filosofia, Amargosa — BA, v. 19, n. 3, p. 338 - 349, outubro, 2019. Acesso em
29/03/2023. Disponivel em:
https://www3.ufrb.edu.br/seer/index.php/griot/article/view/1304/782.

MCLAREN, M. A. Feminism, Foucault, and Embodied Subjectivity. Albany, Nova Iorque:
SUNY Press, 2007.

MISKOLCI, R. Teoria Queer: Um Aprendizado pelas Diferencas. Belo Horizonte:
Auténtica Editora / Ouro Preto: UFOP, 2012.

. Batalhas Morais: Politica Identitaria na Esfera Publica Técnico-midiatizada. Belo
Horizonte: Auténtica, 2021.

NYE, A. Descartes and Elisabeth. In: An Unconventional History of Western Philosophy:
Conversations between Men and Women Philosophers. WARREN, K. Maryland: Rowman
& Littlefield Publishers, 2009.

OSTROWIECKI, H. B. Ignorant and Intractable - Elisabeth in her Letters to Descartes.
Arts et Savoirs, n. 6, 2016, p. 1 - 13. Acesso em: 29/03/2023. Disponivel em:
http://journals.openedition.org/aes/736.

PELLEGRIN, M-F. Pensées du Corps et Différences des Sexes a I'Epoque Moderne.
Descartes, Cureau de la Chambre, Poulain de la Barre et Malebranche. Lyon: ENS
Editions, 2020a. Acesso em 29/03/2023. Disponivel em:
https://books.openedition.org/enseditions/15987.

304



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

. Women from Objects to Subjects of Science in Poulain de La Barre. In:
EBBERSMEYER, S.; PAGANINI, G (orgs.). Women in the History of Philosophy and
Sciences. Cham, Switzerland: Springer, 2020b, p. 177 - 191.

PELLEGRIN, M-F.; KOLESNIK-ANTOINE, D. (org.). Elisabeth de Bohéme face a
Descartes: deux philosophes? Paris: J. Vrin, 2014.

PLATAO. A Republica. Sao Paulo: Perspectiva, 2010.

POULAIN DE LA BARRE, F. Three Cartesian Feminist Treatises - Francois Poulain de la
Barre. The University of Chicago Press: Chicago, 2002.

. Da Igualdade entre os Dois Sexos, Discurso Fisico e Moral, onde Vemos a
Importancia de se Desfazer dos Preconceitos. In: Arqueofeminismo: Mulheres Fil6sofas e
Filé6sofos Feministas - Séculos XVII-XVIII. ROVERE, M (org.). n - 1 edigdes: Sao Paulo,
2019.

PRECIADO, P. B. Multidées Queer: Notas para uma Politica dos “Anormais”. Revista
Estudos Feministas, vol.19, n. 1, p. 11 - 20, Florianépolis, jan./abril de 2011. Acesso em
29/03/2023. Disponivel em:
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=5S0104-026X2011000100002.

RAGO, M. Antigos e Modernos: Cidadania e Poder Médico em Questao. In: Subjetividades
Antigas e Modernas. RAGO, M; FUNARLI, P. P. (orgs). Sao Paulo: Annablume, 2008, p. 15
- 28.

. Epistemologia Feminista, Género e Histéria. In: Pensamento Feminista Brasileiro:
Formacao e Contexto. HOLLANDA, H. B. (org.). Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019,
p- 371 - 387.

RAMOS, C. S. Igualdade dos Sexos em Poulain de la Barre. Ciclo de Conferéncias -
Quantas Filésofas? 25 de jan. de 2022. Acesso em 29/03/2023. Disponivel em:
https://www.youtube.com/watch?v=suMmwRVxB14&ab_channel=RedeBrasileiradeMulh
eresFil%C3%B 3sofas.

ROVERE, M. Apresentacio - Frangois Poulain de La Barre. In: POULAIN, F.
Arqueofeminismo: Mulheres Filosofas e Filésofos Feministas - Séculos XVII-XVIII.
ROVERE, M (org.). n - 1 edigdes: Sao Paulo, 2019, p. 49 -53.

SCHMALTZ, T. Princess Elisabeth of Bohemia on the Cartesian Mind: Interaction,
Happiness, Freedom. In: Feminist History of Philosophy: The Recovery and Evaluation of
Women’s Philosophical Thought. Cham, Switzerland: Springer, 2019, p. 156 - 173.

SHAPIRO, L. Princess Elizabeth and Descartes: The Union of Soul and Body and the
Practice of Philosophy. In: British Journal for the History of Philosophy, 7:3, 1999, p. 503
- 520. Acesso em: 29/03/2023. Disponivel em:
http://dx.doi.org/10.1080/09608789908571042.

305



N Revista de Estudantes de Filosofia
rf \‘ / da Universidade de Brasilia

. Descartes Passions of the Soul and the Union of Mind and Body. In: Archiv fiir
Geschichte der Philosophie. Berlim: v. 85, p. 211 - 248, 2003. Acesso em: 29/03/2023.
Disponivel em: https://www.degruyter.com/view/j/agph.2003.85.issue-
3/agph.2003.012/agph.2003.012.xml.

. Volume Editor’s Introduction (p. 1 - 51). In: ELISABETH, COUNTESS
PALATINE - Correspondence. English. Selections. The Correspondence between Princess
Elisabeth of Bohemia and René Descartes. Chicago: The University of Chicago Press, 2007,
p.-1-51.

. Princess Elisabeth of Bohemia as a Cartesian. In: ANTOINE-MAHUT, D.;
NADLER, S.; SCHMALTZ, T.M. (orgs.) The Oxford Handbook of Descartes and
Cartesianism. Nova York: Oxford University Press, 2019, p. 287 - 302.

SORJ, B. O Feminismo na Encruzilhada da Modernidade e Pés-modernidade. In:
Pensamento Feminista Brasileiro: Formagao e Contexto. HOLLANDA, H. B. (org.). Rio de
Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, p. 99 - 107.

WELCH, M. Introduction - On the Equality of the Two Sexes. In: POULLAIN, F. Three

Cartesian Feminist Treatises - Francois Poulain de la Barre. The University of Chicago
Press: Chicago, 2002, p. 3 - 48.

306


https://www.degruyter.com/view/j/agph.2003.85.issue-3/agph.2003.012/agph.2003.012.xml
https://www.degruyter.com/view/j/agph.2003.85.issue-3/agph.2003.012/agph.2003.012.xml

