
 

https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.48038 

 

 

 
 

VOZES ENTRE O 
RACIONALISMO 

CLÁSSICO E A TEORIA 
QUEER1 

 
VOICES BETWEEN CLASSICAL RATIONALISM AND QUEER 

THEORY 

 
Abel dos Santos Beserra2 

  

 
1 Artigo desenvolvido com o auxílio concedido pela Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo 

(FAPESP), bolsa de mestrado, processo nº 2020/03010-0. 
2 Mestrando em Filosofia pela Universidade São Paulo (USP). 
E-mail: abelbeserra@gmail.com.  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/5868367953950624. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4323-3982. 

https://doi.org/10.26512/pl.v12i26.48038
mailto:abelbeserra@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5868367953950624
https://orcid.org/0000-0003-4323-3982


 

278 

 

 

 

 

RESUMO: O presente artigo procura estabelecer um diálogo entre alguns desdobramentos do 

racionalismo clássico, historicamente negligenciados pelo cânone filosófico, e a teoria queer. Isso 

será realizado a partir da articulação do pensamento do século XVII de matriz cartesiana, por meio 

das propostas da princesa Elisabeth da Boêmia e de Poullain de La Barre, com a posição da teoria 

queer, por meio da argumentação de Foucault e de Butler. Nossa tese é a de que a posição de 

Elisabeth e Poullain fundamenta-se em argumentos próximos, embora não idênticos, aos da teoria 

queer. Visto que nos dois momentos analisados opera tanto uma atitude de rebeldia quanto um 

questionamento do conceito de corpo os quais permitem interrogar o estatuto do que é concebido 

sobre o feminino. Assim, buscamos reconhecer e legitimar pontos de vista marginalizados e 

invisibilizados pela leitura canônica, hegemônica, da história da filosofia. 

Palavras-chave: Feminismo. Corpo. Essencialismo. Teoria queer. Racionalismo. 

 

ABSTRACT: It is intended here to present a possible structure of time in the philosophy of Gilles 

Deleuze through his reading of the paradoxes of time in Henri Bergson and the pyramid of 

destinies by G.W. Leibniz. With this, the objective is a form derived from a double cone – referring 

to the past and the future – so that a univocal transcendental field of time is connected in the 

concept of Eternal Return, which Deleuze takes from Friedrich Nietzsche. In this aspect, the Eternal 

Return is inserted as a transcendental form for a structure of disjoint temporal series and distinct 

possible worlds. Taking the Eternal Return as an expression of the Univocal Being, we have here a 

conjugation of Nietzsche's Eternal Return of the Same with Deleuze's Difference. In this, we seek 

to make explicit the concept of Destiny from Deleuze's point of view, implying the insertion of a 

fifth paradox of time as the one reserved for a connection between past and future in the movement 

of return. 

Keywords: Feminism. Body. Essentialism. Queer theory. Rationalism. 

  



 

279 

 

INTRODUÇÃO 

 

O presente artigo procura estabelecer um diálogo entre o racionalismo clássico e a 

teoria queer, a partir da filosofia de matriz cartesiana e da filosofia contemporânea. Isso será 

realizado em duas etapas, inicialmente por meio dos argumentos de Michel Foucault, no 

primeiro volume da História da sexualidade 1 - a vontade de saber, e de Judith Butler, 

sobretudo em Problemas de gênero. E em um segundo momento a partir de pensadores e 

pensadoras que dialogam, direta ou indiretamente, com Descartes no século XVII, como é 

o caso da princesa Elisabeth da Boêmia, em sua correspondência, e Poullain de La Barre, 

autor de três tratados sobre questões que hoje chamamos de feministas. A tese central que 

buscamos desenvolver é a de que há pontos de continuidade (como a rebeldia e o papel do 

conceito de corpo) e de tensão ou ruptura (quanto a um sujeito universal e a conceitos 

essencialistas) entre estes dois períodos da história da filosofia.  

Cumpre enfatizar, como comenta Maria Luiza Heilborn, em Sobre sexualidade, gênero, 

corpo e juventude, que a categoria de corpo adquire grande relevância na 

contemporaneidade, dado que a “maneira de lidar com o embaralhamento dos signos de 

gênero, que se atrelam às mudanças ocorridas na modernidade tardia, permitiriam aos 

sujeitos estar em constante mutação. O corpo nesse cenário adquire, por motivações várias, 

um lugar central.” (HEILBORN, 2002, p. 407). Nessa perspectiva, existe um longo 

histórico de reflexões sobre o papel do corpo para o pensamento feminista, como também 

destaca Debra Bergoffen e Gail Weiss no prefácio de um número especial da revista Hypatia, 

chamado Ethics of Embodiment:  

 

Ao longo dos anos, estudos feministas desenvolveram uma análise 

multifacetada do que significa incorporar (ou deixar de incorporar) um 

determinado gênero, raça e classe social. Estes trabalhos examinaram o 

preço que pessoas e grupos pagam quando seus corpos são vistos como 

transgressores das normas sociais. Analisaram como as diferenças corporais 

das pessoas, incluindo diferenças de comportamento, estilos de vestir e 

maneiras de falar, as marcam para a opressão. Ao abordar essas questões, a 

filosofia feminista nos alertou para os significados éticos da corporeidade – 

para as maneiras como nossos corpos funcionam como base para a 

teorização ética, como sujeitos de demandas éticas e como os meios pelos 



 

280 

quais essas demandas são articuladas (BERGOFFEN; WEISS, 2011, p. 

453)
3
. 

 

Não temos a pretensão de esgotar essa temática ou de fazer um sumário, ainda que 

modesto, da trajetória do conceito de corpo para o pensamento feminista ou na história da 

filosofia. Nosso objetivo, como já apontado, é tão somente debater como a categoria de corpo 

permite estabelecer um diálogo entre as ideias de cunho feminista do passado, no caso, do 

racionalismo clássico, e do presente, com destaque para a teoria queer. Como tentaremos 

demonstrar, consideramos que mesmo no passado, como no período seiscentista, o corpo 

já apresentava um papel central e questionador do status quo. Dessa maneira, tentamos 

seguir o que Butler sugere, em Os atos performativos e a constituição do gênero: 

 

Sem dúvida, é necessário voltar a ler os textos da filosofia ocidental a partir 

dos diversos pontos de vista que foram excluídos, não só para revelar a 

perspectiva particular e o conjunto de interesses que informam essas 

descrições supostamente transparentes da realidade, mas também para 

oferecer descrições e prescrições alternativas; e, claro, reconhecer que a 

filosofia é uma prática cultural, criticando seus princípios a partir de locais 

culturais marginalizados (BUTLER, 2018a, p. 16). 

 

 

1 A POSIÇÃO DA TEORIA QUEER 

 

1.1 As contribuições de Foucault 

 

Começaremos pelas ideias de Foucault, no último capítulo do primeiro volume da 

História da sexualidade. Em primeiro lugar, Foucault (2019, p. 145 - 147) destaca que 

durante muito tempo uma das características principais do poder do soberano foi o direito 

de vida e de morte sobre seus súditos, mas que ao longo dos séculos XVII e XVIII, ao 

menos no ocidente, isso mudou e o poder passou a ser exercido sobre a geração da vida, 

 
3 Tradução nossa, original: Over the years, feminist scholars have developed a multifaceted analysis of what 

it means to embody (or to fail to embody) a given gender, race, and social class. They have examined the 
price people and groups pay when their bodies are seen as transgressing social norms. They have analyzed 
how people’s bodily differences, including differences in comportment, styles of dress, and ways of speaking, 

mark them for oppression. In addressing these issues, feminist philosophers have alerted us to the ethical 
meanings of embodiment — to the ways that our bodies function as grounds for ethical theorizing, as the 
subjects of ethical demands, and as the means by which these demands are articulated (BERGOFFEN; WEISS, 

2011, p. 453). 



 

281 

por meio de seu controle, produção e manipulação. Segundo Foucault (2019, p. 150) 

basicamente foram dois os vetores principais desta transformação: de um lado, no século 

XVII, a partir da concepção do corpo como máquina, tornou-se viável seu controle, 

adestramento e integração em um sistema de exploração de suas forças, com a produção 

de um corpo dócil e útil às forças disciplinares; de outro lado, já no século XVIII, por meio 

da concepção do corpo como espécie, lugar em que ocorrem os processos orgânicos, procurou-

se controlar e prever sua natalidade, além de suas supostas funções biológicas.  

Assim, se antes o poder se exercia a partir de uma dinâmica mórbida, com base na 

mortandade, cuja força punitiva consumava a soberania real, a partir do corpo-máquina e do 

corpo-organismo isso se converteu na administração e na fabricação da vida das populações. 

As tecnologias de poder passaram a agir na direção do melhor cálculo e meios para disciplinar 

e produzir os corpos, com o advento “de mecanismos contínuos, reguladores e corretivos. 

Já não se trata de pôr a morte em ação no campo da soberania, mas de distribuir os vivos 

em um domínio de valor e utilidade.” (FOUCAULT, 2019, p. 155 - 156).  

Nessa perspectiva, entende-se o porquê do sexo se delinear “como foco de disputa 

política. É que ele se encontra na articulação entre os dois eixos ao longo dos quais se 

desenvolveu toda a tecnologia política da vida. De um lado, faz parte das disciplinas do 

corpo (...). Do outro, o sexo pertence à regulação das populações.” (FOUCAULT, 2019, p. 

157). É preciso disciplinar, alocar e explorar a potência dos corpos, prever e controlar sua 

demografia. A biopolítica nascente opera nestes dois âmbitos e dá ensejo “a controles 

constantes, a ordenações espaciais de extrema meticulosidade, a exames médicos ou 

psicológicos infinitos (...); mas, também, dá margem a medidas maciças, a estimativas 

estatísticas, a intervenções que visam todo o corpo social.” (FOUCAULT, 2019, p. 157). 

Pois o sexo é, ao mesmo tempo a vida de um corpo individual e de toda uma espécie, logo, 

“servimo-nos dele como matriz das disciplinas e como princípio das regulações.” 

(FOUCAULT, 2019, p. 158). Vale observar que a análise da sexualidade enquanto 

dispositivo político não implica suprimir o corpo. Dado que Foucault (2019, p. 164 - 165) 

enfatiza que isso, pelo contrário, explicita o corpo, como suas supostas funções, fisiologia, 

entre outros aspectos, se articulam aos dispositivos de poder.  

Além disso, o filósofo ainda recusa a categoria de sexo como um tipo de princípio 

último a determinar a sexualidade, pois “é esta ideia do sexo em geral que não se pode 



 

282 

receber sem exame prévio. ‘O sexo’ seria, na realidade, o ponto de fixação que apoia as 

manifestações ‘da sexualidade’ ou, ao contrário, uma ideia complexa historicamente 

formada no seio do dispositivo de sexualidade?” (FOUCAULT, 2019, p. 165). Cabe 

salientar, que a posição do autor é a segunda, a de que o sexo refere-se a um conceito 

historicamente construído, ao invés de uma essência descoberta por um sujeito universal, a 

serviço de uma arquitetura de poder, porque: “De um modo geral, na junção entre o 

‘corpo’ e a ‘população’, o sexo tornou-se o alvo central de um poder que se organiza em 

torno da gestão da vida, mais do que da ameaça da morte.” (FOUCAULT, 2019, p. 159). 

Segundo Paul Rabinow e Hubert Dreyfus, em Michel Foucault: Uma trajetória filosófica, 

Foucault “contesta a noção de sexo amplamente aceita como uma essência subjacente, como 

uma pulsão arcaica, mostrando que esse conceito também surgiu num discurso histórico 

particular sobre a sexualidade.” (DREYFUS; RABINOW, 1995, p. 185). Logo, deu-se o 

nome de sexo a uma série de elementos sensoriais e fisiológicos. O objetivo desse processo, 

que ganhou impulso no século XIX, foi configurar um dispositivo de poder, no caso, o 

dispositivo da sexualidade (cf. FOUCAULT, 2019, p. 166). De acordo com Bila Sorj, em O 

feminismo na encruzilhada da modernidade e pós-modernidade, o trabalho de Foucault descreve 

um percurso que “transformou a sexualidade num objeto de investigação científica, de 

intervenção social e de controle administrativo.” (SORJ, 2019, p. 105).  

E Foucault (2019, p. 166 - 168) oferece exemplos deste dispositivo, desse processo, 

dos quais citaremos três: a histerização da mulher; a sexualidade da infância; e a psiquiatrização 

das perversões. No primeiro caso, buscou-se controlar os corpos das mulheres, como ao exigir 

que se dedicassem apenas para a reprodução ou ao atribuir-lhes uma posição de 

inferioridade. Nesse cenário, constrói-se a ideia de que a mulher é dependente do homem, 

seja por ser parcialmente incapaz, seja por ter a obrigação de servir à continuidade da raça 

humana. A educação, as instituições, a moral, os costumes, se encarregaram de normatizar 

a vida das mulheres. Já no segundo caso, Foucault afirma que cria-se, por um lado, a ideia 

de que o sexo estaria presente desde cedo, devido à anatomia da criança, mas também 

ausente, por outro lado, em virtude de sua estrutura fisiológica ainda estar em formação. 

Isso resulta em medidas pretensamente orientadas para o desenvolvimento saudável da 

criança. Por exemplo, como ao coibir, vigiar e punir a masturbação dos mais jovens. Tudo 

isso levou à normatização dos corpos e da vida desde a mais tenra idade. Em terceiro lugar, 



 

283 

por fim, a condenação das parafilias circunscreveu o sexo às suas supostas funções 

biológicas, à finalidade reprodutiva, com qualquer outra ação nesse campo sendo 

considerada um desvio passível de coerção, punição ou tratamento enquanto anormal. 

Dado que tais desvios seriam contrários ao dito verdadeiro fim do ato sexual: a concepção. O 

fetichismo surge, nesse sentido, como um modelo, por indiciar a atração por uma coisa que 

nada tem a ver com a procriação, que seria a real finalidade do sexo.  

Todos estes exemplos remetem à construção gradual de uma teoria geral do sexo, cujo 

fundamento é a unidade artificial do conceito de sexo, que permitiu reunir e organizar 

uma série de coisas que antes não estavam orientadas nessa direção: sensações, atitudes, 

costumes, prazeres, elementos fisiológicos, entre outros tópicos
4

. Cria-se, ainda, a ilusão de 

que o sexo e o poder seriam antagônicos, quando na verdade é o poder que produziria o 

sexo, por meio do dispositivo da sexualidade. Este último, enquanto uma tecnologia de poder, 

viabilizou o controle e a produção dos corpos, da vida. De acordo com Richard Miskolci, 

em Teoria queer: um aprendizado pelas diferenças, o termo dispositivo:  

 

(...) se refere ao conjunto de discursos e práticas sociais que criam uma 

problemática social, uma pauta para políticas governamentais, discussões 

teóricas e até mesmo embates morais. A sexualidade é um desses dispositivos 

históricos, e surgiu, aos poucos, a partir do século XVII, até adquirir os 

contornos presentes, que fazem com que as pessoas se compreendam a 

partir de sua sexualidade (MISKOLCI, 2012, p. 16). 

 

O sexo não é, portanto, um dado imutável da natureza, um destino ou uma 

condição, mas sim é algo socialmente engendrado. Conforme Margareth Rago, em Antigos 

e modernos: cidadania e poder médico em questão, a construção da medicina na modernidade 

estabelece “aquele que se envolve amorosa ou sexualmente pelo mesmo gênero como um 

ser anormal, um perverso sexual, um doente mental, segundo uma tipologia construída a 

partir das referências morais dos médicos, por sua vez, fortemente marcados pela moral 

cristã.” (RAGO, 2008, p. 20). Este é, dentre tantos outros, apenas mais um exemplo de 

 
4 Vale frisar que discutir o caráter não essencialista daquilo que seria supostamente natural emerge como um 
dos principais objetivos de Foucault em A história da sexualidade, como menciona Margaret McLaren, em 
Feminism, Foucault, and embodied subjectivity: “Parte da questão de Foucault em A história da sexualidade - 
volume 1 é que o que consideramos fatos biológicos ‘naturais’ são eles próprios o produto de entendimentos 
e interpretações culturais.” (MCLAREN, 2007, p. 123). Esta tradução é nossa, trecho original: “Part of 
Foucault's point in The History of Sexuality Volume One is that what we take to be ‘natural’ biological facts are 

themselves the product of cultural understandings and interpretations.” (MCLAREN, 2007, p. 123). 



 

284 

como o dispositivo da sexualidade vale-se de um discurso que controla os corpos, as 

experiências, por meio da normatização dos costumes, das sensações, daquilo que é 

aceitável, normal ou patológico. Ademais, consoante Foucault, o sexo remete ao “elemento 

mais especulativo, mais ideal e igualmente mais interior, num dispositivo de sexualidade 

que o poder organiza em suas captações dos corpos, de sua materialidade, de suas forças, 

suas energias, suas sensações, seus prazeres.” (FOUCAULT, 2019, p. 169). Logo, o sexo, 

sua produção pelo dispositivo da sexualidade, em si mesmo não contesta naturalmente o poder, 

mas sim o chancela e sustenta, dado que é um produto do próprio exercício do poder. 

Compete destacar, por fim, que Foucault sugere uma possibilidade de oposição a 

esse quadro: “Contra o dispositivo de sexualidade, o ponto de apoio do contra-ataque não 

deve ser o sexo-desejo, mas os corpos e os prazeres.” (FOUCAULT, 2019, p. 171). As 

sensações, os atos e as disposições orgânicas, que não estejam sob o regime sexual, 

organizados pelo que estipula o dispositivo da sexualidade, podem realizar novas e 

transformadoras experiências, que desafiam a hegemonia do sexo enquanto tecnologia de 

poder. Segundo Wendy Brown, em States of injury: power and freedom in late modernity, o 

controle dos corpos não acarreta sua completa determinação, pois: “Ao contrário, penso 

que para Foucault, na medida em que o poder sempre produz resistência, mesmo o sujeito 

disciplinar é perversamente capaz de resistência e, ao praticá-la, pratica a liberdade.” 

(BROWN, 1995, p. 63)
5

. Logo, as relações de poder que produzem o sexo não são um 

destino inflexível e Foucault sublinha a possibilidade tanto de conformidade quanto de 

resistência perante o dispositivo da sexualidade. Veremos agora, a partir das ideias de Butler, 

como isso impacta aquilo que é conhecido por teoria queer. 

 

1.2 As propostas de Butler 
 

A resistência à tecnologia de poder é algo que Butler exemplifica e aprofunda de modo 

bastante original, como veremos a partir de agora. Contudo, em primeiro lugar, cumpre 

especificar ao que exatamente se refere a supracitada teoria queer. Segundo comenta 

Preciado, em Multidões queer: notas para uma política dos “anormais”, as ideias queer ganham 

 
5 Tradução nossa. Original: “Rather, I think that for Foucault, insofar as power always produces resistance, 
even the disciplinary subject is perversely capable of resistance, and in practicing it, practices freedom.” 

(BROWN, 1995, p. 63). 



 

285 

força ao longo dos anos de 1980, pois nos debates do período a categoria de gênero emerge 

enquanto o “instrumento teórico fundamental para conceitualizar a construção social
6

, a 

fabricação histórica e cultural da diferença sexual, diante da reivindicação da ‘feminilidade’ 

como substrato natural, como forma de uma verdade ontológica.” (PRECIADO, 2011, p. 

13). Assim, a própria ideia de sexo passou a ser questionada e lida como um processo 

socialmente construído a partir de relações de conformidade e de resistência ao poder
7

. 

Ainda nas palavras de Preciado, nesse momento ocorre: 

 

(...) uma revisão crítica sobre o feminismo, operada pelas lésbicas e pelas 

pós-feministas americanas, apoiando-se sobre Foucault, Derrida e Deleuze. 

Reivindicando um movimento pós-feminista ou queer, Teresa de Lauretis, 

Donna Haraway, Judith Butler, Judith Halberstam (nos Estados Unidos), 

Marie-Hélène Bourcier (na França), mas também as lésbicas chicanas como 

Gloria Andalzua ou as feministas negras como Barbara Smith e Audre 

Lorde, atacarão a naturalização da noção de feminilidade que havia sido, 

inicialmente, a fonte de coesão do sujeito do feminismo (PRECIADO, 2011, 

p. 17). 

 

 Esse é o cenário múltiplo, daí o uso do termo multidões que dá nome ao artigo de 

Preciado, no qual surgem os estudos e práticas que foram chamados de queer. E cabe ainda 

destacar que o próprio Preciado também deveria constar neste rol de nomes. Nesse 

contexto, dentre tais propostas, discutiremos as ideias de Butler. Cumpre então 

verificarmos em que consiste a crítica butleriana da essência do sujeito no feminismo. Butler, 

em Problemas de gênero, indaga se esta essência feminina de fato existe ou se é algo excludente 

e normatizador, dependente do ocultamento de suas próprias determinações: “Em outras 

palavras, a insistência sobre a coerência e unidade da categoria das mulheres rejeitou 

efetivamente a multiplicidade das interseções culturais, sociais e políticas em que é 

construído o espectro concreto das ‘mulheres’.” (BUTLER, 2003, p. 34 - 35).  

 
6 Vale ressaltar que a noção de construção social da teoria queer não implica em algum tipo de determinismo 
social, e sim emerge enquanto um discurso, nos termos que procuramos anteriormente indicar, ao abordamos 
as ideias de Foucault sobre o tema, isto é, sobre a ideia de discurso. 
7 Consoante Margareth Rago, em Epistemologia feminista, gênero e história, por meio de argumentos 

semelhantes aos foucaultianos, parte dos estudos feministas mais recentes passam a tomar a categoria mulher 
não “como uma essência biológica pré-determinada, anterior à história, mas como uma identidade construída 
social e culturalmente no jogo das relações sociais e sexuais, pelas práticas disciplinadoras e pelos 

discursos/saberes instituintes.” (RAGO, 2019, p. 376). 



 

286 

Desta perspectiva emerge, entre outras, a seguinte pergunta para Butler: pode um 

sujeito, alguém do qual se predicam atributos, não ter uma das características definidoras 

de sua suposta identidade essencializada, no caso, não ser nem masculino nem feminino? Há 

duas respostas, em geral: ou este sujeito estaria atentando contra sua própria natureza ou 

essência; ou ele simplesmente não seria inteligível com sua ação sendo denominada de 

absurda, esvaziada de sentido, invisibilizada. Pois se espera que as pessoas correspondam à 

norma, às expectativas sobre seu sexo e gênero. E dessa maneira se suprime a chance de 

alguma manifestação para além do masculino e do feminino, consoante Butler: 

 

A noção de que pode haver uma “verdade” do sexo, como Foucault a 

denomina ironicamente, é produzida precisamente pelas práticas 

reguladoras que geram identidades coerentes por via de uma matriz de 

normas de gênero coerentes. A heterossexualização do desejo requer e 

institui a produção de oposições discriminadas e assimétricas entre 

“feminino” e “masculino”, em que estes são compreendidos como atributos 

expressivos de “macho” e de “fêmea”. A matriz cultural por intermédio da 

qual a identidade de gênero se torna inteligível exige que certos tipos de 

“identidade” não possam “existir” — isto é, aqueles em que o gênero não 

decorre do sexo e aqueles em que as práticas do desejo não “decorrem” nem 

do “sexo” nem do “gênero”. (BUTLER, 2003, p. 38 - 39). 

 

 Desse modo, qualquer alternativa que escape às práticas reguladoras da sexualidade 

converte-se em uma impossibilidade lógica e a binarização de gênero torna-se compulsória. 

Entretanto, isso ser construído é o que também viabiliza sua transformação. Logo, é viável 

desnaturalizar a imposição da heterossexualidade, das normas do binarismo de gênero e 

de sexo. São as relações de poder, nos termos foucaultianos, que modelam essa aparente 

necessidade de o desejo seguir o sexo e o gênero. O sexo, o gênero e o desejo não precisam se 

conformar ao conjunto de normas, à matriz cultural, dominante. É possível viver outros 

gêneros/sexos/desejos, posto que se for destruída “a prioridade de ‘homem’ e ‘mulher’ como 

substâncias permanentes, não será mais possível subordinar traços dissonantes do gênero 

como características secundárias ou acidentais de uma ontologia do gênero que permanece 

fundamentalmente intata.” (BUTLER, 2003, p. 47). A identidade entre gênero/sexo/desejo se 

fundamenta na ideia de uma substância idêntica a si mesma, permanente. E isso não passa de 

uma construção ficcional obtida por um arranjo de elementos atribuídos coercitivamente. 

Ademais, Butler indica o que considera caracterizar o gênero, este emerge na nossa 



 

287 

sociedade como “performativo no interior do discurso herdado da metafísica da substância 

— isto é, constituinte da identidade que supostamente é. Nessa direção, o gênero é sempre 

um feito, ainda que não seja obra de um sujeito tido como preexistente à obra.” (BUTLER, 

2003, p. 48). Como ainda sublinha Margaret McLaren, em Feminism, Foucault, and embodied 

subjectivity:  

 

A distinção sexo/gênero depende da distinção natureza/cultura. Em um 

movimento foucaultiano, Butler inverte a relação usual entre sexo e gênero. 

Ela argumenta que é por meio da performance de gênero que o sexo é 

atribuído aos corpos. Assim, o sexo e o corpo deixam de ser vistos como 

naturais (MCLAREN, 2007, p. 100)
8
. 

 

Contudo, afirmar que o gênero é construído não significa dizer que ele é meramente 

ilusório, pois isso supõe alguma outra coisa real ou autêntica, uma identidade substancial 

que deveria ser expressa pelo gênero (cf. BUTLER, 2003, p. 58). E de acordo com Butler, 

em Os atos performativos e a constituição do gênero: “Dizer que a realidade de gênero é 

performativa significa, de maneira muito simples, que ela só é real na medida em que é 

performada.” (BUTLER, 2018a, p. 12). De acordo com Lorena Rodrigues Tavares de 

Freitas, em A importância do reconhecimento social na construção da identidade sexual de mulheres 

não heterossexuais no sul da Bahia: “É por isso que não podemos subordinar a noção de gênero 

à de identidade (...), não há identidade de gênero por trás das expressões 

de  gênero:  a  identidade  é  performativamente  constituída pelas  próprias expressões 

tidas como seus resultados.” (FREITAS, 2022, p. 6). Assim, se o gênero é construído 

performativamente, não se pode sustentar um sexo ou gênero essenciais e que seriam de alguma 

maneira expressos: “o gênero de uma travesti é tão plenamente real quanto o de qualquer 

pessoa cuja performance atenda às expectativas sociais.” (BUTLER, 2018a, p. 12), por 

exemplo. 

 No entanto, sabemos que, ao contrário de uma pessoa heterossexual e cis-gênero 

(alguém cujo gênero atribuído ao nascer é o mesmo com o qual se identifica 

posteriormente), uma pessoa trans (alguém que não se identifica com o gênero atribuído 

 
8 Tradução nossa, original: “The sex/gender distinction relies on the nature/culture distinction. In a 
Foucauldian move, she inverts the usual relationship between sex and gender. She argues that it is through 
gender performance that sex is ascribed to bodies. Thus, sex and the body are no longer seen as natural.” 

(MCLAREN, 2007, p. 100). 



 

288 

no nascimento) irá sofrer severas sanções sociais, posto que: “Performar o gênero de modo 

inadequado desencadeia uma série de punições ao mesmo tempo óbvias e indiretas, e 

performá-lo bem proporciona uma sensação de garantia de que existe, afinal de contas, um 

essencialismo na identidade de gênero.” (BUTLER, 2018a, p. 13 - 14). Tal fato destaca o 

modo pelo qual as relações de poder procuram conformar e produzir os corpos, o sexo, os 

comportamentos, as ideias e os desejos. Em suma, esse cenário configura uma sequência de 

ilusões, tais como: a de que o gênero é necessário; a de que o sexo é natural; e a de que o 

desejo que não é hetero é desviante. 

Não obstante, o que significa definir o gênero como performativo? Segundo Butler: 

“O gênero não deve ser construído como uma identidade estável ou um locus de ação do 

qual decorrem vários atos; em vez disso, o gênero é uma identidade tenuemente constituída 

no tempo, instituído num espaço externo por meio de uma repetição estilizada de atos.” 

(BUTLER, 2003, p. 200). São ações que produzem o gênero, mas não somente de maneira 

privada, como algo individualizado ou voluntarista. Pois este agir apresenta aspectos 

temporais e coletivos que em nossa sociedade engendram uma “performance [que] é realizada 

com o objetivo estratégico de manter o gênero em sua estrutura binária — um objetivo que 

não pode ser atribuído a um sujeito, devendo, ao invés disso, ser compreendido como 

fundador e consolidador do sujeito.” (BUTLER, 2003, p. 200). Portanto, a tentativa de 

naturalizar e tornar necessária a ligação entre sexo e gênero não passa de uma estratégia de 

ocultamento de sua fabricação enquanto uma série de atos performativos estilizados cuja 

repetição pode criar a ilusão de que se trata da expressão da essência de um sujeito: 

 

O gênero é aquilo que se supõe, invariavelmente, sob coerção, diária e 

incessantemente, com angústia e prazer. Se esse ato contínuo, porém, é 

tomado como um fato natural ou linguístico, renuncia-se ao poder de 

ampliar o campo cultural corporal com performances subversivas de 

diversas classes (BUTLER, 2018a, p. 16). 

 

 Dessa maneira, conceber o gênero como um mero conjunto de significações que se 

justapõe ao corpo também é um equívoco que oculta seu próprio surgimento. Assim, o 

gênero não é correlato nem de uma natureza nem de um conjunto de sentidos fixos pela 

cultura, é viável transformá-lo, desviá-lo, fabricá-lo de maneiras novas. Conforme Richard 

Miskolci, em Batalhas morais: política identitária na esfera pública técnico-midiatizada: “O gênero 



 

289 

como resultado de regimes regulatórios equivale à resposta a interpelações mais ou menos 

obrigatórias - e por vezes violentas - que precisamos identificar e contra as quais podemos 

lutar politicamente.” (MISKOLCI, 2021, p. 100). Um exemplo disso é a drag cuja 

performance “brinca com a distinção entre a anatomia do performista e o gênero que está 

sendo performado. Mas estamos, na verdade, na presença de três dimensões contingentes 

da corporeidade significante: sexo anatômico, identidade de gênero e performance de 

gênero.” (BUTLER, 2003, p. 196). A drag explicita a estrutura imitativa do gênero, seu 

estatuto condicional, ao invés de necessário ou natural: “parte do prazer, da vertigem da 

performance, está no reconhecimento da contingência radical da relação entre sexo e gênero 

diante das configurações culturais de unidades causais que normalmente são supostas 

naturais e necessárias.” (BUTLER, 2003, p. 196). Outro exemplo é o uso de termos ditos 

heteroafetivos nas relações homoafetivas, pois esta repetição de padrões heterossexuais “em 

estruturas não heterossexuais salienta o status cabalmente construído do assim chamado 

heterossexual original. Assim, o gay é para o hetero não o que uma cópia é para o original, 

mas, em vez disso, o que uma cópia é para uma cópia.” (BUTLER, 2003, p. 57).  

Por conseguinte, a argumentação de Foucault e Butler permite pensar que o sexo e 

o gênero emergem de certas condições históricas e sociais, ao invés de serem o atributo 

essencial de um sujeito universal. Abre-se então uma vasta gama de possibilidades para a 

experimentação e a reinvenção de novos sexos, gêneros e desejos. Não há um télos 

definidor, uma norma compulsória, uma natureza essencial, um único sujeito universal. 

Cumpre então indagar se esta posição, ou alguma próxima, já não encontra lugar 

ou presença na história das ideias, embora sua enunciação, mesmo que tímida, possa ter 

sido esquecida ou reiteradamente silenciada pelo cânone filosófico. Nossa tese é a de que 

Poullain de La Barre e a correspondência de Descartes com a princesa Elisabeth da Boêmia 

podem ajudar a responder a esta questão, guardadas as devidas proporções e sem esquecer 

de marcantes diferenças entre os dois momentos históricos. Com esse objetivo, a seguir, 

nos voltamos às ideias do racionalismo clássico. 

 

 

 

 



 

290 

2 A POSIÇÃO DO RACIONALISMO CLÁSSICO 

 

2.1 Uma filósofa - Elisabeth da Boêmia 

 

Antes de nos aprofundarmos nas críticas que a princesa Elisabeth dirige a Descartes, 

cabe tematizar brevemente a concepção dominante de corpo como máquina no século XVII, 

que é duramente criticada por Foucault e tem em Descartes um de seus principais 

expoentes. E, além disso, também é preciso destacar o essencialismo censurado por Butler 

que igualmente se desenvolve no período seiscentista, em parte por meio de premissas 

cartesianas. Por exemplo, o dualismo substancial de Descartes pode ser sumariamente 

apresentado como no artigo 53 da parte I dos Princípios da filosofia: 

 

(...) a extensão em comprimento, largura e altura constitui a natureza da 

substância corporal, e o pensamento constitui a natureza da substância que 

pensa. Com efeito, tudo quanto pode ser atribuído ao corpo pressupõe a 

extensão e não passa de dependência do que é extenso. Igualmente, todas 

as propriedades que encontramos na coisa pensante são diferentes maneiras 

de pensar (DESCARTES, 2006, p. 46). 

 

 Dessa forma, as características do pensamento e da extensão são independentes entre 

si. Entretanto, Descartes (1973, p. 144), na Meditação VI, igualmente considera que as duas 

substâncias combinam-se na união da alma (res cogitans) e do corpo (res extensa), conforme 

constatado de fato na experiência cotidiana de cada um, embora por direito se tratem de 

duas substâncias inteiramente distintas. Vale sublinhar que esta conclusão não deixou de 

causar estranheza já entre os próprios contemporâneos de Descartes, afinal, como duas 

substâncias incomensuráveis podem se combinar? Pois o filósofo compreende o corpo como 

completamente distinto da alma, essencialmente. Por exemplo, o corpo é entendido apenas 

com base nos princípios de sua física mecanicista, como em O mundo (ou Tratado da luz) e O 

homem, em que o corpo humano é descrito como uma máquina (DESCARTES, 2009, p. 

297). 

Tais problemas conceituais, de um corpo regido por princípios mecanicistas, mas 

que mesmo assim interage com uma alma que é definida como sendo pensamento estrito, 

chamou a atenção de Elisabeth Simmern van Pallandt (1618–1680), mais conhecida como 

a princesa da Boêmia (cf. SHAPIRO, 2019, p. 287). Segundo Lisa Shapiro (2019, p. 288), 



 

291 

em Princess Elisabeth of Bohemia as a Cartesian, o pai de Elisabeth é Frederick V, eleitor 

palatino, e a mãe é Elizabeth Stuart, filha do rei James I da Inglaterra, com a família sendo 

obrigada a exilar-se na Holanda após perder sucessivas batalhas no território que 

administrava, a região da Boêmia, hoje parte da República Tcheca. Cabe assinalar que a 

troca de mensagens entre ela e Descartes, de 1643 a 1649, o influenciou decisivamente, 

como na redação do Tratado das paixões (cf. SHAPIRO, 1999, p. 503). Não é difícil entender, 

desse modo, por que Descartes dedica a ela os Princípios da filosofia e afirma que o maior 

presente que obteve foi “ser conhecido de Vossa Alteza e de lhe poder falar algumas vezes, 

o que me permitiu conhecer em Vós tais dons (qualidades tão raras e estimáveis) que, ao 

propô-las à posteridade como exemplo, penso assim prestar um serviço ao público.” 

(DESCARTES, 2006, p. 11). 

Segundo Shapiro, diante de tamanha admiração “é razoável pensar que Descartes 

via Elisabeth não apenas como uma patrona política, mas também como uma aliada 

filosófica, e assim pensar na princesa Elisabeth como uma cartesiana.” (SHAPIRO, 2019, p. 

287)
9

. Pois seria no mínimo bastante esquisito dedicar uma importante obra, os Princípios 

da filosofia, para alguém que possui qualidades tão raras e estimáveis e é para a posteridade um 

exemplo, se esta pessoa fosse considerada inferior. Mais do que isso, Elisabeth não era 

simplesmente algum tipo de musa intelectual a inspirar as ideias de Descartes. Ela foi 

também sua interlocutora privilegiada, com ideias próprias e questões que eram levadas a 

sério pelo filósofo. Conforme Shapiro também enfatiza, na introdução à edição em inglês 

das cartas trocadas entre ambos: “Suas discussões vão desde o que se tornou uma das 

questões mais centrais da filosofia contemporânea - o problema mente-corpo - a tópicos em 

filosofia natural, da física e geometria à medicina, bem como psicologia moral, ética e 

filosofia política.” (SHAPIRO, 2007, p. 21)
10

. Estes debates não eram, portanto, apenas um 

passatempo para a princesa, devido a uma vida tediosa ou frugal. E é espantoso que alguns 

hesitem em chamar mulheres como Elizabeth de filósofas, algo que jamais seria 

questionado caso se tratasse de um homem. 

 
9 Tradução nossa, original: “it is reasonable to think that Descartes saw Elisabeth not simply as a political 
patron but also as a philosophical ally, and so to think of Princess Elisabeth as a Cartesian.” (SHAPIRO, 2019, 

p. 287).  
10 Tradução nossa, original: “Their discussions range from what has become one of the most central issues in 
contemporary philosophy—the mind-body problem—to topics in natural philosophy from physics and geometry 

to medicine, as well as to moral psychology, ethics, and political philosophy.” (SHAPIRO, 2007, p. 21). 



 

292 

Talvez um dos motivos pelos quais esse apagamento ocorra se deva à falta de uma 

publicação, um texto, que tenha sido editado e circulado publicamente, como ressalta 

Shapiro, em Princess Elizabeth and Descartes: the union of soul and body and the practice of 

philosophy, “não há nada pronto em que ela ofereça um tratamento sistemático de sua 

posição filosófica: não podemos nos voltar para outras obras dela - não podemos nem 

mesmo nos voltar para outra correspondência - para esclarecer o que ela mesma pensa.” 

(SHAPIRO, 1999, p. 504)
11

. Se há um material relativamente escasso para estudar 

Elisabeth, uma nobre, o que dizer das mulheres comuns? É quase como se tivéssemos 

sempre que recorrer a fontes masculinas para saber sobre as mulheres. E elas são tomadas, 

assim, quase sempre como objetos de um discurso, ao invés de agentes de sua própria 

narrativa histórica. Shapiro, por sua vez, também descreve os prováveis motivos pelos quais 

Elisabeth nunca publicou, “talvez fosse aceitável que se correspondessem com os grandes 

intelectos (masculinos) de sua época, mas não que escrevessem por si mesmas.” (SHAPIRO, 

1999, p. 518)
12

. Esse parece ser mesmo o caso. Todavia, no que pese este fato, isso bastaria 

para tornar Elisabeth menos filósofa (cf. SHAPIRO, 1999, p. 518)? Consideramos que não, 

como discutiremos a seguir. 

Primeiramente, Schmaltz, em Princess Elisabeth of Bohemia on the Cartesian mind, 

chama a atenção para o equívoco de ver em Elisabeth somente uma boa comentadora de 

Descartes, posto que isso ignora sua relevância e “suas preocupações mais amplas refletidas 

na correspondência [entre ela e Descartes], como nas observações tanto sobre a deliberação 

racional ser o suficiente para nossa felicidade quanto sobre a liberdade de nossa vontade 

na determinação de [nossas próprias] condições.” (SCHMALTZ, 2019, p. 156)
13

. 

Concordamos com tais comentários, dado que Elisabeth apresenta ideias originais e não 

apenas é uma debatedora de Descartes. 

Um exemplo disso ocorre quando a princesa procura Descartes para refletir sobre 

sua infelicidade, não só para desabafar, mas também com o intuito de inquirir o filósofo 

 
11 Tradução nossa, original: “that there is nothing ready-to-hand in which she offers a systematic treatment 

of her philosophical position: we cannot turn to other works of hers - we cannot even turn to other 
correspondence - to get clear on what she herself thinks.” (SHAPIRO, 1999, p. 504). 
12 Tradução nossa, original: “perhaps it was acceptable for them to correspond with the great (male) intellects 

of their time and not to write anything of their own.” (SHAPIRO, 1999, p. 518). 
13 Tradução nossa, original: “the broader concerns reflected in her remarks in the correspondence concerning 
both the sufficiency of rational deliberation for our happiness and the freedom of our will from determining 

conditions.” (SCHMALTZ, 2019, p. 156). 



 

293 

acerca da ineficácia de suas proposições para orientar as pessoas no caminho de uma vida 

feliz. O diálogo epistolar que se segue impele Descartes a retornar ao tema da moral (cf. 

DESCARTES, 2001, p. 69), antes tematizado mais explicitamente apenas nas indicações da 

moral provisória do Discurso do método (DESCARTES, 1973, p. 49). A princesa, a filósofa, 

ressalta, nesse sentido, na missiva de 6 de agosto de 1645, que não sabe se é viável chegar 

à beatitude sem a convergência e a participação de elementos que independem tanto da 

vontade quanto do melhor uso da razão, princípios com base nos quais Descartes pensa o 

campo moral, pois, nas palavras dela: “há doenças que tiram completamente o poder de 

raciocinar e, por conseguinte, o de gozar duma satisfação razoável, e há outras que 

diminuem a força e impedem de seguir as máximas que o bom senso terá forjado.” 

(ELISABETH, 2001, p. 73). Desse modo, Elisabeth inclui o corpo no debate com Descartes, 

dado que há doenças que podem turvar o entendimento. Conforme Shapiro (2007, p. 41), 

isso desafia a posição cartesiana, pois esta parece não ter recursos conceituais, até então, 

para solucionar este impasse ao fundamentar uma ação ética única e exclusivamente no 

intelecto e na vontade. 

Ademais, a princesa também cita a situação concreta de seu sexo como motivo de 

infelicidade, como em carta de 24 de maio de 1645, “tenho o corpo imbuído duma grande 

parte das fraquezas do meu sexo que se ressente muito facilmente das aflições da alma e 

não tem a força para se reconciliar com ela.” (ELISABETH, 2001, p. 58). Conforme assinala 

Ostrowiecki, em Ignorant and intractable - Elisabeth in her letters to Descartes: “As ‘fraquezas do 

meu sexo’ se fundem aqui com outras causas para enfatizar a disparidade entre os 

movimentos do corpo e os da alma, impedindo assim o domínio de um pelo outro.” 

(OSTROWIECKI, 2016, p. 5)
14

. Elisabeth, portanto, ressalta que não é viável solucionar 

seus problemas sem considerar sua experiência cotidiana, algo que implica os costumes de 

seu tempo, sua posição social, seu corpo, logo, o fato de ser uma mulher nobre do século 

XVII. Por conseguinte, revela-se que não somente a filósofa questiona as teses cartesianas, 

mas também assume um ponto de vista próprio, ainda que não totalmente explícito ou 

publicamente formulado, a saber: não é possível à alma dominar completamente o corpo ao qual 

 
14 Tradução nossa, original: “The  ‘weaknesses of my sex’ merge here with other causes to emphasize the 
disparity between the movements of the body and those of the soul, thereby preventing the mastery of one 

by the other.” (OSTROWIECKI, 2016, p. 5). 



 

294 

está unida, pois a experiência vivida concretamente, algo que inclui o corpo, é irredutível ao 

entendimento ou à vontade da alma.  

Não obstante, neste ponto é preciso questionar se Descartes teria se engajado na 

troca de mensagens com Elisabeth se partilhasse da mesma ideia de sua interlocutora, ou 

seja, em resumo, a visão de que as mulheres estariam necessariamente submetidas às 

fraquezas de seu sexo. Pois, como sublinha Andrea Nye, em Descartes and Elisabeth, o filósofo 

sempre defendeu que intelectualmente “todos os humanos são iguais. Todo mundo tem 

uma mente, argumentou Descartes, embora nem todos estejam dispostos a usá-la. Nunca 

Descartes sugeriu o que tantos de seus contemporâneos presumiram: que as mulheres têm 

mentes inferiores.” (NYE, 2009, p. 183)
15

. Logo, um corolário do dualismo cartesiano seria 

a paridade, ao menos racional, entre homens e mulheres, posto que é a alma quem pensa 

(sendo definida por este atributo e seus modos) e não o corpo (que é somente regido por 

leis físicas, por ser extenso).  

Entretanto, as coisas não são tão imediatas assim. Uma vez que Descartes também 

precisou superar uma visão negativa das mulheres, comum em sua geração. Por exemplo, 

em um período anterior às suas ideias mais maduras, e depois quase completamente 

obliterado, ele chegou a supor uma superioridade masculina, mais especificamente no esboço 

do manuscrito intitulado La formation du fœtus, em que afirma que o feto masculino é tanto 

mais robusto, mais forte, quanto mais inteligente devido à posição física dele na barriga da 

mãe durante a gestação (AT
16

 XI, p. 516). Segundo a nota “c)” do editor das obras 

completas de Descartes em 1701 (AT XI, p. 515), o parágrafo em que o filósofo desenvolve 

essa teoria foi excluído das edições posteriores do texto. Como também comenta Pellegrin, 

em Pensées du corps et différences des sexes à l'époque moderne
17

, os “critérios notáveis de distinção 

entre mulheres e homens desaparecem muito rapidamente do corpus cartesiano após este 

 
15 Tradução nossa, original: “all humans are equal. Everyone has a mind, Descartes argued, although not 
everyone is willing to use it. Never did Descartes suggest what so many of his contemporaries assumed: that 

women have inferior minds.” (NYE, 2009, p. 183). 
16 A referência à edição das obras de Descartes por Adam e Tannery foi abreviada como segue: DESCARTES, 

R. Œuvre de Descartes - v. XI. ADAM, C.; TANNERY, P. (Ed). Paris: Léopold Cerf, 1901. - Abreviado por (AT) 
seguido do volume em algarismo romano e do respectivo número da página. 
17 A edição de: PELLEGRIN, M-P. Pensées du corps et différences des sexes à l'époque moderne. Descartes, 
Cureau de la Chambre, Poullain de la Barre et Malebranche. Lyon: ENS Éditions, 2020a - todas as citações a 
esta obra adotam como referência o número do respectivo capítulo, ou o nome do capítulo se necessário, com 
o número de página, pois se baseou em sua versão de livre acesso, on-line - disponível em: 

https://books.openedition.org/enseditions/15987 . 

https://books.openedition.org/enseditions/15987


 

295 

breve aparecimento.” (PELLEGRIN, 2020a, cap. I, p. 42)
18

. Provavelmente no avanço de 

seus estudos Descartes não pôde, com coerência, postular um dualismo substancial em que 

uma diferença física pudesse implicar em maior engenho, inteligência. E isso conduz à 

supressão das teses acerca de uma suposta superioridade física masculina como um 

elemento determinante. 

 Nesse quadro, a posição intelectual assumida por Descartes não poderia ser de 

superioridade frente a uma interlocutora mulher. Ele teria, e o fez, que tomar os 

argumentos de Elisabeth da mesma maneira que faria com os de qualquer outro 

interlocutor masculino ou filósofo. Consoante Ostrowiecki o “espaço de paridade, forjado 

na correspondência [entre Descartes e Elisabeth], é responsável pela qualidade e 

longevidade da troca.” (OSTROWIECKI, 2016, p. 2)
19

. Sem esse posicionamento 

igualitário simplesmente os argumentos expressos nesse diálogo não teriam acontecido.  

Compete ressaltar, apesar disso, que a igualdade cartesiana entre homens e mulheres, 

que foi radicalizada por Poullain de La Barre, como veremos daqui a pouco, se ancora em 

uma concepção essencialista de sujeito muito restrita. Pois tal como Butler critica, em Corpos em 

aliança e a política das ruas, as condições de reconhecimento de alguém no debate público, 

de sua legitimação social e da presença efetiva de seus corpos (com suas necessidades, 

desejos, inquietações), não são neutras e “muitas exclusões são feitas sem o conhecimento 

de que estão sendo feitas, uma vez que a exclusão é com frequência naturalizada, tomada 

como ‘o estado de coisas’, e não como um problema explícito.” (BUTLER, 2018b, p. 9). 

Com efeito, estabelecer a adesão a uma atitude racional enquanto condição de possibilidade 

para validar ou aceitar as ideias de alguém, algo caro à filosofia cartesiana, pode ser muito 

excludente.  

Não obstante, concordamos com Pellegrin sobre o quanto a filosofia de Descartes 

pôde ser revolucionária em sua época ao atribuir exclusivamente à manifestação de uma 

razão universal o poder de nos singularizar, pois trata-se de um “momento muito particular 

na história da filosofia, o de uma teoria antropológica que afirma a neutralidade do sexo 

(...). Baseia-se, indubitavelmente, na ampliação da razão, único lugar onde se 

 
18 Tradução nossa, original: “critères remarquables de distinction entre femmes et hommes disparaissent très 
vite du corpus cartésien après cette brève apparition.”  (PELLEGRIN, 2020a, cap. I, p. 42). 
19 Tradução nossa, original: “This space of parity, forged in the correspondence, accounts for the quality and 

the longevity of the exchange.” (OSTROWIECKI, 2016, p. 2). 



 

296 

experimentam diferenças legítimas entre os seres humanos
20

”. (PELLEGRIN, 2020a, 

Conclusion, p. 4)
21

. A presença de uma razão universal em Descartes, definidora da res 

cogitans, se por um lado é essencialista e exclui pessoas, nos termos de Butler, por outro lado, 

também ampliou a possibilidade de outras pessoas participarem da construção dos saberes. 

É um legado, em suma, ambíguo, mas bastante inovador em seu momento histórico.  

Além disso, infelizmente aprofundar as ideias de Elisabeth extrapola o escopo do 

presente artigo, mas o lugar ocupado por ela parece emblemático para ilustrar a história 

das mulheres na filosofia e no racionalismo clássico em particular: seja por ter levado 

Descartes a repensar o papel do corpo em seu sistema, o levando a escrever As paixões da 

alma, por exemplo; seja pela filósofa defender ideias próprias que apenas nas últimas 

décadas ganharam maior crédito
22

. Compete ainda frisar que as premissas cartesianas 

segundo as quais há uma mesma razão universal cujo exercício nos singulariza também 

foram fundamentais para tornar possíveis as propostas feministas de François Poullain de 

La Barre (1647 – 1723), como veremos agora. 

 

2.2 As ideias de Poullain de La Barre 
 

São três os tratados escritos por Poullain (2002, p. 3) que podem ser considerados 

feministas: Da igualdade entre os dois sexos (1673); Da educação das damas (1674); e Da excelência 

dos homens (1675). A sua ligação ao cartesianismo, no entanto, não implica em mera 

 
20 Pellegrin (2020a, Conclusion, p. 4) ainda considera que a premissa platônica de igualdade entre homens e 

mulheres, anterior a Descartes, esbarra na masculinização das mulheres. Por exemplo, uma das teses do Livro 
V da República é de que tanto mulheres quanto homens poderiam governar a pólis ou desempenhar as 
mesmas funções, desde que recebessem a mesma educação, como no seguinte trecho do diálogo: “- A 

educação que formará as mulheres na guarda não será diferente da que forma os homens, não é? Sobretudo 
se lhe incumbe cultivar naturezas idênticas/ - Ela não será diferente.” (PLATÃO, 2010, p. 190). Assim, a 
educação das mulheres deve ser igual à dos homens, mas não o contrário, isto é, o critério da boa educação 

aponta a masculina como a exemplar, mas não a feminina, como aquela a ser seguida por todas as pessoas 
na guarda da cidade, inclusive pelas mulheres. Por outro lado, equalizar os dois sexos em uma natureza 
idêntica, cujos traços definidores são os ditos masculinos, no caso de Platão, não pode ser uma exigência 

cartesiana, pois esta diferença para Descartes não é determinante, todas as pessoas apresentam um mesmo 
intelecto, exercitam a mesma razão universal e é seu uso que as diferencia ou singulariza. 
21 Tradução nossa, original: . “Ce moment si particulier de l’histoire de la philosophie, celui d’une théorie 
anthropologique affirmant une neutralité de sexe (…). Il repose incontestablement sur une magnification de 
la raison, seul lieu où s’éprouvent les différences légitimes entre les êtres humains.” (PELLEGRIN, 2020a, 

Conclusion, p. 4). 
22 Como dá exemplo tanto o colóquio Élisabeth de Bohême face à Descartes: deux philosophes? dedicado à 
sua contribuição (cf. PELLEGRIN; KOLESNIK-ANTOINE, 2014) quanto estudos recentes, como o de Tessa 

Lacerda em Corpo e política: uma leitura sobre Elisabeth da Boêmia (LACERDA, 2020). 



 

297 

repetição da filosofia cartesiana, como destaca Maxime Rovere, na apresentação da edição 

brasileira de Da igualdade entre os dois sexos: “o livro de Poullain marca a extensão, em todas 

as direções do racionalismo moderno.” (ROVERE, 2019, p. 52). Por sua vez, Marcelle 

Welch (2002, p. 4), na introdução da edição em inglês do mesmo texto, frisa que Poullain 

atribui aos costumes e às tradições os elementos a pré-determinar a subordinação da 

mulher na sociedade, ao invés disso ocorrer devido a um dado essencial ou de natureza, 

posto que o espírito não tem sexo e as diferenças viriam da educação (cf. POULLAIN, 2019, 

p. 105). 

Como vimos, Descartes já não endossa que as mulheres seriam essencialmente 

inferiores, mas é Poullain quem aprofunda aquilo que pode ser considerado apenas 

implícito em Descartes, que o julgamento mais comum sobre as mulheres é resultado de 

uma avaliação discriminatória e preconceituosa, por parte tanto de homens quanto das 

próprias mulheres. Compreende-se, assim, o motivo pelo qual um de seus tratados chama-

se Da igualdade entre os dois sexos, discurso físico e moral, onde vemos a importância de se desfazer 

dos preconceitos. Não se trata de mera retórica, nesse caso. O filósofo procura realizar um 

levantamento minucioso das ideias estereotipadas sobre as mulheres, as contrapondo ao 

que verifica empiricamente. Um exemplo disso é o preconceito que graça desde as pessoas 

mais simples até os chamados sábios e que está baseado apenas no interesse ou no hábito (cf. 

POULLAIN, 2019, p. 62) e é algo que afeta igualmente as próprias mulheres (cf. 

POULLAIN, 2019, p. 64). Uma das provas do engano desse julgamento é o fato de que:  

 

Não somente encontramos um grande número de mulheres que julgam tão 

bem as coisas como se houvéssemos dado a elas a melhor educação, sem 

terem nem os preconceitos nem as ideias confusas tão comuns aos sábios, 

mas também vemos muitas que têm tanto bom senso que falam sobre os 

objetos das mais belas ciências, como se sempre as tivessem estudado 

(POULLAIN, 2019, p. 79). 

 

Logo, ver a mulher como inferior não passa de preconceito, devido ao hábito ou à má 

vontade. Embora hoje os argumentos de Poullain possam ser encarados com alguma 

facilidade, seus pares, por outro lado, quase ignoraram as suas publicações: “A partir de 

uma revisão da circulação dos livros de Poullain neste período de sua vida, podemos ter 

uma noção do interesse limitado e um tanto confuso de seus contemporâneos por seu 



 

298 

trabalho.” (WELCH, 2002, p. 25)
23

. Provavelmente isso se deve ao preconceito relacionado 

às mulheres, como o próprio filósofo postulou. Poullain é lembrado, em grande medida, 

quando Beauvoir (1949) o cita no Segundo sexo, na epígrafe. Assim como no caso de 

Elisabeth, ele é um filósofo que precisa ser melhor estudado para ampliar o acesso ao que 

foi produzido ao longo da história da filosofia ocidental a respeito das mulheres. 

Nesse cenário, um bom exemplo do discurso feminista de Poullain é o pudor das 

mulheres, discutido em Da excelência dos homens - contra a igualdade dos sexos, título irônico 

cujo objetivo retórico é chamar a atenção das pessoas para a questão da opressão das 

mulheres. Consoante Poullain: “De minha parte, não vejo que a natureza deva ter negado 

a elas qualquer coisa que nos seja permitida, já que a natureza deu a elas o mesmo direito 

de fazer o que bem entenderem para o aperfeiçoamento de suas mentes e a preservação e 

facilidade de seus corpos.” (POULLAIN, 2002, p. 305)
24

. Homens e mulheres são iguais do 

ponto de vista da natureza, mais uma vez são os hábitos ou as más-intenções que estabelecem 

as desigualdades. Segundo Jacqueline Broad, em Early modern feminism and Cartesian 

Philosophy: “Uma vez que as diferenças entre homens e mulheres não residem em suas 

mentes e corpos, diz Poullain, as diferenças devem ser atribuídas a fatores causais externos, 

como educação, religião e outros efeitos ambientais.” (BROAD, 2017, p. 76)
25

. E, se é dessa 

forma, então do que se trata o pudor? Para Poullain, este “nada mais é do que o medo de 

ser acusado e desprezado pelos homens, dizendo ou fazendo na frente deles coisas que eles 

não decidem aprovar.”  (POULLAIN, 2002, p. 305)
26

. Portanto, é a expectativa de coerção, 

de punição, que gera essa configuração corporal, o rubor das faces, o pudor, que é 

erroneamente dito como característica feminina no século XVII.  

Esse ponto vai diretamente ao encontro de ideias foucaultianas e butlerianas, séculos 

mais tarde, sobre o modo como as relações de poder, a punição e a coerção, impõe o 

 
23 Tradução nossa, original: “From a review of the circulation of Poullain’s books in this period of his life, we 
can gain a sense of his contemporaries’ limited, and somewhat confused, interest in his work.” (WELCH, 2002, 

p. 25). 
24 Tradução nossa, original: “For my part, I cannot see that nature should have denied them anything allowed 

us, since she gave them the same right to do whatever they see fit for the perfecting of their minds and the 
preservation and ease of their bodies.” (POULLAIN, 2002, p. 305). 
25 Tradução nossa, original: “Since the differences between men and women do not lie in their minds and 

bodies, Poullain says, the differences must be attributed to outside causal factors, such as education, religion, 
and other environmental effects.” (BROAD, 2017, p. 76). 
26 Tradução nossa, original: “is nothing more than the fear of being blamed and scorned by men by saying or 

doing in front of them things that they do not choose to approve.” (POULLAIN, 2002, p. 305). 



 

299 

sexo/gênero/desejo, buscam conformar os corpos, fazendo com que: “Em um momento, 

coramos com certas coisas que fazemos alegremente em outro.” (POULLAIN, 2002, p. 

305)
27

. Logo, aquilo a levar o corpo a esta reação não é algo essencialmente feminino ou 

masculino, mas sim o contexto, a situação socialmente imposta e desigual entre homens e 

mulheres. 

O mesmo ocorre com a efeminação, pois: “Quando queremos zombar de um homem 

que tem pouca coragem, resolução e firmeza, o chamamos de efeminado, como se 

quiséssemos dizer que ele é tão frouxo e tão mole quanto uma mulher.” (POULLAIN, 2019, 

p. 142). Mas, pelo contrário, quando se quer elogiar uma mulher tem-se o costume de dizer 

que ela é como um homem (cf. POULLAIN. 2019, p. 142). Se observarmos a sociedade no 

século XXI, séculos depois de Poullain, veremos que muitas pessoas ainda hoje fazem 

precisamente o que ele relata. Isso demonstra a força dos seus argumentos, por um lado, 

mas, por outro lado, o tamanho da discriminação e da misoginia que ainda se enfrenta. 

Nessa direção, Poullain propõe que poderia ser o oposto, poderíamos, senão deveríamos, 

chamar, como um elogio, de mulher, os homens que apresentam as características comuns 

às mulheres, porém, não é isso o que acontece, pois esse uso no discurso não agrada ao 

interesse dos homens (cf. POULLAIN, 2019, p. 143). Por conseguinte, é o interesse dos 

homens e o seu uso habitual das palavras que não legitima e reconhece certas qualidades ou 

possibilidades positivas nas mulheres. 

Cumpre enfatizar que Poullain emprega literalmente o termo discurso, indicando 

que a misoginia se baseia em uma produção discursiva, ao invés de ser um dado de natureza 

ou essencial. Pois, conforme assinala Pellegrin sobre o assunto: “nada, constitutivamente, 

impede um homem de ser efeminado. A mente pode construir seu gênero, 

independentemente de seu sexo.” (PELLEGRIN, 2020a, cap. VIII, p. 55)
28

. Embora o 

marco conceitual de Poullain seja muito diferente daquele de Butler e de Foucault, para 

quem a própria ideia de sexo já é fruto das relações de poder na sociedade, é possível 

aproximar as ideias de Poullain daquelas defendidas pela teoria queer, apesar do risco de 

anacronismo dessa afirmação. Pois Poullain defende que as supostas características de 

 
27 Tradução nossa, original: “At one moment we blush at certain things which we do blithely in another.” 
(POULLAIN, 2002, p. 305). 
28 Tradução nossa, original: “rien, constitutivement, n’empêche un homme d’être efféminé. L’esprit peut 

construire son genre indépendamment de son sexe.” (PELLEGRIN, 2020a, cap. VIII, p. 55). 



 

300 

homens e de mulheres podem ser vividas por todas as pessoas, algo que não deve ser 

restrito pela natureza ou essência de seu sexo, e sim depende dos costumes e das intenções de 

homens e de mulheres. Cabe reforçar que ele não tinha os conceitos necessários para 

pensar além do binarismo de gênero/sexo. E, em pleno século XVII, cobrá-lo por isso seria 

anacrônico. Por fim, cumpre reforçar sua originalidade, como destaca Elizângela Inocêncio 

Mattos, em O discurso feminista no cartesianismo de Poulain de la Barre, a propósito de seu 

legado: 

 

Uma obra que, enfim, se propõe reformadora, ao tomar a questão da 

mulher como importante fundamento para pensarmos uma sociedade justa 

e igualitária. Ademais, seus discursos possibilitam refletir sobre as questões 

que repousam sobre homens e mulheres, a partir de um olhar, ou múltiplos, 

que favoreça, enfim, o ser, antes ao sexo. A resistência em superar o 

preconceito misógino, a partir de homens e mulheres que o reproduzem 

naturalmente, por meio das próprias ações e práticas discursivas, encontra 

em Poullain de La Barre a possibilidade do enfrentamento para, enfim, 

diluir sua força e reconhecer a igualdade entre os sexos (MATTOS, 2019, 

p. 348). 

 

 Poullain reconheceu e desdobrou pontos até então apenas implícitos nas teses 

cartesianas, ao mesmo tempo em que se afasta das ideias de Descartes. Como também 

assinala Pellegrin, em Women from objects to subjects of science in Poulain de La Barre, o filósofo 

adota “uma ciência diretamente prática, mesmo que isso signifique queimar os pacientes 

passos que garantiram a Descartes o autoconhecimento e então serviram como ponto de 

partida para o estabelecimento das primeiras deduções.” (PELLEGRIN, 2020b, p. 186)
29

. 

Um dos elementos a distanciar Poullain da filosofia cartesiana, como ocorre com Elisabeth, 

é o papel conferido à experiência factual em suas formulações, negando-se a fundamentar 

seus argumentos exclusivamente no exercício de uma razão universal, abstrata e ideal. 

Portanto, há pontos de continuidade e de deslocamento entre Descartes e Poullain, à 

semelhança do que vimos com Elisabeth. Vale observar, enfim, que há muito mais a ser 

comentado sobre Poullain, mas isso fugiria ao escopo deste artigo
30

. 

 
29 Tradução nossa, original: “a directly practical science, even if it means burning the patient steps which 

assured Descartes of self-knowledge and then served as a starting point for the establishment of the first 
deductions.” (PELLEGRIN, 2020b, p. 186). 
30 Alguns exemplos de outros estudos ou eventos recentes sobre o autor podem ser encontrados na análise 

de Sacha Kontic, em Autoridade, paixão e a igualdade dos sexos em Poulain de la Barre (KONTIC, 2021) ou 



 

301 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS – VOZES DE ONTEM E DE HOJE 

 

Ao seguirmos a indicação de Butler (2018a, p. 16) encontramos textos que foram em 

geral negligenciados pela leitura canônica da filosofia. Argumentos até recentemente 

invisíveis contam uma história da filosofia mais complexa, rebelde e plural, mas também 

menos organizada, unificada e linear. Por exemplo, Elisabeth e Poullain tiveram suas ideias 

silenciadas sob o pretexto de serem somente mais uma versão do cartesianismo do século 

XVII. A razão mais provável para isso é terem ido contra o status quo. Como revela tão bem 

o exemplo da efeminação não ser um elogio, de Poullain, que contesta tanto o preconceito 

contra as mulheres quanto a imposição diária de padrões de comportamento. Ou como nos 

mostra a ousadia de Elisabeth em ter ideias próprias que se recusaram a ser ignoradas e a 

levaram ao debate com Descartes, como a que afirma a importância do corpo para a melhor 

ação possível. Ambos, portanto, desafiaram as relações de poder, em termos foucaultianos, 

bem como a performatividade esperada para ela e ele, em termos butlerianos. 

 O quadro formado pelo breve cotejo das ideias da teoria queer com as do 

racionalismo clássico, por sua vez, ainda assinala que alguns argumentos de grande impacto 

no debate contemporâneo sobre as questões de gênero têm um longo percurso na história 

das ideias. Entendemos que as propostas de Poullain e de Elisabeth vão de encontro ao que 

defendem, por exemplo, Foucault e Butler. Sobretudo pela relevância do conceito de 

corpo, que é central tanto para Poullain e Elisabeth quanto para a teoria queer: o de um 

corpo que Foucault procura explicitar na relação com o dispositivo da sexualidade; corpo que 

Butler assinala que pode configurar sexo/gênero/desejo performativamente; corpo que Elisabeth 

contrapõe ao intelecto, à razão universal de um sujeito abstrato; e corpo que Poullain, por fim, 

destaca não ser um ponto de partida justificável para as opressões, socialmente construídas 

como preconceitos por meio do hábito ou da má-intenção. 

 Assim, se estivermos certos, uma hipótese para que a atitude rebelde (enquanto postura 

filosófica, ou, talvez, impostura filosófica) e o corpo (como categoria importante para combater 

as opressões) atravessem a história da filosofia desde o racionalismo clássico (no que refere-

se às questões contra-normativas ou de gênero) é estes dois elementos (a rebeldia e o corpo) 

 
na comunicação de Carmel Ramos no Ciclo de Conferências Quantas Filósofas - Igualdade dos sexos em 
Poullain de La Barre (RAMOS, 2022). 



 

302 

serem imprescindíveis para questionar a premissa de um sujeito universal e essencialmente 

dado, pressuposto este que serviu de lastro para justificar diversas opressões, como as de 

gênero. Pois, pelo menos desde o racionalismo clássico, estas são duas diretrizes 

fundamentais do pensamento ocidental que precisam ser devidamente consideradas, seja 

para serem aceitas, seja para serem refutadas, seja para serem reformuladas.  

Nesse sentido, ainda que Poullain e Elisabeth não tenham criticado explicitamente a 

ideia de um sujeito universal e de um essencialismo (e seria anacrônico lhes cobrar isso), ao 

contrário de Butler e de Foucault, é possível afirmar que tanto Poullain quanto Elisabeth 

encararam os limites das possibilidades abertas por meio da premissa de um sujeito universal e 

essencialmente dado do racionalismo clássico (no caso, em sua versão cartesiana) ao 

mobilizarem o conceito de corpo e terem a ousadia de sustentar um pensamento contra-

hegemônico, que contrariava a visão e os preconceitos de sua época sobre as mulheres. 

Por conseguinte, se nossa hipótese estiver correta, os conceitos e o resgaste histórico 

apresentados no presente artigo discutem caminhos potencialmente transformadores e que 

questionam as opressões de gênero, normativas, com base tanto em uma atitude rebelde 

quanto em alguma posição sobre a categoria de corpo. Aspectos que atravessam a filosofia 

ocidental, como vimos, pelo menos desde o racionalismo clássico até a teoria queer. Dessa 

maneira, em alguma medida, quem sabe, possamos afirmar que podemos encontrar um 

pensamento de resistência que foi obliterado pelo cânone filosófico, talvez esquecido ou pouco 

lido, mas que diante de um novo tempo encontra também uma nova voz. 

 

 

Recebido em: 10/04/2023 

Aceito em: 12/08/2023 

Publicado em: 30/12/2023 

 

 

  



 

303 

REFERÊNCIAS 

 

 

BEAUVOIR, S. O Segundo Sexo. Paris: Gallimard, 1949. 

 

BERGOFFEN, D.; WEISS, G. Embodying the Ethical — Editors’ Introduction (introdução 

ao número chamado Ethics of Embodiment). Hypatia, vol. 26, n. 3, jun.-set. de 2011, p. 

453 – 460. Acesso em 29/03/2023. Disponível em: 

https://www.cambridge.org/core/journals/hypatia/issue/470A47721A6549435065F70F2E3

35205. 

 

BROAD, J. Early Modern Feminism and Cartesian Philosophy. In: The Routledge 

Companion to Feminist Philosophy. GARRY, A.; KHADER, S. J.; STONE, A. Nova York e 

Londres: Routledge, 2017, p. 71 – 81. 

 

BROWN, W. States of Injury: Power and Freedom in Late Modernity. Princeton, New 

Jersey: Princeton University Press, 1995. 

 

BUTLER, J. Problemas de Gênero: Feminismo e Subversão da Identidade. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2003. 

 

______. Os Atos Performativos e a Constituição do Gênero: Um Ensaio sobre 

Fenomenologia e Teoria Feminista. Edições Chão da Feira - Cadernos de Leitura, n. 78, p. 

1 - 16, Belo Horizonte, junho de 2018a. 

 

______. Corpos em Aliança e a Política das Ruas: Notas para uma Teoria Performativa de 

Assembleia. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018b. 

 

DESCARTES, R. Œuvres de Descartes - v. XI. ADAM, C.; TANNERY, P. (Ed). Paris: 

Léopold Cerf, 1901. 

 

______. Discurso do Método; Meditações; As Paixões da Alma; Cartas. In: Os Pensadores 

Vol. XV. São Paulo: Abril Cultural, 1973. 

 

______. Princípios da Filosofia. Lisboa: Edições 70, 2006. 

 

______. O Mundo (ou Tratado da Luz) e o Homem. Campinas: Editora da Unicamp, 2009. 

 

DESCARTES, R.; ELISABETH DA BOÊMIA. Medicina dos Afetos - Correspondência 

entre Descartes e a Princesa Elisabeth da Boêmia. Oeiras: Celta Editora, 2001. 

 

DREYFUS, H.; RABINOW, P. Michel Foucault: Uma Trajetória Filosófica - Para Além do 

Estruturalismo e da Hermenêutica. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. 

 



 

304 

FREITAS, L. R. T. A Importância do Reconhecimento Social na Construção da Identidade 

Sexual de Mulheres não Heterossexuais no Sul da Bahia. Cadernos Pagu, v. 64, p. 1-14, 

2022. Acesso em 29/03/2023. Disponível em: 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8670411/29581. 

 

FOUCAULT, M. Direito de Morte e Poder sobre a Vida. In: História da Sexualidade 1 - A 

Vontade de Saber (9ª edição). Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2019. 

 

HEILBORN, M. L. Sobre Sexualidade, Gênero, Corpo e Juventude. In: Gênero, 

Democracia e Sociedade Brasileira. São Paulo: Fundação Carlos Chagas / Editora 34, 2002, 

p. 403 - 417. 

 

KONTIC, S. Z. Autoridade, Paixão e a Igualdade dos Sexos em Poulain de la Barre. 

Seiscentos, Rio de Janeiro, vol. 1, n. 1, 2021, p. 19 – 39. Acesso em 29/03/2023. Disponível 

em: https://revistas.ufrj.br/index.php/seiscentos/article/view/47928/25893. 

 

LACERDA, T. M. Corpo e Política: Uma Leitura sobre Elisabeth da Boêmia. Revista 

Ideação, n. 42, p. 141 – 154, jul./dez. 2020. Acesso em: 29/03/2023. Disponível em: 

http://periodicos.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/view/5455/4759. 

 

MATTOS, E. I. O Discurso Feminista no Cartesianismo de Poulain de La Barre. Griot: 

Revista de Filosofia, Amargosa – BA, v. 19, n. 3, p. 338 - 349, outubro, 2019. Acesso em 

29/03/2023. Disponível em: 

https://www3.ufrb.edu.br/seer/index.php/griot/article/view/1304/782. 

 

MCLAREN, M. A. Feminism, Foucault, and Embodied Subjectivity. Albany, Nova Iorque: 

SUNY Press, 2007. 

 

MISKOLCI, R. Teoria Queer: Um Aprendizado pelas Diferenças. Belo Horizonte: 

Autêntica Editora / Ouro Preto: UFOP, 2012. 

______. Batalhas Morais: Política Identitária na Esfera Pública Técnico-midiatizada. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2021. 

 

NYE, A. Descartes and Elisabeth. In: An Unconventional History of Western Philosophy: 

Conversations between Men and Women Philosophers. WARREN, K. Maryland: Rowman 

& Littlefield Publishers, 2009. 

 

OSTROWIECKI, H. B. Ignorant and Intractable - Elisabeth in her Letters to Descartes. 

Arts et Savoirs, n. 6, 2016, p. 1 - 13. Acesso em: 29/03/2023. Disponível em: 

http://journals.openedition.org/aes/736. 

 

PELLEGRIN, M-F. Pensées du Corps et Différences des Sexes à l'Époque Moderne. 

Descartes, Cureau de la Chambre, Poulain de la Barre et Malebranche. Lyon: ENS 

Éditions, 2020a. Acesso em 29/03/2023. Disponível em: 

https://books.openedition.org/enseditions/15987. 



 

305 

______. Women from Objects to Subjects of Science in Poulain de La Barre. In: 

EBBERSMEYER, S.; PAGANINI, G (orgs.). Women in the History of Philosophy and 

Sciences. Cham, Switzerland: Springer, 2020b, p. 177 - 191. 

 

PELLEGRIN, M-F.; KOLESNIK-ANTOINE, D. (org.). Élisabeth de Bohême face à 

Descartes: deux philosophes? Paris: J. Vrin, 2014. 

 

PLATÃO. A República. São Paulo: Perspectiva, 2010. 

 

POULAIN DE LA BARRE, F. Three Cartesian Feminist Treatises - François Poulain de la 

Barre. The University of Chicago Press: Chicago, 2002. 

 

______. Da Igualdade entre os Dois Sexos, Discurso Físico e Moral, onde Vemos a 

Importância de se Desfazer dos Preconceitos. In: Arqueofeminismo: Mulheres Filósofas e 

Filósofos Feministas - Séculos XVII-XVIII. ROVERE, M (org.). n - 1 edições: São Paulo, 

2019. 

 

PRECIADO, P. B. Multidões Queer: Notas para uma Política dos “Anormais”. Revista 

Estudos Feministas, vol.19, n. 1, p. 11 - 20, Florianópolis, jan./abril de 2011. Acesso em 

29/03/2023. Disponível em: 

https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-026X2011000100002. 

 

RAGO, M. Antigos e Modernos: Cidadania e Poder Médico em Questão. In: Subjetividades 

Antigas e Modernas. RAGO, M; FUNARI, P. P. (orgs). São Paulo: Annablume, 2008, p. 15 

- 28. 

______. Epistemologia Feminista, Gênero e História. In: Pensamento Feminista Brasileiro: 

Formação e Contexto. HOLLANDA, H. B. (org.). Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, 

p. 371 - 387. 

 

RAMOS, C. S. Igualdade dos Sexos em Poulain de la Barre. Ciclo de Conferências - 

Quantas Filósofas? 25 de jan. de 2022. Acesso em 29/03/2023. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=suMmwRVxB14&ab_channel=RedeBrasileiradeMulh

eresFil%C3%B3sofas. 

 

ROVERE, M. Apresentação - François Poulain de La Barre. In: POULAIN, F. 

Arqueofeminismo: Mulheres Filósofas e Filósofos Feministas - Séculos XVII-XVIII. 

ROVERE, M (org.). n - 1 edições: São Paulo, 2019, p. 49 -53. 

 

SCHMALTZ, T. Princess Elisabeth of Bohemia on the Cartesian Mind: Interaction, 

Happiness, Freedom. In: Feminist History of Philosophy: The Recovery and Evaluation of 

Women’s Philosophical Thought. Cham, Switzerland: Springer, 2019, p. 156 - 173. 

 

SHAPIRO, L. Princess Elizabeth and Descartes: The Union of Soul and Body and the 

Practice of Philosophy. In: British Journal for the History of Philosophy, 7:3, 1999, p. 503 

- 520. Acesso em: 29/03/2023. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.1080/09608789908571042. 



 

306 

______. Descartes Passions of the Soul and the Union of Mind and Body. In: Archiv für 

Geschichte der Philosophie. Berlim: v. 85, p. 211 - 248, 2003. Acesso em: 29/03/2023. 

Disponível em: https://www.degruyter.com/view/j/agph.2003.85.issue-

3/agph.2003.012/agph.2003.012.xml. 

 

______. Volume Editor’s Introduction (p. 1 - 51). In: ELISABETH, COUNTESS 

PALATINE - Correspondence. English. Selections. The Correspondence between Princess 

Elisabeth of Bohemia and René Descartes. Chicago: The University of Chicago Press, 2007, 

p. 1 - 51. 

 

______. Princess Elisabeth of Bohemia as a Cartesian. In: ANTOINE-MAHUT, D.; 

NADLER, S.; SCHMALTZ, T.M. (orgs.) The Oxford Handbook of Descartes and 

Cartesianism. Nova York: Oxford University Press, 2019, p. 287 - 302. 

 

SORJ, B. O Feminismo na Encruzilhada da Modernidade e Pós-modernidade. In: 

Pensamento Feminista Brasileiro: Formação e Contexto. HOLLANDA, H. B. (org.). Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2019, p. 99 - 107. 

 

WELCH, M. Introduction - On the Equality of the Two Sexes. In: POULLAIN, F. Three 

Cartesian Feminist Treatises - François Poulain de la Barre. The University of Chicago 

Press: Chicago, 2002, p. 3 - 48. 

https://www.degruyter.com/view/j/agph.2003.85.issue-3/agph.2003.012/agph.2003.012.xml
https://www.degruyter.com/view/j/agph.2003.85.issue-3/agph.2003.012/agph.2003.012.xml

