
 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

189 

ISSN: 2238-7692 

Artigo recebido em: 26/12/2022 

Artigo aprovado em: 27/03/2023 

Artigo publicado em: 26/06/2023 

 

MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

 

MORPHOGENESIS AND MORPHOLOGY IN THE ANTI-OEDIPUS 

 

MORPHOGENESE ET MORPHOLOGIE DANS L'ANTI-EDIPE 

 

 

Agnes de Oliveira Costa1 

(agnes.oliveira.costa1@gmail.com) 

 

Resumo: O presente artigo busca analisar como o problema da morfogênese e da morfologia atravessa 

o pensamento de Deleuze e Guattari, especialmente a partir da análise de O Anti-Édipo, recorrendo 

também à Mil Platôs quando necessário. Central para a argumentação será mostrar como o problema da 

morfogênese e da morfologia adquire uma extensão para além da biologia e das formas vivas, abarcando 

todo processo pelo qual uma matéria sem forma e função definida, que constitui um campo 

transcendental de experimentação, adquire uma forma e funcionamento determinado no interior de 

organizações específicas de diversos tipos: psicológicas, geológicas, biológicas, sociais etc. Por fim, 

buscarei mostrar como tal problema se apresenta na análise de Deleuze e Guattari sobre a formação e 

funcionamento do capitalismo, e o que ela implica do ponto de vista das relações entre realidades 

diferencialmente organizadas. 

 

Palavras-chave: Morfologia. Morfogênese. Capitalismo. Esquizofrenia. Matéria. 

 

Abstract: This article aims to examine how the issue of morphogenesis and morphology permeates the 

thoughts of Deleuze and Guattari, especially through the analysis of "Anti-Oedipus," with occasional 

references to "A Thousand Plateaus" as needed. Central to the argumentation is the demonstration of 

how the problem of morphogenesis and morphology extends beyond biology and living forms, 

encompassing the entire process through which formless and undefined matter, constituting a 

transcendental field of experimentation, acquires a specific form and function within specific 

organizational structures of various types: psychological, geological, biological, social, etc. Lastly, I 

will seek to illustrate how this problem manifests in Deleuze and Guattari's analysis of the formation 

and operation of capitalism, and the implications it has in terms of the relationships between 

differentially organized realities. 

 

Keywords: Morphology. Morphogenesis. Capitalism. Schizophrenia. Matter. 

 

Résumé : Cet article cherche à analyser comment le problème de la morphogenèse et de la morphologie 

traverse la pensée de Deleuze et Guattari, notamment à partir de l'analyse de l'Anti-Œdipe, recourant 

également aux Mille Plateaux lorsque nécessaire. Au centre de l'argumentation sera de montrer comment 

 
1 Mestra e Graduada em Filosofia pela Universidade de São Paulo. 

CV Lattes: http://lattes.cnpq.br/7993562538809116. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0051-9262. 

https://doi.org/10.26512/pl.v11i24.45816  

mailto:agnes.oliveira.costa1@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/7993562538809116
https://orcid.org/0000-0002-0051-9262
https://doi.org/10.26512/pl.v11i24.45816


 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

190 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

le problème de la morphogenèse et de la morphologie acquiert une extension au-delà de la biologie et 

des formes vivantes, englobant tout processus par lequel une matière sans forme et sans fonction définie, 

qui constitue un champ d'expérimentation transcendantal, acquiert une forme et des formes déterminé 

fonctionnant à l’intérieur d'organisations spécifiques de différents types: psychologiques, géologiques, 

biologiques, sociales etc. Enfin, j'essaierai de montrer comment ce problème apparaît dans l'analyse par 

Deleuze et Guattari de la formation et du fonctionnement du capitalisme, et ce qu'il implique du point 

de vue des relations entre réalités différentiellement organisées. 

 

Mots clés: Morphologie. Morphogenèse. Capitalisme. Schizophrénie. Matière. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

É difícil não ver nos escritos conjuntos de Gilles Deleuze e Félix Guattari, sobretudo na 

obra Capitalismo e Esquizofrenia, uma preocupação com problemas de ordem morfogenética, 

entendida como a análise das formações ou da criação de formas e funções estruturais, e 

morfológica, isto é, relativo ao estudo das formas e de seu funcionamento. De uma maneira 

mais direta, podemos observar a influência das questões morfogenéticas e morfológicas pelas 

referências aos trabalhos de contemporâneos à Deleuze e Guattari, como Raymond Ruyer, com 

La Genèse des formes vivantes e Néo-finalisme; de Gilbert Simondon, L’Individu et sa genèse 

physico-biologique; de François Jacob, La Logique du vivant: une histoire de l’hérédité; de 

Jacques Monod, Le Hasard et la nécessité; ou ainda de filósofos naturalistas como Geoffrey 

Saint-Hilaire e Georges Cuvier.2 Os trabalhos desses autores preocupados com o problema da 

formação e desenvolvimento dos organismos vivos e com o surgimento da diversidade das 

formas vivas não interessam, entretanto, de um ponto de vista restrito ao campo de investigação 

das formações orgânicas. Deleuze e Guattari, nesse sentido, articulam trabalhos no campo da 

biologia com trabalhos no campo da antropologia, da história, da psicanálise, da literatura, da 

linguística, dos estudos críticos sobre o sistema-mundo capitalista etc. 

Mas os filósofos franceses não são nem geólogos, nem biólogos, nem linguistas, 

etnólogos, arqueólogos ou psicanalistas, apesar da atuação militante de Guattari no campo 

clínico. Não se vê, assim, muito bem quais são suas especialidades. Se os autores articulam 

campos de saberes muito distintos, e nós o veremos, não é, ademais, com o interesse de 

descortinar um domínio objetivo comum a todos esses campos, biologizando, por exemplo, “a 

história humana”, nem antropologizando “a história natural”, nem submetendo as realidades 

 
2 Em O Anti-Édipo, ver DELEUZE; GUATTARI (2011b, p. 377 e 381). Em Mil Platôs ver sobretudo 

o platô 3, 10.000 a.C. – A Geologia da Moral (Quem a Terra pensa que é?) no qual os autores 

fazem de uma maneira mais detida uma análise sobre o que chamam de “estrato orgânico”, mais 

precisamente entre as páginas 72-95 (DELEUZE; GUATTARI, 2011). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

191 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

sociais e biológicas a um domínio mecanicista de elementos físico-químicos.3 Quer dizer, não 

se trata de apreender por meio desse transito em domínios de saberes muito distintos uma 

estrutura comum, objetiva ou subjetiva, que submeteria o funcionamento de realidades 

distintas: físico-químicas, orgânicas, técnicas, históricas e sociais, a uma mesma legislação. 

Trata-se de apreender o pertencimento de formas de realidade muito distintas do ponto de vista 

de suas formas de organização e funcionamento das relações materiais a uma só e mesma 

realidade material imanente responsável pela produção de formas e funções variáveis. Assim, 

trata-se de levar a um ponto de dispersão as teses mecanicistas e vitalistas que opõem máquina 

e organismo, mas também as distinções entre natureza e história, homem e natureza, remetendo 

a unidade estrutural da máquina, a unidade individual do organismo ou do ser vivo, a unidade 

psicológica de um indivíduo ou as formações sociais e sua estrutura de funcionamento, a um 

campo pré-individual, um campo material e histórico ainda não qualificado e sem função 

definida que é, entretanto, a matriz material e produtiva de todas as estruturas e funções. Sem 

esse campo material não estruturado, como seria possível explicar não só o surgimento das 

formas físico-químicas, das formas orgânicas e das formas sociais, mas também a relação entre 

elas e o devir que elas sofrem? Deleuze e Guattari partilham, assim, com Raymond Ruyer, a 

observação segundo a qual a dificuldade não reside na estrutura e seu funcionamento ou, ainda, 

no isomorfismo de uma estrutura em uma diversidade de indivíduos organizados que a 

atualizam, mas na passagem de uma ausência da estrutura a uma presença da estrutura. Quer 

dizer, não é possível explicar as formações das estruturas morfológicas e funcionais remetendo 

a elas mesmas, pressupondo já as formas e seu dinamismo como causas. Como diz Ruyer, não 

se pode explicar como o cachorro se forma, desde o ovo fecundado unicelular, da mesma 

maneira que se explica como o cachorro se põe a andar, com suas quatro patas e seu sistema 

nervoso.4 

 
3 “Não se trata de biologizar a história humana, nem de antropologizar a história natural, mas de 

mostrar a comum participação das máquinas sociais e das máquinas orgânicas nas máquinas 

desejantes” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 381). 
4 “Não pode haver isomorfismo entre uma forma e uma formação, mas somente entre forma e forma, 

ou entre formação e formação.” (RUYER, 1958, p. 8). É por esse isormofismo no nível morfogenético, 

i.e., da formação ou da criação, aliás, que Ruyer, de maneira semelhante à Deleuze e Guattari, poderá 

estender a análise da formação para domínios diferentes: a formação de moléculas, de organismos, de 

máquinas no interior de uma fábrica, da cultura e as variações que cada uma sofre. Ver, nesse sentido, 

a comparação que Ruyer faz do ponto de vista morfogenético entre a mudança na morfologia das aves 

e da morfologia dos aviões: “Um ciclo de funcionamento, uma homeostase orgânica passa de um 

estado simples a um estado mais complexo, ou, às vezes, como na neotenia, retorno a um estado 

simples para se complicar numa outra direção, mas sempre é o ciclo no seu conjunto que deve ser 

dado. As aves primitivas não tinham os mesmos procedimentos de voo que as aves atuais, nas quais, 

como J.B.S Haldane sublinhou, os feedbacks estabilizadores com propriocepção devem se mostrar 

para supri, no equilíbrio do voo, a longa calda íngreme dos pterossauros e da arqueopterix. Mas as 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

192 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

É no ponto de dispersão desses domínios heterogêneos num campo material imanente 

constituído de elementos informes, de graus de potência intensivos que podemos apreender 

como para os autores o problema da morfogênese e da morfologia, assim, adquire uma extensão 

que ultrapassa os limites da biologia e das formas vivas, na medida em que as formas e suas 

funções devem remeter àquilo que ainda não tem forma nem função determinada, que ignora 

as realidades específicas. Podemos dizer que, nesse sentido, tudo se torna questão de 

morfogênese e de morfologia, na medida em que o problema central comum aos diversos 

domínios é aquele sobre como a matéria adquire uma forma e um funcionamento, como os 

corpúsculos formam um organismo, como a Terra passa a ser organizada pelo seu povoamento 

por animais, plantas, moléculas físico-químicas e por populações humanas, e como essas 

populações estão em relação e em devir. David Lapoujade observa, assim, que  

 

a grande questão de Mil platôs é, portanto, a seguinte: como a terra se povoa? 

Quais são os modos de povoamento da terra? Como as populações físico-

químicas ocupam a terra, cuja geologia elas formam? Como as populações 

orgânicas vivem sobre essa terra? Como selecionam ai seus meios interno e 

externos, seus territórios? Quais são suas relações com as multiplicidades 

físico-químicas? E o que dizer das populações humanas? Como elas 

constituem povos, tribos, hordas, exércitos, Estados, cidades? (LAPOUJADE, 

2015, p. 191) 

 

O que, aliás, torna indissociável da morfogênese e da morfologia uma questão ética 

ligada a uma avaliação dos modos de vida como modos distintos de povoar a Terra. 

Mas até aqui tudo está muito confuso, sem sabermos ainda no que consiste de fato essa 

matéria informe e imanente. Procurarei abordar o problema da morfogênese e morfologia me 

focando no livro O Anti-Édipo, mas estendendo quando necessário ao Mil Platôs, indicando as 

diferenças que existem entre eles do ponto de vista do escopo das análises morfogenéticas e 

morfológicas.  

 

 

1 A CURETAGEM DO INCONSCIENTE: rumo a uma psiquiatria materialista 

 

O Anti-Édipo (1972) surge como uma obra cujo projeto é fornecer as bases para uma 

psiquiatria materialista. Para isso, era preciso submeter o inconsciente a uma verdadeira 

 
mudanças de morfologia orgânica são da mesma ordem que as mudanças técnicas: o avião de Blériot 

era diferente de um Super-Costellation, mas ele era um avião e voava” (RUYER, 1958, p. 48). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

193 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

“curetagem”, limpá-lo de Édipo, da ilusão do Eu, da castração, que perfazem a concepção 

representativa ou idealista pela qual o inconsciente foi compreendido hegemonicamente pela 

psicanálise. Édipo, seja imaginário, ligado às relações empíricas, ou como estrutura simbólica, 

é uma maneira de representar o inconsciente ou o desejo, reduzindo-o a uma verdadeira 

impotência do ponto de vista produtivo: o desejo expressaria sempre um certo teatro, uma certa 

estrutura familiar com suas funções a serem desempenhadas e investidas, e a partir da qual se 

tornaria possível interpretar o desejo, torná-lo inteligível a partir desse teatro familiar. No 

interior desse teatro, o desejo está sempre, além disso, centrado num Eu, isto é, o desejo diz 

respeito a uma realidade psicológica ordenada a partir de relações familiares triangulares pelas 

quais os fenômenos psicológicos são regulados no sentido de constituir um eu coerente e 

assentado sobre um sexo que determinaria normativamente as condutas, os pensamentos, as 

sensações, as escolhas de objetos etc. 

Submetido à representação, o desejo foi, assim, vinculado à falta ou à lei estrutural. Se 

inseriu de diversas maneiras na história do ocidente, remontando a Platão, uma insuficiência de 

ser no desejo, sendo o desejo sempre desejo de algo que falta e que representa o desejo, isto é, 

que representa o ser objetivo que falta ao desejo. Desse modo, ora se trata de dizer que o desejo 

é falta de um objeto externo real que se visa adquirir; ora que, sendo falta de objeto real, o 

característico do desejo é compensar sua falta de maneira fantasmática, “como se houvesse ‘um 

objeto sonhado atrás de cada objeto real’” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 42); e o desejo 

se torna, nesse nível fantasmático, caracterizado pela criação de representações de objetos reais 

que não podem ser apresentados de imediato para a satisfação libidinal (teoria do apoio); ora 

ainda o desejo é concebido como expressão de uma estrutura simbólica e sua lei, que distribui, 

assim, a falta entre os elementos da estrutura com funções exclusivas e em relações oposicionais 

que perfazem uma topologia estrutural: o eu, o pai, a mãe, a irmã e a proibição que funda os 

papéis e impedem que se confundam. O desejo, da perspectiva estruturalista, se torna desejo de 

uma totalidade destacada, de um Outro compreendido como uma lei estrutural que distribui a 

falta entre os elementos. “É o reino do Ou então na função diferenciadora da proibição do 

incesto: aí é mamãe que começa, aí é papai, e aí é você. Fique no seu lugar” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011b, p. 104).5 

 
5 Deleuze e Guattari repetem constantemente: não há formação dos papéis familiares sem a proibição. 

Ao mesmo tempo que essa proibição, que incide sobre o desejo, visa representa-lo, dizendo: é Édipo 

que você desejava. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

194 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

 Para a psicanálise o desejo é de partida, assim, concebido como possuindo uma certa 

estrutura que determina seu funcionamento, suas possibilidades de desejo – sejam normais ou 

patológicas, na forma de um Édipo positivo (heterossexual) ou negativo (homossexual ou 

perverso) – e que tem um desenvolvimento próprio que podemos grosseiramente resumir em 

fase pré-edipiana, que compreende as fases de autoerotismo oral e anal, onde o corpo e suas 

pulsões não foram ainda unificados e estão ligados aos objetos parciais ou fragmentados; fase 

edipiana, que se inicia na fase genital e com a ameaça da castração, em que ocorre a unificação 

das pulsões em torno do órgãos genitais e o desejo se torna desejo de pessoas globais (a mãe ou 

o pai); e fase da latência, que consiste na renúncia do objeto desejado e na internalização da lei 

ou da proibição como saída do complexo de Édipo. Nesse sentido, o desejo é concebido de 

maneira pré-formada edipianamente desde o início do processo ontogenético, que, por sua vez, 

recapitula, por herança hereditária, o desenvolvimento filogenético. Édipo se torna, assim, não 

só a forma de desenvolvimento do indivíduo e da sua subjetividade, mas também da espécie 

humana: o pai da horda primitiva e seu assassinato por seus filhos.6 Quer dizer, é como se o ser 

do desejo fosse dado pelo próprio Édipo como uma espécie de forma substancial ou como um 

princípio de razão suficiente que funda o inconsciente. 

Deleuze e Guattari, assim, observam que, mesmo quando a psicanálise fala de fases pré-

edipianas, caracterizadas por pulsões parciais não unificadas, ligadas às zonas erógenas 

fragmentadas (como a boca e o ânus) e aos objetos parciais (o seio e as fezes), é concebendo o 

caráter parcial das pulsões e dos objetos nas fases pré-edipianas de maneira negativa, como 

aquilo ao que falta uma totalidade, uma integração que está por vir a partir da constituição de 

um sujeito fixo e da escolha de um objeto global. Na verdade, esses investimentos parciais 

seriam já um esboço de uma totalidade, uma “precoce intuição da totalidade, assim como o eu 

aparece numa intuição de unidade que precede sua realização”, peças de um quebra cabeça. 

Naquilo a que chama pré-edipiano, a psicanálise, assim, “vê um período que deve ser 

ultrapassado no sentido de uma integração evolutiva”. De maneira que o desejo, mesmo antes 

de Édipo, já é concebido sob a luz de sua estrutura (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 103). 

É o caso, em Freud, a partir da sua segunda tópica, do narcisismo primário, característico 

da fase perversa polimórfica, no qual Eu e ID se confundem, momento em que não há ainda 

 
6 Sobre as fases e seu desenvolvimento no sentido de uma organização das pulsões em torno do genital 

e seu direcionamento para uma pessoa global, ver A organização genital infantil (1923), e sobre a 

simultaneidade do processo de organização genital e o complexo de Édipo, e sobre o Complexo de 

Édipo como processo ontogenético e herança filogenética, ver A dissolução do Complexo de Édipo 

(1924), em FREUD (2011).  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

195 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

distinção entre Eu e o mundo, em que não há ainda um Eu como organização coerente dos 

processos psíquicos. Contudo, nessa fase na qual investimento de objetos e identificação se 

confundem, se observa, por um lado, que o Eu já está lá, ainda que não diferenciado 

internamente entre instância consciente e inconsciente. Por outro, seu investimento dos objetos, 

ao mesmo tempo que sua identificação com eles, preparam, assim, já as escolhas de objetos 

independentes posteriormente (o seio prepara a escolha da mãe), e a constituição de uma 

identidade fixa a partir da identificação primária que incorpora os objetos externos e fortalece 

a unidade de um Eu ainda fraco como representante da realidade. Diferenciação que se explica, 

aliás, pelo dualismo dinâmico entre dois instintos (de morte e erótico), que coloca no seio do 

desejo o conflito edipiano indissolúvel entre o Eu e o investimento de objetos, o Eu, como 

realidade psíquica dada, e o mundo, reduzido à família e sua ameaça da castração. Em suma, a 

ambiguidade conflitiva do desejo, como aquela que se manifesta entre amor e ódio por uma 

mesma figura parental, tem um dinamismo que é intrínseco a forma edipiana do desejo e sua 

triangulação que se fecha sobre o Eu.7 Essa maneira de conceber uma fase pré-edipiana do 

desejo para melhor justificar a emergência e necessidade de Édipo, é não só presente em Freud, 

mas também em Lacan e Melaine Klein, sendo que esta última se serve da concepção de objetos 

parciais para “diluir Édipo, miniaturizá-lo, multiplica-lo, estendê-lo à infância” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011b, p. 65). 

De todo modo, a falta é grudada aos quatro cantos do inconsciente, e o inconsciente 

nada mais é que a expressão de uma forma, de uma estrutura, de um objeto que falta (real ou 

fantasmático) e que está frequentemente ligado às figuras parentais, ao jogo edipiano como 

causa transcendente do desejo. 

Assim, um primeiro gesto, que caracteriza as primeiras páginas de O Anti-Édipo, será 

desespecificar o desejo. Quer dizer, para compreender o desejo materialmente e de maneira 

produtiva, criativa e não somente representativa e impotente, é preciso dizer que “não há forma 

particular de existência que se poderia denominar realidade psíquica” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011b, p. 44). Ou seja, é preciso se situar num domínio genealógico ou 

morfogenético onde não vigora estrutura alguma. Isso porque, ao representar o desejo, fornecer-

lhe uma forma e um tipo de funcionamento determinado ligado ao Édipo e à castração, a 

psicanálise separa o desejo da realidade material e histórica, ou melhor, duplica a realidade: 

realidade psicológica e social, realidade interna (ligada não só à família, essa instância 

‘privada’, mas ao Eu e os jogos familiares internalizados) e externa. E vimos que 

 
7 Sobre isso ver sobretudo FREUD (2011, pp. 25-36). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

196 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

essa separação está pressuposta mesmo lá onde ela aparenta não existir. O que conduz a 

psicanálise, inevitavelmente, para uma concepção idealista do desejo e da sua relação com a 

história e o campo social, na medida em que, a partir da separação entre desejo e produção 

material e histórica, se  o vincula o desejo à uma forma transcendente de representação ligada 

à falta, à lei e ao significante, que assentam o desejo “sobre um mundo de representação 

mental”, o desejo se liga a um “EU absoluto”, fundado pela cisão e condenado a sua 

insuficiência de ser (DELEUZE, 2016, p. 85). 

Para efetivar tal separação, primeiro, foi preciso a psicanálise se opor à psicose, 

sobretudo à esquizofrenia, depreciá-la, e eleger a neurose como objeto por excelência de 

análise. Pois os psicóticos recusam a edipianização, seja imaginária, ligada às figuras empíricas 

familiares, seja simbólica, ligada às funções simbólicas, que são relativamente independentes 

das figuras empíricas variáveis que vem ocupá-las, encarná-las empiricamente: por exemplo, 

as relações de parentesco como relações simbólicas elementares do inconsciente. Os psicóticos, 

para a psicanálise, estando próximos do “isso”, do inconsciente antes de qualquer estruturação 

coerente, viveriam na noite em que todos os gatos são pardos, em que tudo é indiferente. Os 

esquizos seriam foracluídos, como diria Lacan, da estrutura e do seu funcionamento 

diferenciado. Daí a interpretação de Freud segundo a qual há uma perda de realidade, 

representada pelo Eu, na psicose:8 

 

Freud não gosta dos esquizofrênicos, não gosta da sua resistência à 

edipianização, e tende sobretudo a trata-los como bestas: diz que tomam as 

palavras por coisas, que são apáticos, narcísicos, desligados do real, incapazes 

de transferência, que eles se assemelham aos filósofos, “semelhança 

indesejável” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 40). 

 

Os psicóticos não se limitam a proferir papai-mamãe, eles cantam a potência da Terra, 

dos cosmos, dos animais, da história, deliram as raças, as classes sociais, se ligam, ao contrário 

do que diz a psicanálise, mais fortemente ao campo social e à exterioridade do real, daí seu 

perigo. Nas experiências esquizofrênicas não há dentro e fora, sujeito-objeto, mas toda uma 

exterioridade pré-individual, impessoal, como se o esquizo sentisse ser tocado “por toda a 

natureza”, como pertencentes a uma única e mesma “realidade essencial”, uma realidade de 

 
8 Freud distingue assim os conflitos característicos da neurose e da psicose: “a neurose seria o 

resultado de um conflito entre o Eu e o Id, enquanto a psicose seria o análogo desfecho de uma tal 

perturbação nas laços entre o Eu e o mundo exterior”. Sendo que, dentre as psicoses, a esquizofrenia 

tende “a resultar no embotamento afetivo, isto é, na perda de todo interesse no mundo exterior” 

(FREUD, 2011, p. 159 e p. 161). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

197 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

processo de produção: produção de cosmos, de deuses, produção celestial, histórico e social. 

Enfim, a experiência esquizofrênica manifesta o sexo não-humano, não antropomórfico como 

campo pré-individual de tudo que existe.9  E é justamente por isso que Deleuze e Guattari 

elegem a experiência esquizofrênica como processo produtivo universal: 

 

Na esquizofrenia é como no amor: não há especificidade alguma e nem 

entidade esquizofrênica; a esquizofrenia é o universo das máquinas desejantes 

produtoras e reprodutoras, a universal produção primária como “realidade 

essencial do homem e da natureza” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 16)  

 

O segundo procedimento da psicanálise, nesse sentido, consiste em apagar os conteúdos 

sócio-políticos enunciados por seus pacientes, conteúdos anedipianos, no sentido que não se 

referem a nenhum conflito familiar, mas se ligam ao campo social, reduzindo-os, de maneira 

forçosa, à estrutura familiar e sua interioridade, tão mais garantida quando é reduzida ao próprio 

Eu enquanto realidade psicológica específica, de modo que todo conflito, toda formação 

sintomatológica se torna familiar e, em última instância, restrita ao funcionamento do aparelho 

psíquico. Daí que a edipianização, segundo Deleuze e Guattari, é um procedimento de redução: 

de um conjunto de partida a um conjunto de chegada: 

 

O conjunto de partida é o campo social investido pela libido, que é um 

conjunto transfinito, o conjunto de chegada é um conjunto finito, o conjunto 

familiar. Se produz a operação de rebatimento, nem vista nem conhecida, o 

desejo é capturado na armadilha sob a forma: ‘É isso que você queria, meu 

garoto’. O papel da psicanálise é favorecer ou apoiar com seus próprios meios 

esse rebatimento, que certamente ela não inventou, mas para o qual ela 

encontrou novos meios. (CURSOS DE VINCENNES, 21/12/1971, tradução 

minha) 

 

Essa redução, argumentam os autores, vai do campo social para os quatro termos 

familiares que estabelecem a triangulação: pai-mãe-eu e a castração como causa formal. Que 

 
9 “Sexo não humano são as máquinas desejantes, os elementos maquínicos moleculares, seus 

agenciamentos e suas sínteses, sem os quais não haveria nem sexo humano especificado nos grandes 

conjuntos, nem sexualidade humana capaz de investir esses conjuntos” (DELEUZE; GUATTARI, 

2011, p. 388). Um exemplo recorrente dos autores é o da relação entre a vespa e a orquídea, no qual 

dois seres orgânicos de espécies distintas participam na reprodução um do outro, remetendo a uma 

heterogênese entre seres diferentes. O exemplo da relação da vespa e da orquídea nos permite ver esse 

ponto de dispersão do investimento do desejo, sem se restringir a uma concepção antropomórfica do 

sexo ou da sexualidade, e nem à polêmica organismo e mecanicismo, já que evidencia como um ser 

orgânico necessita de um outro de outra espécie para se reproduzir. De maneira semelhante, podemos 

pensar na relação de seres humanos com as plantas de modo que certas plantas, como a mandioca, em 

que algumas variedades perderam a capacidade de lançar sementes no solo e são dependentes de que 

seres humanos quebrem seus galhos e os plantem no solo. Sobre isso ver NEVES (2006. p. 33). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

198 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

depois se reduzem a três: pai-mãe-eu, Édipo entra em cena, a estrutura começa a operar, se 

efetivar. Depois se reduzem a dois: um dos termos terá que ser proibido, castrado: ora o pai, ora 

a mãe como objeto de desejo. Mas eis que dois termos ainda é muito, e é preciso reduzir tudo 

ao Eu, à instância psíquica e seu narcisismo. O Eu narcísico, assim, como dizem Deleuze e 

Guattari, não é o ponto de partida do desejo, mas o ponto de chegada, resultado de um processo 

de redução, que culmina mesmo na morte, ou na pulsão de morte. Vemos aqui que essa inversão 

não está distante do nosso problema sobre morfogênese e morfologia: não é a forma do Eu, 

constituída, por sua vez, pelas relações familiares, que explica a dinâmica do desejo, mas, ao 

contrário, é ela que deve ser explicada. A psicanálise toma o resultado como causa. 

Não se trata, portanto, de negar que exista complexo de Édipo e nem que a psicanálise 

o inventa, sendo sua papel o de reforçar o Édipo, de servir como uma territorialidade artificial 

que reforça a edipinização que, apesar de se fazer em família, não é feito pela família, mas 

“remete a forças um pouco subterrâneas”, que são “as forças da produção, da reprodução e da 

repressão sociais” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 164). Ao contrário, trata-se de dizer 

que Édipo não é a última palavra do inconsciente, e que, antes de explicar, é o próprio Édipo 

que deve ser explicado, ou seja, sua estrutura e funcionamento deve ser remetida a uma outra 

coisa: ao campo social capitalista, o qual tem um processo de formação histórico que não se 

explica por seu funcionamento após ter sido formado e que se relaciona com o desejo enquanto 

infraestrutura. 

 

 

2 O ANIMAL VÉRTEBRO-MAQUINADO 

 

Se o inconsciente investe todo um campo exterior, se o inconsciente investe as raças, as 

classes, as relações de produção e reprodução, delira a história e o cosmos, se não se reduz à 

forma de um Eu coerente e integrado, se não se reduz a desejar, consequentemente, pessoas 

globais (homem, mulher) como objeto de escolha do desejo, mas investe objetos parciais, é 

porque o desejo não se limita apenas à reproduzir uma estrutura morfológica e funcional, 

qualificada por relações familiares e restrita ao domínio psicológico, mas é produtor e produtor 

de realidade: “se o desejo produz, ele produz real. Se o desejo é produtor, ele só pode sê-lo na 

realidade, e de realidade” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 43).  

A concepção materialista do desejo como produção conduz, assim, a uma 

dispersão das distinções de realidades específicas do tipo dentro e fora, social e 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

199 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

natural, familiar e não familiar. Quer dizer, se é possível uma relação entre desejo e social, não 

o é por mecanismos psicológicos como projeção, identificação, analogia, sublimação, que estão 

ainda dentro do sistema representativo do desejo como produtor de fantasmas em oposição à 

realidade externa material.10A relação entre desejo e social é direta na medida em que desejo e 

social são uma só e mesma coisa, uma só e mesma realidade essencial. O desejo, assim, em 

oposição à concepção idealista que o concebe como causado por um princípio transcendente, 

que está ao mesmo tempo fora do desejo e que determina seu ser, aparece como “princípio 

imanente” ou causa material imanente que abarca toda a realidade e suas formas de organização. 

Evidentemente, a passagem do desejo às diversas formas de organização da realidade 

(biológica, social, físico-química etc) é algo que deve ser ainda explicado. 

O projeto de uma psiquiatria materialista, assentada numa concepção produtiva do 

desejo influenciada pela concepção marxiana de produção, precisa cumprir, portanto, duas 

exigências: a da univocidade da produção, isto é, tudo se diz produção do desejo; e a da 

imanência: tudo se produz no e pelo desejo como autoprodução de uma só e mesma realidade 

essencial histórico-natural. Assim, o desejo é conceitualizado como campo da imanência ou 

transcendental. Se compreendermos por campo transcendental aquilo que é condicionante da 

experiência, mas que não se separa daquilo que condiciona a partir da sua remissão a um Sujeito 

que determinaria a priori as condições de possibilidade da experiência e nem ao Objeto, como 

realidade objetiva dada e estruturada conforme relações de causalidade necessária. Como 

campo transcendental imanente, o desejo é um processo prático sem Sujeito e Objeto dado, que 

produz aquilo que condiciona na exata medida em que se autoproduz, isto é, em que produto e 

produção não se separam no interior de um processo prático e material de experimentação. 

Ao atacar a equivocidade das realidades, Deleuze e Guattari, como argumentamos, 

dissolvem o dualismo entre realidade psíquica e realidade natural ou social. Ambas são um só 

e mesmo processo de produção. Se há tão somente o desejo e o social, e nada mais, é na medida 

em que as formas sociais de produção são unicamente a própria produção desejante em 

condições determinadas. O que quer dizer aqui condições determinadas? Noção importante, na 

medida em que nos permite delimitar melhor o conceito de forma não só em O Anti-Édipo, mas 

também, apesar das diferenças, em Mil Platôs, e entender a passagem do desejo ao social. Toda 

formação “molar”, todas as formas qualificadas, que dão à matéria intensiva do desejo uma 

existência visível como uma armadura de aço (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 379), 

 
10 “Dizemos que o campo social é imediatamente percorrido pelo desejo, que é o seu produto 

historicamente determinado” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 46). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

200 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

desempenham o papel de objetidades totalizantes, unificantes, significantes, que fixam as 

organizações, as faltas e objetivos. Essas formas não pré-existem, entretanto, àquilo que elas 

unificam e organizam estruturalmente, mas devem ser produzidas. Assim, um socius, uma 

forma de organização social determinada, deve ser produzida, mesmo que sua forma apareça 

como divina, inengedrada, remetendo a si, de maneira fetichista, todas as forças produtivas da 

matéria do desejo. 

Na verdade, toda forma qualificada, todo organismo biológico ou social considerado 

como objeto global ou completo, ao ser produzido, ganha esse estatuto de inengendrado, como 

um pressuposto natural ou divino, que teria em si o direito de se exercer sobre a matéria, 

organizando sua produção, distribuição e consumo. Toda forma, assim, pressupõe uma “pressão 

seletiva”, uma seleção estatística responsável pela seleção de determinadas singularidades 

materiais que entraram nessa ou naquela forma. Uma forma qualificada, orgânica ou social, tem 

não só uma estrutura morfológica, uma certa forma topológica de distribuição de seus 

componentes, e uma dinâmica interna de funcionamento, mas deve exercer, num processo 

contínuo de estruturação, uma “pressão que esmaga, elimina ou regulariza as singularidades” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 454), isto é, impõe uma lei de grande conjunto. Em 

resumo, a forma é, portanto, uma maneira de organizar a produção, distribuição e consumo da 

matéria intensiva do desejo, implicando um certo funcionamento, uma função determinada, 

com certos objetivos, e que não se estabelece sem um processo seletivo de porções da matéria 

que entram nas mais variadas formas.  

Se há diferença entre a produção social e produção do desejo, essa diferença não é de 

natureza, pois num caso como no outro “são as mesmas máquinas em condições determinadas” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 379), mas de regime, isto é, dos modos de ligação das 

forças do desejo, de suas potências materiais, que só reconhecem diferenças de grau: maior ou 

menor intensidade, capacidade de estabelecer conexões.11 O desejo, por um lado, deixado por 

si mesmo, em sua imanência, tem uma lógica aleatória de produção, que está em constante 

 
11 Não cabe aqui desenvolver em detalhe a diferença de regime entre as formas organizadas e a 

produção desejante. Apenas indicamos que a matéria não formada e sem função fixa do desejo tem 

relações que são de a) conexão parcial e não global, isto é, não se referem a uma objetidade global, 

individuada e que estabelece funções específicas no interior dessa totalidade; b) de disjunção 

inclusiva, que distribui os elementos sem estabelecer uma posição fixa do tipo ou então; c) de 

conjunção plurívoca, que consiste propriamente em uma individuação que é uma experiência de perda 

da identidade pessoal como experiência do próprio real. Sendo as ligações estruturais o contrário: são 

conexão globais e específicas, formas de distribuição por disjunção exclusiva, e conjunção ou 

consumo do tipo segregativo ou bi-unívoco que produz sentimentos, percepções, condutas do tipo 

racista, nacionalista, fundamentalista etc. Ver DELEUZE; GUATTARI (2011b, pp. 150-152) sobre 

os Critérios imanentes da produção desejante. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

201 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

variação, diferenciação, percorrendo as diversas formas de organização, produzindo-as e 

permitindo – pelo pertencimento comum das máquinas orgânicas e sociais ao desejo – as 

comunicações entre essas formas distintas de organização. Quer dizer, no nível 

“submicroscópico das máquinas desejantes”, “se confundem funcionamento e formação, uso e 

montagem, produto e produção”; é o “domínio do acaso ou da inorganização real”, no qual vai 

vir se formar “grandes configurações que reproduzem necessariamente uma estrutura” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011b, pp. 380-381). Enquanto as formas, por outro lado, têm leis 

próprias de organização da matéria que determinam um funcionamento relativamente 

autonomizado, cristalizado, que deve ser reproduzido. As formas da matéria, nesse sentido, 

“não se formam da maneira como funcionam”, na medida em que, ao estabelecer condições 

determinadas, “separam sua própria produção do seu produto distinto”. Em resumo, toda forma 

é uma espécie de fetichismo, de um “movimento objetivo aparente”, já que ao serem produzidas 

se separam relativamente de seus elementos produtivos constituintes e, como numa inversão, 

impõe de maneira transcendente uma lógica de funcionamento distinta daquela imanente pela 

qual surgiram e que dá a ilusão de que o desejo seria de partida pertencente a uma forma 

psicológica, orgânica ou simbólica. Em resumo, o produto, um efeito, aparece como causa. 

Daí o esquema proposto pelos autores da passagem da produção desejante, sem qualidade 

e função determinada, para as formas gregárias: multiplicidade molecular – formas de 

gregarismo que exercem a seleção – conjuntos molares ou gregários decorrentes (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011b, p. 455).12Assim, as condições determinadas de uma produção social “são, 

pois, as formas de gregarismo como socius ou corpo pleno, formas sob as quais as formações 

moleculares constituem conjuntos molares” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 455). 

Vemos, assim, que o desejo é a causa imanente de toda realidade natural, social e 

histórica, o que explica o fato de o desejo investir domínios heterogêneos sem respeitar suas 

 
12 Há nessa concepção das formas qualificadas a partir de uma seleção estatística uma influência das 

análises de Raymond Ruyer, sobretudo em La genèse des formes viventes, na qual Ruyer mostra como 

a microfísica, a partir de uma acumulação estatística, conduz à biologia: “Os biólogos, malgrados o 

grande desejo que eles tem, não conseguem ligar as formas orgânicas às formações físicas ordinárias. 

Mas essa falha da física clássica é totalmente natural. A física clássica só se ocupa de fenômenos de 

massa. A microfísica, ao contrário, conduz naturalmente à biologia. A partir dos fenômenos 

individuais do átomo, se pode ir, com efeito, em duas direções. Sua acumulação estatística conduz às 

leis da física ordinária. Mas esses fenômenos individuais se complicam pelas interações sistemáticas, 

embora guardando sua individualidade no seio da molécula, depois da macromolécula, depois do 

vírus, depois o unicelular subornando a si os fenômenos de massa, chegando então ao organismo que, 

tão grande que seja, permanece, nesse sentido, microscópico”. A acumulação estatística não segue 

leis mecânicas prévias, mas parte de uma aleatoriedade que conduz a processos de formação de massa 

com suas leis, mas que estão sempre vinculados a um campo de matéria ainda não formada. Nesse 

sentido, o organismo surge de complicações num nível microscópico no qual mergulha para se 

produzir e reproduzir. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

202 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

distinções morfológicas. Nesse sentido, apesar da crítica dos autores se voltarem mais para a 

psicanálise e seu conceito de inconsciente, eles, entretanto, não deixam de criticar uma 

concepção naturalista do desejo, isto é, uma abordagem do desejo como mero fenômeno 

biológico ou físico-químico, como, por exemplo, um produto de um mecanismo neurológico.13 

Entre a concepção espiritualista de uma unidade individual que tem a forma de uma 

realidade psíquica e uma concepção naturalista, o comum é a concepção representativa – uma 

ligada ao Sujeito e a outra ao Objeto – que reduz o desejo à reprodução de uma mesma forma 

ou estrutura transcendente que, sendo dada, não variaria, ou sua variação seria apenas relativa. 

Assim, de maneira análoga à crítica que Marx faz na Ideologia Alemã a Feuerbach, dizendo 

que este, quando “é materialista, não leva em conta a história, e quando leva em consideração 

a história, ele não é materialista” (apud DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 38), Deleuze e 

Guattari operam sua crítica à psiquiatria, dizendo que esta ora cai num mecanicismo 

neurológico, ora, quanto à história, num espiritualismo antropológico, salvaguardando tanto um 

materialismo a-histórico, como uma história idealista (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 39).  

O desejo, enquanto produtor da realidade, produz a si mesmo, sem remeter a nada 

externo, a nenhuma estrutura morfológica e de funcionamento extrínseca e pré-existente 

segundo a qual o desejo deveria, em sua realização, corresponder. Desse ponto de vista, no qual 

não se trata nem de antropologização da natureza, nem de biologização da história humana, a 

polêmica entre a tese mecanicista e o vitalismo se encontra desfeita. O mecanicismo postula o 

corpo e a natureza como uma máquina, extraindo da máquina a imagem de uma estrutura 

funcional. Enquanto o vitalismo diferencia o organismo da máquina evocando um princípio 

vital pertencente a uma unidade orgânica individual, unidade que permitiria a um organismo se 

autocriar e se desenvolver. Contudo, o que a produção desejante evidencia é o fato de tanto a 

máquina quanto o organismo pertencerem a um mesmo processo de produção do real. Assim, 

os autores d’O Anti-Édipo dirão que “neste ponto de dispersão das duas teses, é indiferente 

dizer que as máquinas são órgãos, ou que os órgãos são máquinas. As duas definições se 

equivalem: afirmar o homem como ‘animal vértebro maquinado’ ou como ‘parasita afídio das 

máquinas’” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 376). 

 
13 Podemos pensar aqui num contemporâneo de Freud, o Binet-Sanglé, que em sua Théorie 

Pshysiologique de l’Hystérie (1901) busca explicar a histeria a partir de fenômenos físico-químicos 

que causam uma regressão no sistema nervoso do histérico, desfazendo a conexão entre os neurônios 

e aproximando seu estado nervoso ao de seres como a ameba, isto é, conduzindo o indivíduo a estado 

primitivos de desenvolvimento. Assim, o cérebro do histérico “não é mais uma nação fortemente 

organizada, mas um grupamento de pequenos estados independentes”. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

203 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

Do que é constituído o inconsciente? Não de órgãos, nem de máquinas, mas de 

máquinas-órgãos como elementos materiais anorgânicos, peças que são intensidades, graus de 

potência, capacidade de afetar e ser afetado, de compor relações de maneira aleatória a partir 

de acoplamentos e desacoplamentos, ligações sem determinações estruturais prévias e, por isso, 

mesmo relações produtivas responsáveis pela criação das formas molares orgânicas e sociais a 

partir de uma autoprodução do inconsciente marcada pela contingência. Se do ponto de vista 

do desejo há um trânsito entre a história e a natureza, se há Homo Natura, mas também Homo 

Historia (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 15) é justamente pelo fato de as máquinas 

desejantes serem os elementos materiais que, pertencendo a uma mesma matéria intensa em 

autoprodução, ou a um fluxo material contínuo, participam das diversas formações molares e 

das suas reproduções.14 Desse modo, as máquinas-órgãos ou máquinas-desejantes, que são 

sempre máquinas de máquinas, potências que só existem em relação e variação contínuas, sem 

forma e função definidas, são reais e estão produzindo o tempo todo a matéria, são as 

trabalhadoras imanentes da matéria, as micromoléculas de uma molécula gigante da qual elas 

não se separam (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 433).15 Essas máquinas 

 
14 “O que define precisamente as máquinas desejantes é o seu poder de conexão ao infinito e m todos 

os sentidos em todas as direções. É mesmo por isso que elas são máquinas que atravessam e dominam 

várias estruturas ao mesmo tempo.” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 514). 
15Há um recurso constante dos autores à embriologia. Assim, eles falam de um “ovo esquizofrênico” 

que seria como o “ovo biológico”. A embriologia mostraria como o ovo embrionário não é estruturado 

por uma forma que determinaria mecanicamente o desenvolvimento do organismo e de seus órgãos. 

O ovo é apenas um esboço de armação ainda não determinada completamente. Nesse sentido, um ovo 

é constituído de matérias que estão variando e que possuem tanto poder formativo quanto os indutores 

químicos ou as áreas de presunção, isto é, áreas em que, por analogia com seres da mesma espécie, os 

biólogos acreditam que irão vir a formar determinados órgãos, como se já existisse uma estrutura 

morfológica organizativa que determinaria o que cada componente celular do embrião viria a dar 

segundo os lugares que ocupam. Segundo a concepção de uma biologia ortodoxa, por exemplo, 

haveria um indutor químico que organizaria o desenvolvimento do embrião e a formação dos órgãos 

a partir de certas regiões. Ruyer, mostra, ao contrário, ao analisar a formação do ovo de um anfioxo, 

como as células, no momento da glasturação, se deslocam experimentalmente, podendo dar um órgão 

diferente (sistema nervoso, digestivo etc.) daquele dariam se deixadas num mesmo lugar. As células, 

assim, são intensidades não formadas, com poder de gerar formas distintas. Ou ainda, um outro 

exemplo citado por Ruyer, os experimentos em embriogênese de Hans Driesch, aluno de Ernst 

Haeckel. Driesch ao dividir o embrião de um ouriço-do-mar, após a primeira divisão celular. observou 

que cada parte resultante da divisão desenvolve um embrião inteiro normalmente. Ou ainda 

experimentos de enxertos, pelo qual células extraídas de uma área de esboço de um órgão e 

implantadas em um outro organismo vem a dar um outro órgão que não aquele que daria em sua 

origem. São exemplos que indicariam como o ovo é antes uma matéria intensa de individuação, sem 

forma ainda definida ou estrutura topológica extensiva, que determinaria previamente a diferenciação 

do organismo. Quer dizer, a diferenciação do ovo em órgãos com funções definidas se dá a partir de 

uma multiplicidade de matérias intensivas que não tem elas mesmas formas e funções intrínsecas. Os 

experimentos em embriogênese indicariam aquilo que Ruyer chama de uma antecipação infinitesimal 

da função sobre a estrutura, isto é, a atividade formativa, se confundindo com o próprio funcionamento 

num nível mais primitivo, mostraria com as estruturas morfológicas com seu funcionamento 

diferenciado seriam um resultado desse processo criativo, marcado por experimentações e 

improvisações num nível ainda molecular. Sobre isso, ver RUYER (1958, p. 16, p. 22 e p. 30). Se 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

204 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

 

não estão na nossa cabeça, na nossa imaginação, elas estão nas próprias 

máquinas sociais e técnicas. Nossa relação com as máquinas não é relação de 

invenção nem de imitação, não somos pais cerebrais e nem filhos 

disciplinados da máquina. É uma relação de povoamento: nós povoamos as 

máquinas sociais técnicas de máquinas desejantes, e não podemos fazer de 

outra maneira (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 524)  

 

 

3 ENTRE A MICRO E MACRO HISTÓRIA 

 

Dizemos que para Deleuze e Guattari, do ponto de vista do ciclo de autoprodução do 

desejo, há uma “unidade da história e da Natureza, do Homo natura e do Homo historia” 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 364). Não havendo de um lado o desejo e de outro o social, 

o indivíduo e a sociedade, ou a natureza e a história, o desejo está em contato direto e imediato 

com os nomes da história, mais do que com o nome do pai, como queria Lacan. Mostramos, 

além disso, que se há diferença entre o desejo e o social não se trata mais de dualismo, mas de 

uma diferença entre dois estados da matéria, de dois regimes de produção. O desejo é sempre 

questão de coletividade, mas é preciso avaliar os tipos de coletividade que se produzem sobre 

o desejo. E vimos que as coletividades se repartiam basicamente entre coletividades molares e 

moleculares. 

Essa distinção entre molar e molecular, desenvolvidas a partir de uma análise 

materialista e histórica sobre o desejo, conduz a uma elaboração da História que busca dar conta 

da sua dupla face molar e molecular. Quer dizer, por um lado, é preciso dar conta da História a 

partir da análise das estruturas sociais, ou dos “corpos plenos” sociais. Como argumentam os 

 
Deleuze e Guattari aproximam o inconsciente do ovo embrionário é, contudo, indo além de seus 

limites. O primeiro limite estaria relacionado à presença na embriologia de uma concepção 

evolucionista, na qual o ovo seria visto como um estágio primitivo de desenvolvimento das formas 

orgânicas, atestando a existência filogenética de um ser primordial pouco diferenciado 

morfologicamente e funcionalmente, pelo qual, além disso, cada ser orgânico das mais variadas 

espécies passariam em sua embriogênese em direção a um estágio superior caracterizado por uma 

maior diferenciação morfológica e funcional. O segundo, decorre do fato de que o ovo biológico já é 

um modo de submissão da matéria intensa a uma forma orgânica. O ovo anorgânico como matéria 

intensa não formada e sem função qualificada (ora chamado Corpo Sem Órgãos, ora Terra, ora Plano 

de Consistência), ao contrário, é, por um lado, conceitualizado por Deleuze e Guattari como um fator 

atual, uma matéria que coexiste com as próprias estruturas e seu funcionamento, que constitui ao 

mesmo tempo sua matéria imanente e o limite dessas formas, seu fora mais íntimo. Por outro, tal 

matéria constituída de forças que perpassam o orgânico e o inorgânico, o natural e o social, são forças 

heterogêneas, cuja diferença é de capacidade de afetar e ser afetado, diferenças de graus de 

intensidade. Quer dizer, o fato de não ter uma diferença “extrínseca”, a partir da determinação de 

qualidade e quantidades num sistema partes extra partes, não significa que esta matéria não seja em 

si uma multiplicidade, que tenha diferenciações intrínsecas, imanentes.  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

205 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

autores, os investimentos libidinais, inconscientes, sempre “se fazem sobre o próprio socius, 

enquanto corpo pleno” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 370). Por outro lado, tais 

investimentos, que são sempre coletivos, prosseguem Deleuze e Guattari, podem se fazer seja 

no sentido de subordinar as estruturas molares à dinâmica imanente de produção do desejo, isto 

é, ao polo do “processo esquizofrênico”, arrastando as estruturas sociais para processos de devir 

ou linhas de fuga, que caracterizam o próprio ser do desejo; ou, ao contrário, se façam no sentido 

de reforçar e reproduzir as estruturas molares autonomizada (polo paranoico). Tais polos, aliás, 

não são estáticos, mas dinâmicos, e suas dinâmicas fazem variar as coletividades produzidas a 

partir de tais relações de investimento: ora se produz grupos sujeitos, grupos capazes de se 

autocriarem sem se submeterem àe formas transcendentes de organização; ora grupos 

sujeitados, constituídos sob a força da repressão social e levados a investir formas estruturais 

de relações. Dado o caráter dinâmico, um grupo pode se converter no outro ou mesmo podem 

coexistir investimentos característicos desses dois tipos de grupo num mesmo grupo. 

Desse modo, o desejo está totalmente imerso ao “mapa” de um dado socius. Se o desejo 

“preenche” um socius é, inversamente, porque todo socius se constitui a partir do desejo, seu 

“mapa” é traçado diretamente sobre o desejo enquanto infraestrutura material. Tal definição da 

relação entre História e Desejo conduz os autores a analisar as formações sociais imediatamente 

como formações inconsciente e a elevar o delírio ao estatuto de matriz geral dos socius. Assim, 

ao invés de se considerar o delírio como um delírio de consciência, seria preciso, desde uma 

abordagem materialista, considera-lo como “a matriz em geral de todo investimento social 

inconsciente” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 366). E se a esquizofrenia e a paranoia 

podem ser evocadas como dois polos extremos de investimento sociais, é na medida em que já 

não designam afecções subjetivas com suas etiologias familiares, mas modos coletivos de 

habitar o campo social. Ou seja, o funcionamento das máquinas sociais depende de um jogo 

delirante complexo de investimentos, desinvestimentos, contrainvestimentos, 

sobreinvestimentos, que é decisivo tanto para a manutenção de uma sociedade, quanto para suas 

transformações: “no fundo da sociedade, o delírio, porque o delírio é o investimento do socius 

enquanto tal, para lá dos objetivos” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 484). 

Sem tais investimentos delirantes do inconsciente, seja no polo extremo paranoico ou 

esquizofrênico, um corpo social não se forma e nem se reproduz, bem como não se transforma. 

Como observa Lapoujade (2015, p. 157), isso é corroborado pelo fato de que a História das 

formações sociais é indissociável de uma história dos órgãos. Toda estrutura social, 

segundo Deleuze e Guattari, supõe um investimento coletivo dos órgãos, “é o 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

206 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

investimento coletivo de órgãos que liga o desejo ao socius” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, 

p. 189): boca, ânus, mão, voz, vagina, pênis. Os investimentos dos órgãos pelo socius são feitos 

conforme técnicas de produção dos corpos que variam historicamente: não é da mesma maneira 

que se investe os órgãos e se produz um corpo social dentro e fora do capitalismo. Vejamos, 

portanto, uma análise de caso.  

 

 

4 ANÁLISE DE CASO: a morfogênese e morfologia da máquina social do dinheiro 

 

Peguemos como exemplo a formação social capitalista. A máquina capitalista é uma 

verdadeira máquina social, e não é por metáfora: os trabalhadores e os capitalistas, tanto quanto 

as máquinas-técnicas, são peças dessa máquina social que organiza as máquinas desejantes, que 

distribui as potências materiais, as forças e agentes de produção, e as colocam em relações sob 

condições determinadas, atribuindo aos elementos materiais do desejo formas e funções 

determinadas. A máquina desejante capitalista realiza essa distribuição a partir de uma relação 

constituinte que é aquela entre capital-trabalho, entre “o capital como riqueza desterritorializada 

e a força de trabalho como trabalhador desterritorializado”, cujo encontro histórico aleatório 

“não para de ser reproduzido no capitalismo” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, 531). O 

capitalismo, portanto, não é um estágio de organização da espécie humana numa linha histórica 

evolutiva abstrata. Trata-se da formação de uma máquina a partir da relação aleatória entre 

elementos materiais que não tinham ainda nenhuma forma ou função social determinada 

Quer dizer, do ponto de vista genealógico, o capitalismo pressupõe uma dissolução dos 

códigos sociais não-capitalistas, que libera elementos necessários para que se monte a estrutura 

social capitalista. É nesse sentido que podemos interpretar o enunciado de Marx segundo o qual 

“dinheiro e mercadoria são tão pouco capital quanto os meios de produção e subsistência. Eles 

precisam ser transformados em capital” (MARX, 2013, p. 786). Para que dinheiro, meio de 

subsistência, meios de produção e mercadoria, sejam transformados em Capital é necessária a 

destruição dos códigos sociais pré-capitalistas que davam uma outra qualidade à matéria e uma 

função determinada aos elementos materiais transformados. Deleuze e Guattari chamam esse 

processo de destruição dos códigos de descodificação. Mas, além da descodificação, o 

capitalismo necessita também de processos de desterritorialização. 

Assim, o capitalismo exige um conjunto de processos de desterritorialização 

e descodificação que podem ser organizados em torno de dois fluxos materiais que 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

207 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

serão “principais” para o surgimento do capital: o dinheiro descodificado e o trabalhador 

desterritorializado. Do lado do trabalho, da produção do fluxo de trabalhador livre e nu, temos 

a desterritorialização da terra por privatização, ou seja, para surgir o capitalismo foi necessário 

que a própria terra se tornasse, via privatização, um título de propriedade negociável. Com a 

privatização não só o trabalhador é desterritorializado, transformado num sem-terra e sem-teto, 

mas também a terra é desterritorializada em relação aos modos anteriores de territorialidades. 

Foi necessária também a descodificação dos instrumentos de produção por apropriação, 

separando o trabalhador das condições objetivas de realização do seu trabalho; a privação dos 

meios de consumo por dissolução da família e da cooperação, impelindo ao trabalho assalariado 

como meio para consumir; e, por fim, foi necessário a descodificação do trabalhador em 

proveito do próprio trabalho ou da máquina. Do lado do dinheiro temos outros processos: 

desterritorialização da riqueza por abstração monetária, que ocorreu em parte pela 

monetarização dos impostos; descodificação dos fluxos de produção pelo capital mercantil, ou 

seja, a extensão de circulação de mercadorias levou à abstração das atividades sociais, antes 

codificadas, qualitativamente distintas, transformando todas essas atividades em produção de 

dinheiro; descodificação dos Estados pelo capital financeiro e pelas dívidas públicas, processo 

que redefine o papel do Estado e o torna subordinado ao processo de acumulação de capital.  

Não bastou, entretanto, apenas que fossem liberados fluxos materiais a partir de 

processos de descodificação e desterritorialização. Apesar das peças estarem liberadas para a 

montagem da máquina, era preciso que os dois fluxos “principais” se encontrassem. Quando o 

fluxo de trabalho livre e o fluxo de dinheiro se encontram ocorre a inscrição de uma forma 

histórica de relação de produção, distribuição e consumo. Esse encontro poderia não ter 

ocorrido, e a existência do dinheiro como capital e do trabalhador como força de trabalho 

abstrata se manteria apenas virtual. Quer dizer, o trabalho como atividade social abstrata ou 

humana em geral cuja função é produzir valor encarnado nas mercadorias e no dinheiro, e o 

dinheiro enquanto capital que encontra a força de trabalho no mercado, são, na verdade, uma 

relação intrínseca da própria forma social. Ou, como dizem os autores, a relação capital-

trabalho, ao invés de ser uma relação externa entre dois termos, é uma relação diferencial do 

Capital consigo mesmo (capital filiativo) que, em seu automovimento, se diferencia em capital 

constante (maquinaria, meios de produção) e capital variável (força de trabalho), em capital 

como trabalho morto ou passado e trabalho vivo (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 330).  

Assim, a história do surgimento do capitalismo é a da contingência da 

conjunção desses processos de descodificação e desterritorialização e dos elementos 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

208 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

resultantes de tais processos em uma relação determinada. Quando esses elementos se 

encontram, aliás, todos os processos que fizeram o Capital surgir, que eram pressupostos, 

passam a serem postos como de direito pertencentes ao Capital. Ou seja, o capitalismo não 

funciona da mesma maneira que se forma. Ao se formar historicamente, a relação social de 

produção, que se conjuga de maneira contingente a partir do encontro entre dinheiro 

descodificado e força de trabalho desterritorializada, aparece como predicado do sujeito 

Capital, que passa, de maneira “miraculosa”, a distribuir sobre seu corpo social as forças e os 

agentes de produção, a atribuir a si “o conjunto e as partes do processo, que, então, parecem 

emanar dele como de uma quase-causa” e se apropriar do sobreproduto (mais-valia) como de 

direito (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 22).16 Quer dizer, o capitalismo cria a realidade 

objetiva sobre a qual exerce, convertendo os fluxos materiais em quantidade abstrata, e 

antecipando, assim, a extração da mais-valia, do trabalho abstrato não-pago, que constitui, já, 

de partida o próprio trabalho: o trabalho como atividade abstrata já pressupõe ou é constituído 

pelo capital e pela mais-valia como forma social de riqueza. 

Por isso, Deleuze e Guattari caracterizarão o capitalismo como corpo pleno do capital-

dinheiro. Pois, quando se estabelece a relação entre dinheiro e trabalho, toda a organização 

social passa a se dar em torno da produção ampliada de dinheiro, que nada mais é que uma 

quantidade abstrata. A mudança na forma da riqueza social, daquilo que a sociedade produz, 

pressupõe, por sua vez, uma atividade com uma forma igualmente abstrata, mensurável a partir 

de um tempo socialmente necessário. A própria atividade produtiva se torna produção de uma 

quantidade abstrata expressa na forma monetária. A relação entre dinheiro e trabalho deu, 

assim,  

 

 
16É interessante notar que no capítulo sobre a cooperação, Marx mostra como o Capital molda 

concretamente o processo produtivo conforme sua finalidade de acumulação de dinheiro. O processo 

produtivo se torna concretamente independente dos trabalhadores. O capital, do mesmo modo que se 

apropria das forças da natureza a partir das criações técnico-científicas, se apropria da força produtiva 

social do trabalho (isto é, da sua capacidade concreta de produzir objetos materiais). E isso não só 

com a criação da maquinaria, mas também com a organização científica do processo produtivo, de 

modo que a capacidade de produzir, antes ligadas as habilidades técnicas dos trabalhadores, se 

autonomiza do indivíduo e das suas habilidades: “Sua cooperação começa apenas no processo de 

trabalho, mas então eles já não pertencem a si mesmos. Como cooperadores, membros de um 

organismo laborativo, eles próprios não são mais do que um modo de existência específico do capital. 

A força produtiva que o trabalhador desenvolve como trabalhador social é, assim, força produtiva do 

Capital (...) ela aparece como força produtiva que o capital possuir por natureza, como sua força 

imanente.” (MARX, 2013, p. 336). Assim, é objetivamente que a apropriação das forças produtivas 

pelo Capital se realiza e são transformadas em forças produtivas do Capital.  Em resumo, trata-se de 

dizer que o Capital se apropria efetivamente das forças produtivas da natureza e do corpo humano e 

as organiza a partir de uma forma determinada, impõe a elas uma função no interior de uma forma de 

organização social na qual elas se tornam peças.  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

209 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

à abstração enquanto tal seu valor efetivamente concreto, sua tendência à 

concretização. A abstração não deixou de ser o que é, mas já não aparece na 

simples quantidade como uma relação variável entre termos independentes, 

pois agora é ela a detentora da independência, da qualidade dos termos e da 

quantidade das relações (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 302) 

 

Ou seja, a quantidade abstrata expressa na forma do dinheiro passa a determinar o ser 

das coisas, suas qualidades e suas funções, e dá, assim, ao dinheiro um corpo social próprio, 

estruturado segundo a forma da abstração que visa, num processo incessante de produção, a si 

mesma, isto é, um processo de produção que tende ao ilimitado. 

Portanto, o Capital não é apenas os meios de produção, não é apenas a mercadoria, não 

é somente o dinheiro e nem o trabalho. Capital é, simultaneamente, os meios de produção 

(capital constante), a mercadoria (capital mercantil), o dinheiro (capital monetário) e o trabalho 

(capital variável), que são formas efetivas, “modos de existência”, que o Capital, na condição 

de abstrato tornado independente, assume numa relação de diferenciação interna pela qual o 

abstrato tornar-se concreto sem, entretanto, perder sua forma essencial:  

 

Mercadoria e dinheiro funcionam apenas como modos diversos de existência 

do próprio valor: dinheiro como seu modo de existência universal, a 

mercadoria como seu modo de existência particular, por assim dizer, 

disfarçado. O valor passa constantemente de uma forma a outra, sem se perder 

nesse movimento, e, com isso, transforma-se no sujeito automático do 

processo. Ora, se tomarmos as formas particulares de manifestação que o valor 

que se autovaloriza assume sucessivamente no decorrer de sua vida, 

chagaremos a estas duas proposições: capital é dinheiro, capital é mercadoria 

(MARX, 2013, p. 230). 

 

Assim, da mesma maneira que Deleuze e Guattari falam de um Animal abstrato, 

retomando uma expressão de Geoffroy Saint-Hilaire, para designar uma forma que fornece uma 

unidade específica de composição para uma matéria que, entretanto, é “a mesma para todos os 

estratos”, isto é, para as formas físico-químicas, geológicas etc., mas que entram numa nova 

forma de composição, os autores falam aqui do Capital-dinheiro.17 O Capital, assim, é ao 

mesmo tempo uma forma universal, de natureza “quantitativa”, que se efetiva ou se individua 

no nível da realidade concreta dando uma unidade de composição à diversidade de trabalhos 

 
17 “Assim o estrato orgânico não possuía qualquer matéria vital específica, pois a matéria era a mesma 

para todos os estratos, mas tinha uma unidade específica de composição, um único e mesmo Animal 

abstrato, uma única e mesma máquina abstrata presa no estrato e que apresentava os mesmos materiais 

formais moleculares, os mesmos elementos ou componentes anatômicos de órgãos, as mesmas 

conexões formais” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, p.78) 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

210 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

concretos, à diversidade de mercadorias e à diversidade concreta do dinheiro que entra em 

circulação. Marx, na primeira edição de O Capital, falava assim do valor:  

 

É como se ao lado e além dos leões, tigres, lebres e todos os animais 

efetivamente reais, que agrupados constituem as diferentes espécies, 

subespécies, famílias etc. do reino animal, existisse também o ANIMAL, 

encarnação individual de todo o reino animal. Tal indivíduo (ein solches 

Einzeln) que compreende em si mesmo todas as espécies efetivamente 

existentes da mesmas coisa é um UNIVERSAL (ein Allgemeines), como por 

exemplo ANIMAL, DEUS etc. (apud FAUSTO, 1987, p. 91). 

 

Ou ainda, ao falar do trabalho abstrato como forma social que as atividades humanas 

assumem, “O trabalho que é assim medido pelo tempo não aparece, de fato, como trabalho de sujeitos 

diferentes, mas os diferentes indivíduos que trabalham aparecem antes como órgãos do trabalho.” (apud 

FASUTO, 1987, p. 92). 

O capitalismo, portanto, é uma estrutura social que organiza não só a relação entre as 

pessoas, produzindo ali onde são necessários o capitalista e o trabalhador, mas toda a realidade 

material, isto é, a relação com os objetos, com os animais, com as plantas, com o conjunto da 

Terra. Em resumo, é possível dizer, falando com Anna Tsing (2019, p. 17), que Deleuze e 

Guattari analisam o capitalismo como um tipo específico de socialidade mais que humana a 

qual o conceito de “máquina” visa explicitar. Se no interior dessa forma e da sua dinâmica, o 

trabalho assume uma função central, na medida em que é ele a substância social do Capital, 

sendo o Capital trabalho passado em constante acumulação, não é pelo fato de trabalho ser uma 

condição antropológica universal, uma atividade biológica indispensável à vida humana. O 

trabalho é uma forma determinada de organizar a atividade humana, de qualificá-la e lhe dar 

uma função no interior de um modo de existência social, pressupondo, assim, seus opostos: o 

desemprego, o lazer, as atividades reprodutivas no domínio familiar etc.18 Há basicamente duas 

razões para considerar o trabalho dessa maneira. A primeira, consiste no fato de que o trabalho 

abstrato, “trabalho humano em geral” como “puro dispêndio de nervo, musculo e cérebro”, não 

é possível de ser acessado empiricamente, pois toda atividade é uma atividade concreta 

 
18 Deleuze e Guattari, nesse sentido, observam, assim, que o trabalho quando surge busca “traduzir 

todo ato em trabalho possível ou virtual, disciplinar a ação livre, ou então (o que dá no mesmo) rejeita 

-lá como ‘lazer’, que só existe por referência ao trabalho”. Tradução que contou com o apoio, aliás, 

da física mecânica do ponto de vista da garantir o exercício o mais uniforme possível do processo de 

trabalho. A etnologia, por outro lado, mostra que se “as sociedades ditas primitivas não são sociedades 

de penúria ou de subsistência, por falta do trabalho”, mas, ao contrário, são sociedades de ação livre, 

“que passa da fala à ação, de tal ação a tal outra, da ação ao canto, do canto à fala, da fala ao 

empreendimento”, atividades que não podem ser traduzidas ou reduzidas em termos de trabalho 

(DELEUZE; GUATTARI, 2012b, pp. 213-215). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

211 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

determinada. Esse trabalho humano indiferenciado não é, portanto, palpável. Contudo, sua 

abstração é real e experimentada cotidianamente nos processos de trocas de mercadoria 

distintas. 

A segunda razão reside na forma de grandeza – o tempo socialmente necessário – 

daquilo que o trabalho produziu, isto é, como se mede o quanto foi produzido. O que determina 

a grandeza do produto do trabalho abstrato – o valor – é o nível de produtividade social. O nível 

de produtividade é posto pela sociedade a partir das inovações tecnológicas e de novas formas 

de organização do processo produtivo – por exemplo, a organização taylorista, fordista, 

toyotista etc. Isto quer dizer que o trabalho abstrato e o que ele produz não se confunde com o 

dispêndio material imediato. Se, por exemplo, em decorrência da mudança do nível de 

produtividade social, o tempo socialmente necessário na produção de pães cai pela metade, por 

exemplo de 4 horas para 2 horas, um padeiro que demora 4 horas para produzir seu produto só 

vai receber pelo seu produto o equivalente a 2 horas. Ou seja, o trabalho abstrato e o valor que 

ele produz enquanto “cristalização” de trabalho é uma forma social, pois não se confunde com 

uma atividade imediata, mas é determinado a priori pela forma social em relação a sua 

efetivação empírica. Por isso Deleuze e Guattari dirão que ao mesmo tempo que o Capital-

dinheiro “dá à feramente a forma do capital fixo, isto é, distribui as ferramentas sobre um 

representante mecânico autônomo", ele “dá ao homem a forma do capital variável, ou seja, 

distribui os homens sobre um representante abstrato do trabalho em geral” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011b, p. 530).19 O trabalho, sendo uma forma de atividade interna ao corpo 

social capitalista, opera, assim, um processo seletivo da “matéria humana” que irá assumir a 

forma do trabalho. 

 
19 Apesar de focarmos aqui na questão do trabalho, nessa passagem está em jogo uma discussão sobre 

o surgimento da maquinaria ou das máquinas-ferramentas, sendo um interlocutor possível Georges 

Canguilhem, sobretudo seu texto Máquina e Organismo. Trata-se para Deleuze e Guattari de se 

oporem à tese segunda a qual a ferramenta seria um prolongamento ou uma projeção do ser vivo e em 

relação ao qual, num processo evolutivo, o homem se desprende progressivamente, dando origem à 

máquina. O problema dessa concepção para os autores é que ela é humanista e abstrata, pois isola as 

forças produtivas das condições sociais. Ao contrário, para Deleuze e Guattari, há uma diferença de 

natureza entre ferramenta e máquina que reporta aos agenciamentos sociais. É a maneira como o corpo 

social distribui as forças produtivas e agentes de produção que faz com que a ferramenta devenha 

máquina-técnica. É o capitalismo, na sua separação entre meios de produção e força de trabalho, na 

transformação das ferramentas em “capital constante”, que cria as máquinas: “Não se trata de 

perguntar como a máquina técnica sucede às simples ferramentas, mas como a máquina social (e qual 

máquina social, em vez de se contentar em maquinas homens e ferramentas, torna ao mesmo tempo 

possível e necessário a emergência de máquina-técnicas” (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 530). 

Assim, mesmo que tenha existido máquina-técnica antes do capitalismo, a máquina social não exigia 

sua utilização, do mesmo modo que certas formas sociais recusam a utilização de certas ferramentas, 

mesmo que as conheçam. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

212 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

É que a realidade social capitalista, como mostra Ruy Fausto, “faz com que valha o que 

era apenas uma realidade natural” (FAUSTO, 1987, p. 92). Mas a validade social do fisiológico 

evidencia que a abstração não é posta pelo dado fisiológico imediato, não é uma qualidade 

intrínseca do dispêndio fisiológico do corpo humano. O fisiológico vale aqui como substrato 

material de uma forma social que o determina. Em torno do trabalho e da sua função, portanto, 

é toda a relação entre as organizações ou estratos sociais e as demais formas de organizações – 

biológicas, físico-químicas, geológica – que está em jogo. Do lado do trabalho, trata-se da 

maneira como a fisiologia do corpo humano já se vê presa, como substrato ou matéria, a um 

estrato social que, por isso mesmo, realiza modificações nos corpos ligadas à disciplina e 

divisão do trabalho, o que faz da fisiologia do corpo humano a coisa mais artificial. 

Podemos pensar ainda nos outros exemplos evocados por Deleuze e Guattari, como no 

caso da figura social do cavaleiro no feudalismo: o cavaleiro é um arranjo entre a lança, o estribo 

e cavalo, de modo que “a posição natural do cavaleiro, a maneira natural de segurar a lança 

depende de uma nova simbiose homem-animal que faz o estribo a coisa mais natural do mundo, 

e, do cavalo, a coisa mais artificial” (DELEUZE; PARNET, 1998, p. 114). Tais exemplos 

mostram como o próprio corpo – não se reduzindo a um organismo – é, assim, produzido por 

técnicas que não dizem respeito a uma forma orgânica e sua estrutura de funcionamento, mas 

que a integram na produção de modos de organização diferentes que envolve tanto os elementos 

orgânicos quanto anorgânicos, extraindo deles peças, matérias e funções ainda não 

determinadas, potências afetivas ou forças produtivas. Deleuze e Guattari reforçam 

continuamente essa duplicidade de um estrato (seja orgânico, social, geológico): o estrato é um 

modo de dar forma e função qualificada à matéria, de organizar os corpos e estruturar as 

capacidades de afetar e ser afetado. Contudo, os corpos – entendidos aqui não como 

organismos, mas como potências, sempre compostas de outras potências, máquinas de 

máquinas – são ao mesmo tempo o limite da estrutura, sua linha de fuga. O que significa, assim, 

que a estrutura morfológica e fisiológica de um organismo surge desse processo de estruturação 

das potências dos corpos, de suas máquinas-órgãos ainda não formadas e funcionalizadas. Um 

cavalo, por exemplo, não se reduz a representar uma Espécie, mas é também uma singularidade 

afetiva que o coloca em relações igualmente singulares pelas quais o cavalo experimenta 

devires, variações: é no nível das afecções dos corpos, afecções que escapam às formas de 

organização e as colocam em comunicação, que se passa a diferença entre um cavalo de corrida 

e um de lavoura, e que faz com que um cavalo de lavoura esteja mais próximo de 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

213 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

um boi do que de um cavalo de corrida em decorrência das relações em que entram e pelas 

quais eles compõem outros agenciamentos (DELEUZE; GUATTARI; 2012a, p. 44). 

Mas de uma maneira inversa, pode-se também pensar como os dinamismos espaço-

temporais ou as territorialidades produzidas pelas formas sociais produzem um “meio 

ambiente” que se torna um “bom húmus, uma boa sopa para o desenvolvimento dos insetos, 

bactérias, micróbios ou mesmo partículas” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 109). Podemos, 

primeiro, pensar na Arqueologia da Amazônia de Eduardo Góes Neves, que nos mostra – indo 

na contramão da concepção segundo a qual a Amazônia seria um bioma intocado, signo de uma 

natureza pura, e que legitimou os processos de colonização na região durante a ditadura cívico-

militar-empresarial – como a história natural da Amazônia é também uma história social de um 

denso povoamento diversificado por populações humanas em formas de organização muito 

distintas, de modo que à biodiversidade da Amazônia corresponde uma sociodiversidade, com 

seus modos de domesticação e cultivo de uma diversidade de plantas, seus modos de 

relacionamento com os animais, os rios etc., e que é indissociável de seus códigos sociais. 

Segundo, pode-se pensar na forma social capitalista e seu modo de povoar a Terra, que 

serve como meio para o desenvolvimento de novas bactérias e vírus. É o que busca mostrar, 

dado o atual contexto pandêmico, o livro do Coletivo de Chuang, Contágio Social: coronavírus 

e a luta de classes microbiológica na china (2020).20 Assim, a produção em massa ligada à 

indústria agropecuária e ao circuito global de circulação acelerada de mercadorias, não só impõe 

modificações aos animais, levando a uma destruição dos seus meios ambientes, impondo outros 

meios de existência, buscando modificar seus corpos a partir de biotecnologias, não só modifica 

as formações geológicas, a diversidade de biomas, mas se torna também um meio para o 

surgimento e propagação de vírus cada vez mais virulentos. 

Assim, não se trata de dizer que tudo é social, com o risco de se cair numa das ilusões 

próprias dos estratos sociais, como insistem Deleuze e Guattari. Essa ilusão consiste em 

acreditar que os modos de vida humano possam representar ou traduzir, a partir da linguagem, 

todos os demais estratos, transformá-los num mundo homogêneo, um mundo científico (Welt, 

por oposição ao Umwelt animal) (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 100). Mas também não se 

trata de dizer que tudo é biológico ou natural. Como vimos, as formas de produção social da 

 
20 Apoiados no trabalho de Rob Wallace, insistem como “a crescente monocultura genética de animais 

domésticos remove qualquer obstáculo imunológico disponível para retardar a transmissão de novos 

patógenos. Tamanhos e densidades populacionais maiores facilitam maiores taxas de transmissão. 

Tais condições de densidade deprimem a resposta imunológica. O alto rendimento, parte de qualquer 

produção industrial, fornece um suprimento continuamente renovável de organismos suscetíveis, o 

combustível para a evolução da virulência” (CHAUNG, 2020, p. 26).  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

214 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

realidade estabelecem modificações no próprio estrato orgânico, produzem desterritorializações 

aos animais e às plantas ao integrá-los no interior de uma forma de organização no qual servirão 

de substrato para outras formas e funções. Por outro lado, os diversos meios ambientes 

produzidos pelas diversas formações sociais são meios exteriores em relação aos quais animais, 

bactérias, vírus e mesmo partículas sofrem modificações, são desterritorializadas, ao mesmo 

tempo que buscam se reterritorializar e produzir, por sua vez, modificações no meio. Anna 

Tsing atualmente vai na mesma direção. A autora argumenta que o questionamento da relação 

entre natureza e cultura no pensamento ocidental tem sido feito no sentido de enfatizar “as 

naturezas feitas pelo homem, desde produtos econômicos até novas tecnologias e animais 

criados por bioengenharia”. Tendo isso em vista, o interesse de Tsing é chamar a atenção “para 

a capacidade dos não humanos de responder às práticas humanas de maneiras diferentes 

daquelas pretendidas pelo design humano”, quer dizer: como seres não humanos respondem às 

transformações da paisagem do Antropoceno? (TSING, 2019, p. 16). 

Nos conceitos de territorialização, desterritorialização e reterritorialização de Deleuze e 

Guattari há não somente uma influência da análise institucional com a qual Guattari estava 

envolvido, que privilegia os modos de produção dos espaços institucionais para se pensar as 

formações sintomatológicas, isto é, a análise do inconsciente institucional e de suas patologias. 

O que permitiu aos autores pensar a neurose, a perversão e a psicose como territorialidades.21 

Mas há também uma influência da etologia, sobretudo de Jacob von Ueküll. Trata-se de pensar 

as formações orgânicas ou sociais como modos de territorialidade. Quer dizer, não há formação 

social, formação orgânica, formação subjetiva, formação geológica, que não seja 

simultaneamente um modo de territorializar a Terra, de produzir meios ambientes diversos, 

“meios anexados”, a partir de um campo pré-individuado que se visa formalizar, interiorizar. É 

o exemplo celebre do carrapato e seu meio ambiente ou anexado: depois da cópula, a fêmea 

sobe no ponto mais alto de uma árvore, espera um mamífero passar e, a partir do odor do suor 

do mamífero, se deixa cair e depois procura o lugar mais quente do animal, onde o pica. A 

forma orgânica do carrapato envolve todo um regime de seleção da matéria do meio exterior e 

de organização dessa matéria segundo o dinamismo espaço-temporal intrínseco a sua forma de 

organização e ligado à sensibilidade da luz, ao odor e ao calor: três relações de afecção com o 

meio exterior a partir do qual ocorre a estruturação morfológica e funcional do corpo do 

carrapato. Quer dizer, não há forma orgânica que não seja um modo de estruturação do meio 

 
21  Sobre a neurose, perversão e psicose como territorialidades produzidas sobre o processo 

esquizofrênico de produção do desejo, ver DELEUZE; GUATTARI (2011b, p.184). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

215 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

exterior, de agenciar uma exterioridade heterogênea, múltipla, segundo uma forma de 

organização que é ao mesmo tempo um processo de territorialização.22 Mesmo um ovo 

embrionário é um processo de territorialização e envolve um meio anexado, isto é, uma maneira 

de perceber, agir e organizar um meio exterior a partir da sua membrana e que o faz suscetível 

de variações a partir da sua relação com o meio exterior. 

Assim, toda formação é um modo de agenciar um meio exterior partilhado por outras 

formações, de determinar uma maneira de ligar seus elementos, de conectar suas peças, suas 

multiplicidades e de produzir individuações. As modificações que uma forma orgânica sofre, 

nesse sentido, não deixam de se ligar às formas de territorialização, aos processos de 

desterritorialização e reterritorialização: 

 

Com a secagem do mar, o Peixe primitivo deixa seu meio associada para 

explorar a terra, forçado a ‘transportar a si mesmo’, e só carregando água no 

interior de suas membranas amnióticas, para proteção do embrião. De uma 

maneira ou de outra, o animal é mais aquele que foge do que aquele que ataca, 

mas suas fugas são igualmente conquistas, criações. As territorialidades são, 

pois, atravessadas, de um lado a outro, por linhas de fuga que dão prova da 

presença, nelas, de movimentos de desterritorialização e reterritorialização 

(DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 91) 

 

Territorialidade aqui, portanto, não envia a um meio exterior regido por leis de 

causalidades mecânicas, que determinariam os comportamentos de um indivíduo, mas denota 

modos de existência, de povoamento da Terra por populações moleculares, multiplicidades não 

formadas que irão ai se territorializar, entrar nessa ou naquela forma de organização. Se os 

autores privilegiam o meio, sobretudo aquele que reenvia a um campo ainda não individuado, 

que confronta os meios associados ao mesmo tempo como seu campo de formação e de devir 

relativo23, é, justamente, para ver uma multiplicidade substantiva: multiplicidade de populações, 

de meios, de formações, que coexistem e produzem formas de organização, de individuação, 

de subjetividade, de modo que cada indivíduo já em si constituído por uma multiplicidade que, 

a partir de suas relações criadoras produzem modos de existência ou de agenciamentos.24  

 
22 “Ora, dessa vez, os meios associados estão em estreita relação com formas orgânicas. Tal forma 

não é uma simples estrutura, mas uma estruturação, uma constituição do meio associado. Um meio 

animal como teia de aranha não é menos ‘morfogenético’ que a forma de organismo” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2011, p. 86). 
23 “Na realidade, o que acontecia primeiramente era uma desterritorialização absoluta, uma linha de 

fuga absoluta, por mais complexa e múltipla que fosse, aquela do plano de consistência ou do corpo 

sem órgãos (a Terra, a absolutamente-desterritorializada) (...). De modo que havia continuamente 

imanência da desterritorialização absoluta na relativa” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, pp. 92-93). 
24 Sobre isso, Canguilhem nos lembra que: “A individualidade do vivente não cessa em suas fronteiras 

ectodérmicas tanto quanto ela não começa nas células. A relação biológica entre o ser e seu meio é 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

216 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

É nesse sentido que, ao analisar Édipo, os autores remetem à família como 

territorialidade (pai-mãe-eu como territorialidade) que, por sua vez, remete ao capitalismo 

como campo social que está em contato direto com o inconsciente que o preenche como 

infraestrutura.  

O capitalismo, ao se caracterizar pela produção incessante de dinheiro, produz uma 

separação entre o processo de produção social e o processo de reprodução da força de trabalho. 

O processo de produção de mercadorias não implica, diretamente, uma reprodução do material 

humano que será qualificado a partir da relação capital-trabalho. Vimos, aliás, que essa relação 

era ela mesma produtora de subjetividade, isto é, produzia de um lado os trabalhadores e 

capitalistas. Nesse nível da produção social, o capital, portanto, já opera como um campo de 

subjetivação, determinando o comportamento da população de trabalhadores no nível da 

produção e da circulação de mercadorias, e segundo uma dinâmica espaço-temporal 

qualificada. 

A reprodução desses trabalhadores, por sua vez, é relegada à família, que se torna 

privatizada, isto é, posta fora do campo das relações de produção. A família é, então, uma forma 

de territorialidade das relações entre fluxos quantitativos de trabalho e dinheiro, responsável 

por regulá-las e garantir a reprodução do material humano que será integrado nessas formas. 

Por isso, a família será responsável não só por reproduzir o material humano que já se encontra 

pré-formado pelo capital social a partir das suas categorias econômicas, mas também por 

exercer um recalcamento do desejo de maneira que as pessoas passem a desejar esse campo 

social. Assim, a criança, por exemplo, já se encontra, desde o início, mergulhada num campo 

social, interceptando suas relações, seus fluxos de pobreza, de riqueza, de divisão de classes e 

de revolta de classes, de raça, de animais, fluxos de produção e distribuição social, no qual as 

figuras parentais, igualmente mergulhadas nesse campo, desempenham o papel de 

transmissores das coordenadas do campo social, com vistas a organizar o inconsciente da 

criança a partir da produção de um Eu assentado sobre um sexo binário (masculino-feminino). 

A subjetividade edipiana, desse ponto de vista, é um modo de subjetivação do meio social 

capitalista e das suas territorialidades, que encontra na família um papel central, ao lado do 

Estado, da Fábrica, da Prisão, da Escola etc. (DELEUZE; GUATTARI, 2011b, p. 163):  

 

 
uma relação funcional, e por conseguinte, móvel, cujos termos trocam sucessivamente o seu papel. A 

célula é um meio para os elementos infra-celulares; ela própria vive um meio interior de dimensões 

ora dos órgãos, ora do organismo, vivendo, ele mesmo, em um meio que lhe é, de algum modo, o que 

ele é pra seus componentes” (CANGUILHEM , 2012, p. 155-56). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

217 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

É precisamente por ser privatizada, posta fora de campo, que a forma do 

material ou da reprodução humana engendra homens que é fácil supor como 

sendo todos iguais entre si; mas, no próprio campo, a forma de reprodução 

social já tem pré-formada a forma do material para engendrar, aí onde é 

preciso, o capitalista como função derivada do capital, o trabalhador como 

função derivada da força de trabalho etc. (...) (DELEUZE; GUATTARI , 

2011b, p. 350) 

 

Na medida em que as formas de territorialidades da formação social capitalista, seus 

meios “anexados”, sua forma de agenciar as plantas, as pessoas, os animais, as forças naturais, 

geológicas, bioquímicas, são resultantes de um processo de estruturação constituído pela 

relação entre fluxos quantitativos de dinheiro e trabalho, não se pode dizer que o capital é 

“absolutamente territorial”. Quer dizer, o capitalismo é um modo de existência que produz um 

modo de povoar a Terra que não tem como objeto a Terra, mas um processo incessante de 

acumulação de trabalho morto, de mercadorias. Se os elementos humanos e não-humanos são 

integrados nessa formação social é com vistas a serem convertidos em fluxos quantitativos, 

submetidos à forma da abstração: a própria terra ou o solo valem aí apenas como “direitos 

abstratos convertíveis” em dinheiro. Como consequência desse processo incessante de 

acumulação, em que as territorialidades tem a função de garantir a acumulação de um fluxo 

desterritorializado de dinheiro, há um paradoxal despovoamento da própria Terra, de um tornar 

a terra cada vez menos habitável a partir das guerras produzidas pela distribuição dos recursos 

planetários, da produção de desigualdades extremas, de aumento do racismo, de limpeza 

genocida e etnocida, da destruição da biodiversidade, perfazendo um modo de vida suicidário: 

“sem dúvida, a situação atual é desesperadora”, diziam os autores diante da guerra permanente 

em que se encontrava o mundo na década de 80. 

A etologia animal, assim, afeta a epistemologia das ciências humanas dos autores e 

fornece um ponto de vista ético indissociável de uma reflexão sobre a nossa relação com a 

Terra: 

 

Compreende-se a partir daí que a ‘etologia’ seja um domínio molar muito 

privilegiado para mostrar como componentes os mais diversos, bioquímicos, 

comportamentais, perceptivos, hereditários, adquiridos, improvisados, sociais 

etc., podem cristalizar em agenciamentos que não respeitam a distinção das 

ordens, nem a hierarquia das formas (DELEUZE; GUATTARI, 2012a, p. 159) 
 

As formas de organização da Terra se comunicam, servem de substrato e meios umas 

para as outras em decorrência, justamente, como buscamos argumentar, do 

pertencimento comum a uma mesma matéria intensiva, ora chamada pelos autores 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

218 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

de Inconsciente, ora de Terra, ora de Corpo Sem órgãos, ora de Ovo intensivo e que permite 

uma comunicação aberrante, isto é, uma comunicação entre heterogêneos, que não tem, a priori, 

nenhuma forma comum que permita um ordenamento sistemático entre esses elementos à 

maneira de um organismo.  Entre as formas de organização e suas modificações, entre as 

múltiplas maneiras de povoar e despovoar a Terra por elementos humanos e não-humanos. A 

Terra, assim, não é um “fundamento” que organizaria a cadeia dos seres e seu desdobramento 

espaço-temporal, de maneira hierarquizada e evolutiva, ordenando estágios e passagens por 

graus de perfeição: “Não há biosfera, noosfera, por toda parte só há uma única e mesma 

Mecanosfera” (DELEUZE; GUATTARI, 2011, p. 109). 

  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

219 

ISSN: 2238-7692 
MORFOGÊNESE E MORFOLOGIA EM O ANTI-ÉDIPO 

REFERÊNCIAS 

 

 

AGAMBEN, G. Estado de Exceção. São Paulo: Boitempo, 2004. 

ALLIEZ, E.; LAZZARATO, M. Guerres et Capital. Paris: Editions Amsterdam, 2016. 

CANGUILHEM, G. O conhecimento da vida. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 

COLETIVO CHUANG. Contágio Social: Coronavírus e a luta de classes microbiológica na 

China. São Paulo: Veneta 2020. E-book. 

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol.1. São Paulo: 

Editora 34, 2011. 

  . Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol.2. São Paulo: Editora 34, 2011a. 

  . Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol.3. São Paulo: Editora 34, 2012. 

  . Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol.4. São Paulo: Editora 34, 2012a. 

  . Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia 2, vol.5. São Paulo: Editora 34, 2012b. 

  . O Anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia 1. São Paulo: Editora 34, 2011b. 

  . Kafka: Por uma literatura menor. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2014. 

 . O que é a filosofia? Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992. 

DELEUE, G.; PARNET, C. Diálogos. São Paulo: Escuta, 1998; 

DELEUZE, G. A Ilha Deserta e outros textos: textos e entrevistas (1953-1974). São Paulo: 

Editora Iluminuras, 2005. 

 . Conversações, 1972-1990. São Paulo: Ed. 34, 1992. 

 . Cursos em Vincennes. Disponíveis em: http://www2.univ-paris8.fr/deleuze/ e 

https://www.webdeleuze.com/. (acesso 24/07/2022). 

 . Derrames entre el capitalismo y la esquizofrenia. Buenos Aires: Cactus, 2005. 

 . Dois Regimes de Loucos: textos e entrevistas (1975-1995). São Paulo: Editora 

34, 2016. 

DOSSE, F. Gilles Deleuze e Félix Guattari: biografia cruzada. Porto Alegre: Artmed, 2010. 

FAUSTO, R. Marx: Lógica e Política, Tomo I. São Paulo: Editora brasiliense, 1987. 

FREUD, S. O Eu e o ID, “Autobiografia” e outros textos (1923-1925). São Paulo: Companhia 

das Letras, 2011. 

LAPOUJADE, D. Deleuze: os movimentos aberrantes. São Paulo: Edições N-1,  2015. 

LAZZARATO, M. Signos, Máquinas, Subjetividades. São Paulo: Edições Sesc São Paulo;  

n-1 edições, 2014. 

_____. Fascismo ou Revolução? O neoliberalismo em chave estratégica. São Paulo: n-1 

edições, 2019. 

MARX, K. A ideologia Alemã: crítica da mais recente filosofia alemã em seus representantes 

Feuerbach, B. Bauer e Stirner, e do socialismo alemão em seus diferentes profetas (1845-1846). 

São Paulo: Boitempo, 2007. 

_____. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

_____. Formações econômicas pré-capitalistas. São Paulo: Paz e Terra, 1985. 

_____. Manuscritos econômico-filosóficos. São Paulo: Boitempo, 2004. 
_____. O capital: crítica da economia política. Livro I: o processo de produção. São Paulo: 

Boitempo, 2013. E-book. 

_____. O capital: crítica da economia política. Livro II: o processo de circulação do capital. 

São Paulo: Boitempo, 2014. 

NEVES, E. G. Arqueologia da Amazônia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2006. 

RUYER, R. La genèse des formes vivantes. Paris: Flammarion Éditeur, 1958. 

http://www2.univ-paris8.fr/deleuze/
https://www.webdeleuze.com/


 

 

 

 

 

 

VOLUME 11 

NÚMERO 24 

ANO 2022 

 

 

220 

ISSN: 2238-7692 
Agnes de Oliveira Costa 

SIBERTIN-BLANC, G. Deleuze et L’anti-Œdipe: La production du désir. Paris: Presses 

Universitaires de Frances, 2010. 

TSING, A. L. Viver nas ruínas: paisagens multiespécies no antropoceno. Brasília: IEB Mil 

Folhas, 2019. 


