L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

. ; ; Artigo recebido em: 12/03/2021
https://doi.org/10.26512/pl.v10i21.36889 Artigo aprovado em: 16/08/2021

Artigo publicado em: 12/01/2022

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O PROBLEMA SOCRATICO

a resposta da “Escola Escocesa”

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET AND THE SOCRATIC PROBLEM
the “Scottish School” response

Arthur Lopes Campos Cordeiro*

(arthurlopescc@gmail.com)

Resumo: O presente artigo visa abordar a resposta de John Burnet e Alfred Edward Taylor ao “Problema
Socratico” — isto €, as questdes relativas ao pensamento e a vida do Socrates histérico. Ambos séo 0s
principais representantes da denominada “Escola Escocesa”, bastante influente no inicio do século
passado e que deixou marcas no estudo dessa importante questdo da Filosofia Antiga. Para expor sua
visdo, sera analisado 0 modo como 0s autores tratam as quatro principais fontes acerca da pessoa de
Socrates: Xenofonte, Aristoteles, Aristofanes e Platdo. Feita essa analise, sera possivel compreender

288 como Taylor e Burnet reconstroem a vida e 0 pensamento de Socrates — com destagque para a Teoria das
Ideias e a Doutrina Socratica da Alma. Por fim, o artigo tratard das razdes pelas quais a posi¢do da
Escola Escocesa ndo é mais adotada por nenhum historiador da filosofia na contemporaneidade.

Palavras-chave: Problema Socratico. Socrates Historico. John Burnet. Alfred Edward Taylor. Sdcrates
de Platdo.

Abstract: This article aims to address the response of John Burnet and Alfred Edward Taylor to the
“Socratic Problem” — that is, to questions relating to the thought and life of the historical Socrates. Both
are the main representatives of the so-called "Scottish School”, which was very influential at the
beginning of the last century and which left its mark on the study of this important issue of Ancient
Philosophy. In order to present its vision, it will be analyzed the way in which the authors treat the four
main sources about the person of Socrates: Xenophon, Aristotle, Aristophanes and Plato. After this
analysis, it will be possible to understand how Taylor and Burnet reconstruct Socrates' life and thought
— with an emphasis on the Theory of Ideas and the Socratic Doctrine of the Soul. Finally, the article will
address the reasons why the Scottish School's position is no longer adopted by any historian of
philosophy in contemporary times.

Keywords: Socratic Problem. Historical Socrates. John Burnet. Alfred Edward Taylor. Plato’s Socrates.

! Graduando em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG).
CV Lattes: http://lattes.cnpq.br/1453549140026648.
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6438-0829.

ISSN: 2238-7692 *“ §



mailto:arthurlopescc@gmail.co
http://lattes.cnpq.br/1453549140026648
https://orcid.org/0000-0002-6438-0829
https://doi.org/10.26512/pl.v10i21.36889

L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

INTRODUCAO

O Problema Socratico ¢ o nome dado ao “problema histérico e metodologico que os
historiadores confrontam quando eles tentam reconstruir as doutrinas filosoficas do Socrates
historico” (DORION, p. 2011, p. 1)?. Este problema emerge de dois fatos (cf. DORION, p.
2011, p. 1). O primeiro destes é que Sdcrates nada escreveu. O segundo € que nos sO
conhecemos sua vida e ideias por testemunhos diretos e indiretos, que discordam entre si e, em
certos casos, se opdem frontalmente (cf. REALE, 2013, p. 82).

Uma das principais fontes que nos informam acerca da pessoa de Sécrates € Platdo, seu
mais notorio discipulo. Na maioria dos dialogos platdnicos, Sdcrates € a personagem principal.
Ao lermos tais obras, este homem “nos parecerd um metafisico de primeirissima categoria”
(COPLESTON, 1994, p. 112). Ora, nos dialogos platdnicos, é Sdcrates quem defende a Teoria
das Ideias, quem nos expde a alegoria da caverna (Rep. VII, 514a-520a) e quem deixa claro que
ndo ha conhecimento (ou conhecimento verdadeiro) das coisas sensiveis (cf. Phlb 59a-b), ou
seja, que o objeto da ciéncia ndo pode ser sensivel, particular (cf. CORNELLI; COELHO, 2007,
p. 432). E também Sdcrates que narra a descoberta do mundo suprassensivel no Fédon (96a-
102a), em uma passagem que Giovanni Reale denominard de “Carta Magna da Metafisica
Ocidental” (cf. REALE, 2004, p. 101).

Outra fonte relevante € Xenofonte, igualmente um discipulo de Sécrates. Este autor

289

escreveu obras nas quais Socrates € a personagem principal — com destaque para os Ditos e
Feitos Memoraveis de Socrates (Memorabilia). Entretanto, ao lermos seu retrato de Socrates,
no6s ndo encontramos um grande metafisico: ndo ha nenhuma referéncia as ldeias ou ao mundo
suprassensivel que elas constituem. Na verdade, vemos uma ‘“marcante aversdo por
especulagdes pouco praticas” (TAYLOR, 1951, p. 15). O Socrates de Xenofonte é um defensor
da moral de seu tempo, um moralista popular que ndo se interessa por questdes l6gicas ou
metafisicas (cf. COPLESTON, 1994, p. 112).

Essas sdo as duas principais fontes acerca da pessoa de Socrates e, como podemos ver,
elas nos apresentam personagens extremamente diferentes. Ao lermos tais relatos, ficamos, nas
palavras de Jaeger, “com a sensacdo de que Xenofonte peca por falta, enquanto, em
contrapartida, Platdo peca por excesso.” (JAEGER, 2013, p. 501). E foi justamente essa a

impressdo que levou Friedrich D. E. Schleiermacher (1768-1834), “o primeiro a formular

2 Todas as tradugdes sdo nossas, salvo indicagéo em contrario.

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

engenhosamente a complexidade desse problema historico” (JAEGER, 2013, p. 504), a colocar

a questdo da seguinte forma:

O que pode Sécrates ter sido, além e acima do que Xenofonte descreveu, sem,
entretanto, contradizer os tracos de cardter e as maximas praticas que
Xenofonte definitivamente coloca como socraticos; e o que ele deve ter sido
para dar a Platdo o direito, e um incentivo de exibi-lo como o faz em seus
didlogos? (SCHLEIERMACHER, 1852, p. cxlii).

No inicio do século passado, Jaeger, no seu classico Paideia, afirma existirem duas
principais tentativas que se fizeram para resolver este problema (cf. JAEGER, 2013, p. 508).
Uma dessas tentativas era a da “Escola Escocesa”, denominagdo adotada pelo fato de seus dois
maiores representantes, o filélogo J. Burnet e o filosofo A. E. Taylor®, terem lecionado em
universidades da Escdcia. Para entendermos a resposta que ambos dao ao Problema Socrético,
faz-se necesséario compreender como eles encaram cada uma das principais fontes acerca da
pessoa de Socrates: ndo apenas Platdo e Xenofonte, mas também Aristételes e o0 poeta comico

Aristofanes.

290
1 O VALOR DO TESTEMUNHO DE XENOFONTE PARA A ESCOLA ESCOCESA

Para Taylor e Burnet, Xenofonte ndo € uma fonte confiavel para conhecermos o Sdcrates
historico. Primeiro, destaca-se os problemas de veracidade em seus escritos. Ora, Burnet afirma
que Xenofonte devia ser uma crianga na época em que aconteceu o0 banquete que narra em sua

obra homénima (cf. BURNET, 1911, p. xxii). Porém, ele afirma estar presente neste banquete®.

3 Cf. JAEGER, 2013, p. 508 e LIMA VAZ, 2011, p. 104. A conjugagio de ambos em uma mesma
Escola é confirmada ndo s6 por outros autores, mas pelos proprios professores. Por exemplo, em seu
curto (40 paginas) Plato’s Biography of Socrates, Taylor menciona 12 vezes o home de Burnet. Em
10 dessas mengdes, ele cita uma opinido de Burnet — com a qual ele concorda. Em outra vez, ele usa
uma terminologia cunhada por Burnet — irrelevante para a presente analise. Na Ultima vez que
menciona Burnet, Taylor afirma que a posi¢do de ambos, no que diz respeito ao Problema Socrético,
¢ a mesma: “Por outro lado, se podemos confiar nos relatos de Platdo, temos, eu defendo, ndo apenas,
como o Professor Burnet, eu mesmo e outros sustentamos, uma exposi¢do coerente de uma teoria
filosdfica de alta originalidade, obviamente destinada a atender apenas aos problemas que estavam
confundindo as mentes atenienses em meados do século V, época da juventude de Sdcrates, mas
também uma narrativa bastante completa e particular da vida e dos tracos pessoais do homem que
idealizou essa filosofia”. (TAYLOR, 1917, p. 40, grifo nosso). Agrade¢o a um revisor andénimo da
Revista P6lemos por pontuar o uso de Burnet por parte de Taylor nesta obra.

4 “Pois, a mim, ndio me parece que sejam menos dignas de lembranca as acgdes sérias dos homens de
bem do que os seus momentos de irreflexdo. E porque eu préprio os presenciei, quero agora transmitir
o que sei” (Smp. 1.1, grifo nosso). Adotamos aqui a tradugdo de Ana Elias Pinheiro do Symposium
(XENOFONTE, 2008, p. 31).

Arthur Lopes Campos Cordeiro *‘ \i
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

Desse modo, devemos concluir que “quando ele afirma ter sido uma testemunha ocular, suas
afirmac6es ndo sdo dignas de confianga” (BURNET, 1911, p. xxii).

Além disso, Burnet defende que ndo ha nada que sugira que Xenofonte tenha sido um
seguidor de Sécrates, como o foi Platdo®, e, portanto, ndo devemos imaginar que ele poderia ter
alguma informacéo especial acerca do mestre (cf. BURNET, 1911, pp. xviii-xix; BURNET,
1928, p. 20)8. Também ndo devemos esquecer que Xenofonte saiu de Atenas dois ou trés anos
antes da morte de Socrates.

H4, ainda, uma critica ao carater apologético do Memorabilia. O Memorabilia, por ser
sua obra socratica de maior extensdo’, é a mais importante para a reconstrucdo da pessoa de
Socrates. O objetivo de Xenofonte, nessa obra, € provar que as acusacdes contra a pessoa de
Socrates (impiedade religiosa e corrupcdo da juventude) eram infundadas. Todavia, Taylor e
Burnet afirmam, ecoando uma observagao feita, antes, por Kierkegaard®, que sua “defesa falha
precisamente porque é bem-sucedida demais: se Socrates fosse o que Xenofonte quer que nos
acreditemos, ele nunca teria sido processado” (TAYLOR, 1951, p. 23; cf. BURNET, 1920, p.
149).

Também ndo podemos nos esquecer de que a postura critica de Schleiermacher em

201 relacdo a Xenofonte influenciou as ponderac¢des de Taylor e Burnet. Ele frisava que Xenofonte
era um estadista e ndo um filésofo. Portanto, é provavel que Socrates possuisse certas facetas
filosoficas que Xenofonte nao fosse capaz de replicar em seus textos. Assim, “Sécrates ndo so
pode, mas deve ter sido mais, e deve ter existido mais coisas em seus discursos, do que
Xenofonte representa” (SCHLEIERMACHER, 1852, p. cxxxix)®.

Por fim, o proprio carater do Memorabilia nos permite supor que ha mais no

ensinamento socratico do que Xenofonte relata. Afinal, o objetivo da obra € apologético:

5 Taylor segue 0 mesmo padrdo argumentativo. Cf. TAYLOR, 1951, p. 16

6 Que Xenofonte pertenceu a esse grupo [de jovens que se interessavam por Sdcrates], nds podemos
facilmente admitir, sem termos que supor que ele tenha sido um membro do circulo Socratico mais
intimo [como foi Platao]” (BURNET, 1911, p. xviii).

" Além disso, Taylor e Burnet veem problemas nas outras obras. Considerando que Xenofonte ndo
presenciou a morte de Socrates, sua Apologia ndo é um testemunho direto. Seu Banquete, por sua
vez, narra um acontecimento ocorrido quando Xenofonte era crianga, mas este afirma estar presente
nele. Por fim, seu Economico ndo é muito analisado pelos autores — talvez, pelo fato de Xenofonte
narrar mais uma conversa em que ele supostamente esta presente.

8 Cf. VLASTOS, 1988, p. 92. Essa observagao, na verdade, esta presente em quase todos autores que
analisam a vida de Sécrates. Vlastos, ao citar a observagdo de Kierkegaard, afirma que devemos
concordar com ela. Giovanni Reale também faz a mesma observagéo: “seria certamente impossivel
que os atenienses tivessem motivos para mandar a morte um homem tal como Xenofonte pretende
que tenha sido Sécrates” (REALE, 2013, p. 84)

9 Burnet elogia esse argumento de Schleiermacher, bem como sua postura, em geral, frente ao
Problema Socratico (BURNET, 1911, p. xxxviii).

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

defender Sdcrates de especificas acusacdes’®. Assim, para cumprir este objetivo, Xenofonte
pode ter, convenientemente, escondido certas facetas dos ensinamentos socraticos (cf.
BURNET, 1911, p. xxxvii). Perceber isso, porém, nos leva a compreender qual o papel dos
relatos de Xenofonte para a reconstrucdo do SAcrates historico. Sobre isso, Taylor afirma:

na leitura de sua narrativa, nds nunca devemaos esquecer o principio, que se
aplica a toda polémica desse tipo, de que as afirmacdes mais valiosas do
apologista sdo aguelas admissdes incidentais que sdo incompativeis com a
posicao que ele esta defendendo. (TAYLOR, 1951, p. 23)

2 0OS PROBLEMAS DAS ASSERCOES DE ARISTOTELES

Aristoteles nos fornece o principal testemunho indireto para a reconstrucao do Socrates
histérico. No primeiro livro de sua Metafisica, Aristoteles afirma que Socrates “ocupava-se de
questdes éticas”, que ele buscava o universal no &mbito ético e que ele foi o “primeiro a fixar a
atencgdo nas definicdes” (987b1-4)!1. Na mesma obra, ele ainda afirma que “com efeito, duas
sdo as descobertas que se podem atribuir com razdo a Sécrates: 0s raciocinios indutivos e a

292 defini¢do universal: estas descobertas constituem a base da ciéncia” (1078028-30)*.

Segundo Jaeger, Burnet e¢ Taylor defendem “a eliminagdo de Aristoteles como
testemunho historico” (JAEGER, 2013, p. 508). Nesse ponto, eles seguem Eduard G. Zeller,
que defendia que ndo hd nada que Aristoteles nos tenha transmitido que ndo possa ser
encontrado nos textos de Platio ou Xenofonte (ZELLER, 1890, p. 103)*2. Eles vio, ainda, mais
além, ja que, como ndo ha nenhum sinal de que leu o Memorabilia (cf. BURNET, 1911, p.
xxiv), o mais provavel é considerar que todas suas informacBes vém de Platdo. Isso €
confirmado ao analisarmos que “toda afirmacdo de importancia feita sobre Socrates no corpus
aristotélico pode ser rastreada a uma fonte existente nos didlogos platonicos” (TAYLOR, 1911,
pp. 40-41).

Taylor chega a essa conclusdo apds a analise das referéncias que Aristoteles faz a

Socrates em seus escritos. Ele aponta, por exemplo, que Aristoteles, nos Elencos Sofisticos

10 Vale ressaltar que podemos generalizar esse comentario. Conforme afirma Ana Elias Pinheiro: “[os
dialogos socraticos de Xenofonte] pretendiam defender e preservar o pensamento filoso6fico do mestre
ateniense” (XENOFONTE, 2008, p. 37).

11 Adotamos, aqui, a traducdo de Giovanni Reale: ARISTOTELES, 2002, p. 35.

12 1bidem, p. 607.

13 Eduard G. Zeller também afirmava que ndo ha evidéncia de que Aristoteles tivesse outras fontes
que lhe pudessem fornecer informacfes sobre a pessoa de Sdcrates, além dos escritos de Xenofonte e
Plato (cf. ZELLER, 1877, p. 101).
Arthur Lopes Campos Cordeiro ‘
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

(183b7), afirma que Socrates costumava fazer perguntas, mas nao as responder e que isso € uma
clara alusdo a reclamacgio de Trasimaco na Republica (337e)** (TAYLOR, 1911, p. 63).
Aristoteles, também, afirma que SAcrates negava a existéncia de akrasia (EN 1145b) —algo que
é facilmente percebido na leitura do Protagoras (345e; 353a; 357¢) (TAYLOR, 1911, p. 65).

E o que podemos dizer da apreciacdo da filosofia socratica feita por Aristdteles?
Primeiro, como Taylor afirma que o conhecimento que ele tem da filosofia de Sécrates decorre
dos didlogos platénicos (cf. TAYLOR, 1911, p. 41), ndo ha nada de novo que ele possa nos
comunicar. Além disso, Burnet acrescenta que Aristoteles “ndo €, de maneira alguma, um bom
intérprete de visdes filosoficas pelas quais ele ndo tem simpatia” (BURNET, 1911, p. xxv)®°.

Entdo, para que serve o testemunho de Aristoteles? No maximo, afirma a Escola
Escocesa, serve para provar que o Socrates de Platdo ¢ o Socrates real, ja que “Aristoteles esta
sempre pronto para criticar Platdo, e se ele estivesse na posi¢do de contrastar o Socrates real
com o de Platdo, nds podemos estar certos de que ele teria feito isso em algum lugar com uma
linguagem inconfundivel” (BURNET, 1911, p. xxv).

293 3 ARISTOFANES E O JOVEM SOCRATES
A obra comica As Nuvens, do poeta Aristofanes, € o documento mais antigo que retrata
a figura de Socrates. Nessa pecga, Socrates € uma das personagens principais. Sem embargo, 0
retrato pintado na comédia é bastante distinto do retrato exposto por Platdo (e, claro, por
Xenofonte).
Socrates, em As Nuvens, é um filosofo naturalista®, que busca fazer certas descobertas
acerca dos fendmenos celestes (cf. Nu. 225; 228)'" e “cuja pseudociéncia o leva a negar a

existéncia das divindades da crenca comum e que celebra ritos privados a novos deuses que

14 “Ele mesmo ndo d4 nenhuma resposta, quando alguém fornece uma, ele inicia a argumentacio e a
refuta” (PLATO, 1997, p. 982). A traducdo aqui adotada é de Grube, a qual foi revisada por Reeve.
15 Este criticismo de Aristételes, enquanto historiador da filosofia, é bastante comum. Sobre isso, veja
o livro Aristotle’s Criticism of Presocratic Philosophy, de Harold Cherniss, em cujo prefacio se 1€ “a
concluséo é que Aristoteles ndo esta, em nenhuma das obras que temos, tentando fornecer um relato
histérico da filosofia anterior a ele. Ele est4 usando essas teorias como interlocutores em debates
artificiais que ele cria para guiar ‘inevitavelmente’ as suas proprias teorias” (CHERNISS, 1935, p.
Xii).

16 Este fato, que ¢ facilmente perceptivel pela leitura da pega, é apontado por muitos autores (cf., por
exemplo, REALE, 2013, p. 83; VLASTOS, 1988, p. 89). Filésofo naturalista, aqui, é um filésofo que
se dedica ao estudo da physis. Segundo Reale, a filosofia naturalista foca seus interesses em problemas
cosmo-ontoldgicos e tem como seus principais representantes os jénicos (incluindo, Heraclito),
pitagdricos, eleatas e pluralistas (cf. REALE, 2012, p. 35).

17 Adotamos a tradugéo de Sommerstein. ARISTOPHANES, 1982, p. 33.

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

substituem os antigos” (VLASTOS, 1988, p. 88)*8. Além disso, ele ¢, claramente, um sofista —
e, até mesmo, o pior dos sofistas (cf. REALE, 2013, p. 83). Na peca, o personagem principal
busca Socrates para aprender oratdria (Nu. 239), ja que “essas pessoas o ensinam, se vocé as
pagar, a como se conduzir em uma discussdo, independentemente de sua causa ser justa ou
injusta” (Nu. 98-99).

Por conta desta caracterizacdo de Sdcrates, durante muito tempo considerou-se essa
comédia obra de pura fantasia — desprovida de qualquer valor historico (cf. REALE, 2013, p.
83). A postura da Escola Escocesa em relacdo a Aristdfanes é, todavia, totalmente distinta. Ao
analisar a comédia, concluiram que ela é extremamente valiosa para conhecermos o inicio da
vida de Socrates.

Para comecar a entender como a peca de Aristofanes pode ser Util, é preciso entender o
contexto histérico. SAcrates cresceu em uma Atenas que florescia. Todavia, quando estava
guase com quarenta anos, iniciou-se a longa guerra que iria acabar com a grandeza de Atenas

(cf. TAYLOR, 1951, pp. 38-39). E por isso que Taylor faz o seguinte comentario:

Nos ndo podemos nem comegar a entender historicamente Sdcrates até que
deixemos claro que sua juventude e inicio da vida adulta transcorreram em
294 uma sociedade separada daguela na qual Platdo e Xenofonte cresceram pelo
mesmo tipo de abismo que divide a Europa “pos-guerra” da Europa “pré-

guerra.” (TAYLOR, 1951 p. 39)

A imagem de Sécrates que temos em mente € aquela que Platdo pintou em seus dialogos
(cf. TAYLOR, 1951, p. 39). No entanto, Platdo conheceu Sécrates, quando este ja era mais
velho, e, portanto, foi este 0 homem que o inspirou. Desse modo, ndo devemos nos surpreender
ao ver, em As Nuvens, um retrato de um Socrates distinto do de Platdo e de Xenofonte. Afinal,
Aristofanes escreveu sua peca quando Platdo e Xenofonte ainda eram criancgas (cf. BURNET,
1920, p. 144).

As Nuvens, entdo, pode ser de grande valor para a reconstru¢do do Sdcrates historico —
desde que interpretada corretamente (cf. BURNET, 1928, p. 22). Ora, como Platdo era uma
crianca, a peca nao pode ter sido influenciada por ele. Desse modo, segundo Taylor e Burnet,
diferentemente de Aristdteles (cujas informacg6es acerca de Socrates provém de Platdo) e até
mesmo de Xenofonte!®, Aristofanes apresenta um testemunho completamente independente.

18 Cf., por exemplo, As Nuvens, vv. 240-255.
19O Professor Burnet afirma: “Parece dificil duvidar que Xenofonte tirou grande parte de suas
informagdes sobre Socrates dos didlogos de Platdo” (BURNET, 1920, p. 149).

Arthur Lopes Campos Cordeiro *‘ \i
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

Para a correta interpretacdo da peca, € preciso ter em mente que estamos diante de uma
comédia. Assim, ndo devemos toma-la literalmente. Entretanto, “ha certas coisas na pega que
devem ter alguma base historica, a ndo ser que adotemos a visdo de que Aristofanes nada sabia
sobre 0 homem que ele tinha colocado como protagonista de sua comédia” (BURNET, 1928,
p. 22). Sendo assim, podemos esperar aprender algo sobre Socrates no testemunho de

Aristofanes. E é por isso que, segundo Taylor:

A figura de Sdcrates em As Nuvens é uma cuidadosa e elaborada peca de arte,
uma distor¢do para o grotesco de uma figura cujo poeta e a audiéncia, sobre a
qual dependia o sucesso ou a falha de sua comédia, estavam bastante
familiarizados, e nds podemos esperar recuperar, por um estudo cuidadoso
da caricatura, muitas caracteristicas do seu original (TAYLOR, 1911, pp.
141-142, grifo nosso).

Uma caricatura comica s6 pode funcionar se for um exagero de um personagem
conhecido. Portanto, Burnet coloca, de modo exemplar, qual o caminho que devemos seguir no
“estudo cuidadoso da caricatura” ao afirmar que “o que precisamos perguntar, entdo, ¢ o que
Sécrates deve ter sido no periodo inicial de sua vida para fazer com que a caricatura de As

Nuvens fosse possivel” (BURNET, 1920, p. 145).
295 Ora, fica evidente que Sdcrates precisa ter sido um filésofo naturalista — um estudante
da physis (BURNET, 1928, p. 23). E isso é corroborado por Teofrasto, sucessor de Aristoteles,
que afirma que Socrates foi um membro da escola de Arquelau (TAYLOR, 1951, p. 69), um
filésofo naturalista eclético (REALE, 2012, p. 169), bem como por Platdo, que, no Fédon, faz
Sacrates afirmar que “quando eu era jovem, eu ficava maravilhosamente entusiasmado com
aquela sabedoria que eles chamam de ciéncia natural” (Phd. 96a-b)?° e que os principais objetos
de estudo na sua juventude eram as coisas nos céus e debaixo na terra?! — os objetos de estudo

dos fisicos (cf. BURNET, 1920, p. 145).

Conforme Teofrasto, Socrates esteve ligado a Arquelau de Atenas, filésofo da natureza
que adotava posi¢des proximas a de Diogenes de Apoldnia, ao considerar o ar como arché (cf.
REALE, 2012, pp. 169-170). Desse modo, ndo devemos surpreender com o fato de Aristofanes

representar Socrates como aderente de um sistema que d& primazia ao ar. Burnet, na verdade,

20 Adotamos a tradugdo de Grube, na obra editada por Cooper (PLATO, 1997, p. 83). Em outra
tradugdo (de Carlos Alberto Nunes): “Quando eu era mogo sentia-me tomado do desejo irresistivel
de adquirir esse conhecimento a que d&o 0 nome de Historia Natural” (PLATAO, 1980, p. 339).

21 “Entdo, novamente, enquanto eu investigava como essas coisas morrem e o que acontece com as
coisas no céu e na terra, finalmente me convenci de que ndo tenho nenhuma aptidao natural para esse
tipo de investigacdo” (Phd. 96b-c). Seguimos, mais uma vez, a tradugdo de Grube. Como se vé, houve
um momento em que ele investigava “o que acontece com as coisas no céu e na terra”.

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

afirma que, na peca, o sistema de Socrates “é reconhecivel como o de Didgenes de Apolonia”
(BURNET, 1920, p. 145)%.

Novamente, Platdo corrobora com o testemunho de Aristofanes. No Fédon, Sdcrates
afirma que estudou questdes variadas — inclusive se “nds pensamos com nosso sangue, ou ar,
ou fogo ou nenhum destes” (96b). Ora, a doutrina segundo a qual aquilo por meio do qual
pensamos € o ar € a doutrina de Didgenes de Apol6nia (BURNET, 1920, p. 145). Além disso,
afirma Taylor que Socrates usa, no Fédon, “precisamente aquelas concepgdes e termos técnicos
[que] séo colocados na boca do protagonista de As Nuvens” (TAYLOR, 1911, p. 160).

Contudo, para que a caricatura de Aristofanes faca sentido, é preciso que Sdcrates tenha
sido mais que apenas um estudante desse tipo de filosofia. Na verdade, ele precisa ter sido o
lider de um grupo de estudantes cosmoldgicos com visdes que nds denominariamos orientais,
isto ¢, visdes influenciadas pela filosofia jonica, como as de Didgenes e Arquelau (TAYLOR,
1951, p. 74), ja que, em As Nuvens, Socrates é representado como chefe de uma escola: o
“Pensatorio”.

A partir disso, Taylor afirma que € possivel “conjecturar que, quando Arquelau se
aposentou, [...] Socrates foi, para todos os efeitos, seu sucessor” (TAYLOR, 1951, p. 72).
Burnet concorda, afirmando que “se este [Arquelau] fundou uma escola regular, Socrates iria

296
naturalmente sucedé-lo como lider. Isso, de fato, parece, para mim, a versao mais provavel”

(BURNET, 1920, p. 147).

Taylor afirma que ha evidéncias de que Sdcrates foi, quando jovem, cabeca de uma
escola. Como vimos, isso é uma pressuposicao da caricatura de As Nuvens (cf. TAYLOR, 1951,
p. 73). Além disso, também podemos encontrar uma comprovagdo dessa tese no Memorabilia
de Xenofonte. Nesta obra, é relatada discussdo entre Socrates e Antifonte (Mem. 1.6). O relato
inicia-se assim: “E-lhe devido, a este prop6sito, que nfo se esqueca uma conversa que teve com
Antifonte, o sofista. Ora, Antifonte, querendo afastar dele os discipulos, procurou Socrates e,
na frente dos outros, disse-lhe o seguinte (...)” (Mem. 1.6.1; grifo nosso)*. Nessa discusséo,
fica claro que Antifonte considera Socrates um “mestre profissional”, alguem que tem
discipulos.

Se Socrates foi um estudante da filosofia da natureza e possuia um circulo de estudantes
ao seu redor, é facil compreender como que Antifonte péde confundir essa relacdo entre

22 No relato de As Nuvens, Aristofanes coloca na boca de Socrates doutrinas de Didgenes, Anaxagoras
e Arquelau. Cf. TAYLOR, 1911, p. 165.
2 Adotamos a tradugéo de Ana Elias Pinheiro dos Memorabilia (XENOFONTE, 2009).

Arthur Lopes Campos Cordeiro *‘ \i
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

Socrates e os estudantes com a relagdo de um sofista e seus discipulos?. E isso, segundo Taylor,

(113

prova que o “‘[p]ensatorio’ de As Nuvens é uma distor¢édo, para efeitos comicos, de algo real”
(TAYLOR, 1951, p. 77).

Portanto, segundo a Escola Escocesa, Aristéfanes, com apoio de alguns testemunhos de
Platdo e Xenofonte, nos da preciosas informagdes sobre a vida de Sdcrates. Desse modo, ndo
devemos desprezar as informacdes de As Nuvens. E gracas a essa peca que podemos saber que
Socrates foi, em algum momento, estudante das “ciéncias naturais”. Além disso, descobrimos
que ele foi, antes de Platdo o conhecer (ou nascer), lider de um circulo de estudantes associados
a ele e que nio se tratava de serem seus pupilos®®. Por sua vez, podemos cogitar que é possivel
que esse circulo de estudantes tenha sido composto por discipulos de Arquelau de Atenas,
mestre de Sdcrates, apos sua morte. Por fim, ndo se pode olvidar que certas informacdes

secundarias sobre Socrates podem ser extraidas da pegaZ®.

4 O SOCRATES DE PLATAO

297 Antes mesmo de analisarmos o valor do testemunho de Platéo, precisamos fazer uma
importante ponderagdo. Se rejeitarmos, como o faz a Escola Escocesa, 0 testemunho de
Aristoteles e de Xenofonte e tendo em mente que Aristéfanes ndo retrata Sécrates em sua
velhice, ndo podemos fugir a conclusdo de Burnet (cf. BURNET, 1920, p. 150): temos que
escolher entre o Sdcrates de Platdo ou, entdo, nos contentarmos em nada conhecer sobre este
homem.

Contudo, a Escola Escocesa ndo defende apenas que o Socrates de Platdo é o Unico
Socrates que podemos conhecer, como se este fosse apenas um personagem do outro filosofo.
Pelo contrario, Burnet e Taylor sdo defensores da “estrita historicidade do Sécrates de Platao”
(DE VOGEL, 1955, p. 28), ou seja, defendem que o Sdcrates historico equivaleria ao Socrates
de Platdo (cf. DORION, 2011, p. 5).

Evidentemente, faz-se necessario algumas ponderacdes. Primeiramente, 0s autores ndo

defendiam que os dialogos de Platéo séo registros de conversas reais. Além disso, eles admitiam

24 Essa linha argumentativa € seguida por Taylor (1951, pp. 76-77).

%5 Na Apologia de Sécrates de Platdo (33a), Socrates é enfatico em afirmar que ele nunca foi um
educador pago ou que teve pupilos. Tal negacdo fica mais clara se considerarmos que, no primeiro
momento de sua vida, ele foi uma espécie de chefe de uma escola.

% Dentre estas destaca-se o fato de Socrates, em As Nuvens, ter conhecimento matematico e ser
retratado “desenhando figuras com um compasso nas cinzas, exatamente como faz em Platdo para a
instru¢do de Ménon e seu servo” (TAYLOR, 1911, p. 154).

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

que a imagem do Sécrates de Platdo pode ter sido alterada — tendo em vista a circunstancia em

que Socrates morreu (BURNET, 1920, p. 149)%’. Por fim, Burnet ressalta que nio podemos

esperar de Platdo uma narrativa objetiva, ja que “a antiga ideia de verdade historica era muito

diferente da nossa” (BURNET, 1911, p. Xxx).

Mesmo diante dessas ponderagdes, Burnet e Taylor acreditam que podemos conhecer
ndo s a vida, mas também o pensamento de Sdcrates por meio dos dialogos platonicos.
Entretanto, isso ndo deve surpreender o leitor, ja que autores como Gregory Vlastos e Giovanni
Reale defendem essa mesma tese?®. O que diferencia, entdo, a “Escola Escocesa” desses outros
autores é o fato de que Taylor e Burnet ndo acreditam que Platdo, conscientemente, coloque na
boca de Socrates suas proprias ideias.

Na academia anglo-saxa contemporanea, a visdo denominada “desenvolvimentismo”?°

¢ a “ortodoxia” dos estudos platonicos (cf. NAILS, 1993, p. 273). Os defensores dessa visdo
afirmam que ha um desenvolvimento substancial no pensamento platénico de modo que é
possivel dividir o corpus platbnico em trés grupos distintos. Assim, 0 Socrates dos primeiros
didlogos de Platdo ndo pode ser considerado o mesmo Socrates presente nos didlogos
intermediarios®.

208 Alguns desenvolvimentistas, sendo Vlastos o principal expoente desse grupo, explicam
esta mudanga no pensamento platonico por meio do que Brickhouse e Smith denominam “Tese
da Identidade Histdrica Geral” (BRICKSHOUSE; SMITH, 2010, p. 14). Os defensores desta
tese (historicistas) afirmam que, nos primeiros dialogos de Platéo, o filosofo é mais fiel ao
pensamento socratico. Nos dialogos de maturidade, porém, ele comeca a colocar na boca de

Socrates suas proprias ideias®k. Por fim, em seus Gltimos dialogos, Platdo se afasta tanto do

27 Vale, porém, ressaltar que Burnet, logo apos fazer esse comentario, afirma que “nfo acredita que
isso tenha seriamente falsificado a representagao” (BURNET, 1920, p. 149).

2 Vlastos analisa elementos do pensamento socratico em sua obra Socrates: ironist and moral
philosopher (1991), como sua piedade (cap. V), sua rejeicdo da retaliacdo (cap. VI) e certos topicos
de sua teoria moral (cap. VII), tendo Platdo como uma importante fonte. Reale, por sua vez, realiza
uma exposicao do pensamento de Socrates em sua Historia da Filosofia Antiga tendo, também, Platéo
como fonte importante. Destaca-se, porém, que nenhum dos dois rejeita a autoridade de Aristoteles
ou Xenofonte (Vlastos, inclusive, no capitulo 3 da obra supracitada, analisa “A evidéncia de
Aristdteles e Xenofonte™).

29 Em inglés: developmentalism.

30 Esse ¢ um dos componentes do “Principio da Identidade”, tese basilar do desenvolvimentismo,
segundo Brickhouse e Smith. Cf. BRICKHOUSE; SMITH, 2010, p. 13.

31 por isso que Vlastos afirma que “nos diferentes seguimentos do corpus platonico, dois filésofos
ostentam 0 mesmo nome [Sécrates]. O individuo permanece o mesmo. Mas nos diferentes grupos de
didlogos, ele persegue filosofias tdo diferentes que elas ndo poderiam ter sido descritas como
coabitando 0 mesmo cérebro, a menos que tivesse sido o cérebro de um esquizofrénico”. (VLASTOS,
1991, p. 46).

Arthur Lopes Campos Cordeiro *‘ \i
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

pensamento socratico que Socrates para de ser o protagonista (nas Leis, ele nem mesmo
aparece).

Taylor, apesar de discordar das duas primeiras posi¢des, concorda com a terceira e,
assim, levanta um questionamento: “por que Socrates perde a importancia nesses dialogos

posteriores?” Para ele, s6 hd uma resposta:

Eu ndo vejo razdo alguma para essa notavel mudanca de método a ndo ser a
dada por Burnet que o senso historico de Platdo o proibiu de fazer Sécrates o
expositor de doutrinas e interesses cientificos e filosoficos que Platdo bem
sabia ser seus e de seus contemporaneos. Aqui, nGs temos, como penso, uma
prova positiva que Platdo ndo usou a figura de Socrates como uma ‘‘mascara”
para ele mesmo ou como um ideal imaginario do que “o filosofo” deveria ser
(TAYLOR, 1951, pp. 27-28).

H4, alem dessa razdo, outras. Por exemplo, se Sécrates foi o que Platdo diz que ele foi,
os testemunhos de Aristofanes e Xenofonte fazem mais sentido. Primeiro, se ele foi, no inicio
de sua vida, o que Platdo o representa tendo sido®2, ““a caricatura de As Nuvens é bem inteligivel;
se ele ndo foi, ¢ certamente sem sentido” (BURNET, 1920, p. 146). Além disso, “é quase
impossivel considerar o Sécrates de Aristofanes e o Socrates de Xenofonte como a mesma

2909 pessoa, [mas] ndo ha dificuldade em considera-los, ambos, como imagens distorcidas do
Sécrates que conhecemos por Platdo” (BURNET, 1920, p. 149).
Entretanto, uma razao digna de exposigao ¢ a que Taylor apresenta em seu “The Platonic

Biography of Socrates”. Ele levanta um questionamento:

A pintura platbnica de Sécrates, se a estudarmos como um todo, deixa a
impressdo de ser a delineagdo de um “tipo”, ou o resultado de uma
superposicao de varios retratos de diferentes homens um sobre o outro, ou tem
0 carater que deveriamos esperar em uma realista reproducdo dramatica de
uma personalidade individual muito complexa? Estamos lidando com uma
pintura genérica, no estilo de Menandro e da comédia antiga, ou, como
Avristételes parece ter tomado como certo, um retrato bastante realista de um
individuo? (TAYLOR, 1917, p. 4)

Apbs analisar a biografia platbnica de Sdcrates, Taylor chega a conclusdo de que
encontramos o Socrates historico no “completo e fiel retrato, representado com atenCao
cuidadosa aos fatos” (BURNET, 1917, p. 49), que Platdo nos apresenta. A biografia e o carater

do Sdcrates platdnico, na verdade, nos impressionam como a reproducdo de um original vivo e

32 Destaque para o que Socrates diz no Fédon nas passagens supracitadas.

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

ndo como o retrato de um imaginario sabio ideal (cf. BURNET, 1917, p. 34). Na mesma linha,

afirma Burnet:

Xenofonte nos dad muito pouco entusiasmo e Aristéfanes muito pouca ironia;
é apenas no SOcrates platbnico que os dois elementos estdo combinados
harmoniosamente no carater com uma caracteristica individualidade propria.
O Sacrates platdnico ndo € um mero tipo, mas um homem vivo. Essa é a nossa

principal justificagdo para acreditar que ele ¢ verdadeiramente “o SoOcrates
historico” (BURNET, 1911, p. 1vi)

5 O PENSAMENTO DE SOCRATES E A TEORIA DAS IDEIAS

Desse modo, segundo a Escola Escocesa, devemos aceitar Platdo como uma boa fonte
de informagdes sobre Socrates®. A aceitacdo de tal posicdo, contudo, nos leva a outra tarefa,
nas palavras de Burnet: “se devemos considerar Platdo como nossa melhor autoridade [acerca

da vida de Socrates], teremos que revisar o valor que damos a Socrates como filosofo”
(BURNET, 1911, p. xxxvii).

Burnet e Taylor afirmam isso, porque a maioria dos autores modernos, com base na

300 falsa acepcéo de que Platdo ndo é uma boa autoridade acerca do pensamento de Socrates® (ou,

melhor, de que nem todos seus dialogos sdo boas fontes), atribuem a Teoria das Ideias a Platéo
(cf. BURNET, 1920, p. 154). Todavia, partindo do pressuposto de que Platdo é uma autoridade
confiavel, precisamos considerar que a Teoria das Ideias fazia parte do pensamento de Sécrates.
Na verdade, os professores afirmam ser muito mais coerente sustentar que a doutrina das

Formas é socratica. Por isso, afirma Burnet:

O terreno principal para essa atribuicdo [a atribuicdo da Teoria das Ideias a
Platdo] é que ela [a Teoria das Ideias] ndo € encontrada nos dialogos mais
distintivamente socraticos, e geralmente se diz que ela aparece, pela primeira
vez, no Fédon. Isso, entretanto, € um argumento circular; pois a Unica razéo
pela qual certos didlogos foram considerados como especialmente socraticos
é o fato de que a teoria em questdo ndo aparece neles. Ndo ha, certamente,
razdo alguma para pensar que Sdcrates a teria incluido em todas suas
conversas, €, na verdade, teria sido muito inapropriado para ele se referir aela,
exceto ao conversar com pessoas que provavelmente entenderiam (...) E muito
mais importante observar que a teoria das formas, da maneira que é mantida
no Fédon e na Repulblica, é totalmente ausente daqueles que nés podemos,

33 Afinal, “nds niio podemos seriamente atribuir a Platdo uma mistificacio deliberada e sem sentido

do seu mestre” (TAYLOR, 1949, p. 24).
34 0u, no caso dos desenvolvimentistas historicistas, de que os didlogos intermediérios ndo sdo boas
fontes.
Arthur Lopes Campos Cordeiro ‘
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

justamente, considerar como os dialogos mais distintamente platdnicos,
aqueles em que Socrates ndo é mais o orador principal. Nesse sentido, ela ndo
é nunca mencionada em qualquer dialogo ap6s o Parménides (no qual ela é,
aparentemente, refutada), com uma unica exce¢do do Timeu (51c), no qual o
orador é um pitagdrico. Por outro lado, nada pode ser mais explicito que a
maneira que Platdo atribui a doutrina a Sécrates. No Fédon, ela é considerada
(100b) como “nada novo”, mas apenas o que Sdcrates sempre fala. No
Parménides (130b), Socrates € perguntado, pelo fundador do eleatismo, se
tinha sido ele quem pensou na teoria, e ele responde de forma afirmativa. 1sso
deveria ter acontecido vinte anos antes de Platdo ter nascido. De novo, no
Fédon (76b), Simias é colocado a dizer [por Platdo] que ele duvida se “nesse
horario amanha”, quando Socrates tiver morrido, tera sobrado alguém que ¢
capaz de dar uma consideracdo adequada das formas. Se isso é fic¢do, €, no
minimo, deliberada e eu s6 posso perguntar, como perguntei antes, se algum
filosofo j& propds uma nova teoria sua, representando-a como perfeitamente
familiar, para um ndmero de [pensadores] contemporaneos notaveis, alguns
anos antes dele ter pensado nela [por si mesmo] (BURNET, 1920, pp. 154-
155).

Taylor, na mesma linha, escreve:

Concordo com Burnet que é inconcebivel que qualquer pensador introduza

uma descoberta eminentemente original de sua autoria ao mundo

representando-a como algo que era, hd muito, familiar a varios

contemporaneos vivos, que, certamente, leriam suas obras e detectariam
301 qualquer deturpacdo (TAYLOR, 1951, p. 171).

Vé-se, entdo, que a Teoria das Ideias ¢ atribuida a Sdcrates pela Escola Escocesa com
base em dois principais motivos. O primeiro destes é a confianga no testemunho platénico e,
portanto, no retrato de Sdcrates que ele nos apresenta. Afinal, se Platdo nos apresenta um retrato
de Sdcrates com cuidadosa aten¢do aos fatos (TAYLOR, 1917, p. 49) e se Platdo nos apresenta
Socrates expondo a Teoria das Ideias na Republica, no Fédon e em outros dialogos, deve-se
concluir gque esta teoria era defendida pelo Sécrates historico. O segundo motivo consiste na
implausibilidade de Platdo colocar na boca de Sécrates uma nova e original doutrina. Ora, por
que considerar como verdadeira tal improvavel (ou, nas palavras de Taylor, “inconcebivel”)
possibilidade, se € mais plausivel considerar como socratica a Teoria das Ideias?

Se a Teoria das Ideias e todas outras teses filoséficas que atribuimos a Platdo sdo, na
verdade, socréticas, é evidente que devemos repensar o valor que damos a Sécrates como
filésofo. Assim, ndo poderemos considerar Socrates como simplesmente um filésofo moral,
que foi professor de Platdo, mas sim como aquele que, nas palavras de Taylor, “criou a tradi¢ao
moral e intelectual na qual a Europa viveu desde entdao” (TAYLOR, 1951, p. 139).

Se é de Socrates a Teoria das Ideias, € ele quem deu origem a todas querelas

metafisicas de que a Filosofia Ocidental se ocupou até entdo — como, por exemplo,

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

a “querela dos universais”. Além disso, a concep¢do teoldgica da ordem do universo foi
introduzida por Socrates, nos dialogos platdnicos, com base na Teoria das Ideias. Segundo
Taylor e Burnet, entdo, também esta concepcdo, que Taylor considera a principal heranca do
pensamento filoséfico grego, deve ser atribuida a Socrates (TAYLOR, 1951, p. 172).

J& é conhecida a afirmagdo de Whitehead de que a histéria da Filosofia Ocidental ndo
passa de uma sucessao de notas de rodapé as obras de Platdo. Ora, se as obras de Platdo em que
Socrates é a personagem principal (dialogos como a Republica, o Fédon e o Banquete) séo
meros registros do pensamento do Socrates historico, a histdria da Filosofia Ocidental ndo passa
de uma série de notas de rodapé ao pensamento socratico.

6 A DOUTRINA SOCRATICA DA ALMA

Outra tese, defendida por Burnet e Taylor, considera que Socrates teria sido o primeiro
a dar ao termo psyché (alma) o “significado que ainda hoje damos ao termo” (REALE, 2013,
p. XI1I). Burnet, em seu “The Socratic Doctrine of The Soul”, realiza uma analise dos diversos

302 sentidos dados a palavra psyché na Grécia Antiga.

Ao descrever os sentidos desse vocabulo, Burnet inicia o ensaio tratando de Homero,
que sequer atribui sentimentos a alma (cf. BURNET, 1916, p. 14). A alma continuaria a existir
apos a morte, mas é apenas uma sombra ou imagem. No orfismo, o termo adotaria um outro
sentido: a alma passa a ser considerada divina e imortal. Contudo, a alma néo é identificada
com o que, hoje, chamamos de “Eu”, ou seja, ndo tem o carater que atualmente damos ao termo.

O termo alma também apareceria na filosofia jonica e em pensadores influenciados por
ela. Diogenes de Apolbnia, por exemplo, afirmaria que ela é porcdo de ar infinito em nosso
corpo e que é causa de nossa vida, mas ndo manifestaria interesse algum pela alma individual.
Ap0s investigar a aproximagao de outros pensadores, Burnet conclui que “nem a religido ou a
filosofia do século V a.C conheciam algo sobre a alma. O que eles chamavam por esse nome
era algo extrinseco e desassociado da personalidade normal, dependente totalmente do corpo”
(BURNET, 1916, p. 19).

Sécrates, porém, teria realizado uma revolucéo por ter identificado a psyché com nossa
“consciéncia” e por ter exortado seus conterraneos a cuidarem de sua alma. Ora, tal exortacao
implica o uso do termo psyché “e uma visdo da natureza da alma de uma maneira

nunca antes ouvida antes do tempo de Socrates” (BURNET, 1916, p. 26). Por isso,

Arthur Lopes Campos Cordeiro *‘ \i
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

Taylor, seguindo Burnet, afirma que foi Sdcrates quem criou a concepgéo ocidental de alma —
a sede de nossa inteligéncia e carater moral (cf. TAYLOR, 1951, pp. 139-140).

Deve-se ressaltar que € possivel defender a tese de que Socrates revolucionou a forma
ocidental de se ver a alma, sem que, para tanto, seja necessario defender ou acatar as outras
posi¢Oes da Escola Escocesa acerca do valor das fontes. E é o proprio Burnet o primeiro a
afirmar isso: em seu ensaio, ele se limita a usar os primeiros escritos de Platdo (com foco em
sua Apologia de Socrates) e, mesmo assim (sem considerar os didlogos de sua maturidade como
fonte), chega & conclusio de que Sdcrates introduziu um novo conceito acerca da alma. E por
iSSO que autores como Jaeger e Reale, que rejeitam as outras teses da Escola (cf. JAEGER,
2013, p. 532; REALE, 2013, p. 94), concordam que Socrates é o criador do conceito ocidental
de alma (ver esp. JAEGER, 2013 pp. 529-532; REALE, 2002, p. 137-138)%.

7 CRITICAS A INTERPRETACAO DA ESCOLA ESCOCESA

A intepretagdo da Escola Escocesa ndo é mais sustentada por nenhum historiador da
303 filosofia, por diferentes fatores. Por exemplo, a completa rejeicdo do testemunho aristotélico se
mostra problematica. Em discussdes da época, destacam-se as criticas de Sir David Ross® —
que ainda hoje sdo defendidas®’. Ross, ao analisar a apreciacdo do testemunho aristotélico por
parte de Taylor, ataca as bases da critica da Escola Escocesa.

Ele considera que o caso de Taylor contra Aristoteles se baseia em trés afirmacgdes. A
primeira a de que as informacgfes que Aristoteles tinha da vida e do pensamento de Socrates
foram aprendidas de Platdo ou por meio da leitura das obras de outros seguidores de Socrates.
Ross aceita essa premissa, mas acrescenta que € mais provavel considerar que todo
conhecimento que Aristoteles tinha de Socrates foi derivado de Platdo e outros membros da
Academia (ROSS, 1924, pp. XXXIV-XXXV).

As outras duas afirmac@es, porém, sdo mais controversas. A segunda afirma que todas
as informacoes relevantes que Aristételes nos apresenta sobre Sdcrates podem ser encontradas

nos didlogos platonicos. A terceira, por sua vez, consiste na defesa de que Aristoteles

% Jaeger, inclusive, denomina o “The Socratic Doctrine of the Soul” de “belo ensaio” (JAEGER,
2013, p. 530).

% Ross, contudo, ndo foi o primeiro a criticar o tratamento dado ao testemunho aristotélico pela Escola
Escocesa. G. C. Field, por exemplo, realiza semelhantes criticas em obra de 1913 (cf. FIELD, 1913,
pp. 14-25).

37 Por exemplo, em 1988, Vlastos afirmou que Ross apresentou a “refutacio definitiva” da posicio
de Burnet (e Taylor). Cf. VLASTOS, 1988, p. 89.

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

simplesmente aceitou o que leu nos Zwxpatixor Loyor®® de Platdo e de outros autores como uma
representacdo fiel de uma figura histérica (cf. ROSS, 1924, xxxv)

Essas consideracGes de Taylor ignoram o fato de que Aristoteles teve acesso a
ensinamentos ndo escritos de Platdo e, ademais, que o estagirita teve a oportunidade de
aprender sobre Socrates com seu mestre e com outros membros da Academia®®. Além disso,
Ross apresenta exemplos que vao de encontro a visdo de que Aristoteles ndo se posicionava (?)
criticamente diante dos relatos contidos nos dialogos de Platdo, simplesmente aceitando esse
retrato de Socrates como fiel (cf. ROSS, 1922, pp. xxxv-xxxvii). Desse modo, por conta de
criticas como a de Ross, a completa rejeicdo de Aristoteles é considerada hoje insustentavel®.
Se ndo devemos rechacar a autoridade de Taylor e Burnet, também ndo devemos rechacar a de

Aristoteles.

% “Discursos Socraticos” ou “Conversas com Socrates” (cf. KAHN, 1996, p. 1). Para uma analise
deste género literario, cf. ibidem, pp. 1-35.
39 Ross defende essa posicdo em seu Plato’s Theory of Ideas em oposicéo a Cherniss, que, em seu The
Riddle of the Early Academy, defende “que Aristoteles derivou todo seu conhecimento das visdes de
Platdo dos dialogos que nds ainda possuimos, e que tudo que ele diz sobre Platdo, que ndo pode ser
verificado dos dialogos, é fruto de mal-entendidos ou deturpagdes do que Platdo escreveu” (ROSS,
1951, p. 142). Assim, para Cherniss, “o Platio que refletiu com diferentes distor¢des na critica de
304 Aristdteles e nos heterodoxos sistemas de Espeusipo e Xendcrates ndo é um Platdo hipotético de
palestras ou semindrios [que ndo foram escritos], mas o Platdo dos didlogos ainda existente em sua
totalidade” (CHERNISS, 1962 p. 59). Entretanto, Ross pontua que, na Fisica, Aristételes menciona
doutrinas ndo-escritas de Platdo: “embora ele falasse do participativo de outra maneira nas chamadas
doutrinas ndo-escritas, ele ainda declarou que lugar e espago eram a mesma coisa” (209b11-17, grifo
nosso) — seguimos a traducdo de Reeve (ARISTOTLE, 2018, p. 57). Portanto, essa assercdo a
doutrinas ndo-escritas “refuta[m] a afirmacéo de que tudo que Aristoteles diz sobre Platdo é derivado
dos didlogos” (ROSS, 1951, p. 147). Essa critica também se aplica a posi¢do de Taylor e Burnet.
Afinal, se Platdo transmitiu doutrinas ndo-escritas, por que considerar que ele ndo transmitiu
informacdes sobre Sécrates além do que foi transmitido nos dialogos? Vale ressaltar, a titulo de
completude, que a discussdo entre Ross e Cherniss, a respeito das doutrinas ndo-escritas, &€ um dos
principais debates acerca da interpretacdo de Platdo. De um lado, temos a posi¢do de Cherniss, de
inteira oposicdo as doutrinas ndo-escritas. Do outro, temos a visao de Ross, no sentido de reconhecer
que Platdo sustentou certas doutrinas ndo-escritas, que foram, no entanto, desenvolvidas no final de
sua vida. Por fim, temos autores como Kramer (cf. Arete bei Platon und Aristoteles e Plato and the
Foundations of Methaphics), que, além de admitir que Platdo sustentou certas doutrinas ndo-escritas,
considera que essas foram desenvolvidas num periodo durante (ou até antes da) a escrita dos didlogos.
No Brasil, a visdo de Kramer (da denominada Escola de Tlbingen ou Escola de Tiibingen-Milao) é
mais conhecida por conta do trabalho de Giovanni Reale (Por Uma Nova Interpretacédo de Plat&o).
Sobre a recepcdo dessa visdo no Brasil, cf. PERINE, 2014, pp. 233-244.
40 Copleston, por exemplo, faz critica semelhante (cf. COPLESTON, 1994, pp. 115-116). Nicholas
Smith, ao analisar 38 trechos (que consistem em testemunhos de Aristételes e textos de outros autores,
como Didgenes Laércio, que atribuem certos fatos a Sécrates com base no testemunho aristotélico),
chega a conclusdo de que é quase certo que Aristételes ndo teve apenas Platdo como fonte sobre
Socrates (SMITH, 2018, p. 620). Segundo ele, ha sete passagens, que ndo decorrem de fontes
duvidosas, que ndo podem ter tido Platdo (os dialogos platonicos) como fonte (SMITH, 2018, p. 618).
41 Segundo Vlastos, a obra The Philosophy of Socrates, de Norman Gulley, foi o primeiro livro sobre
Socrates em inglés, depois do Socrates de Taylor (VLASTOS, 1991, p. 5). E interessante, por
conseguinte, perceber que Gulley considerava o testemunho aristotélico como um testemunho de
grande valor, por ser livre de objetivos dramaticos e apologéticos que encontramos em Platéo,
Xenofonte e Aristofanes (cf. GULLEY, 1968, p. 1).

Arthur Lopes Campos Cordeiro *‘ \i
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

Até mesmo autores que recomendam cautela na analise do testemunho de Xenofonte,
afastam-se do radicalismo da Escola Escocesa, que s aceitava, deste testemunho, o que Taylor
denominava “admissdes acidentais™*. Gregory Vlastos, por exemplo, escreve, em 1957, um
artigo no qual ele defende a superioridade do testemunho platénico®®. Dentre varias razdes para
essa defesa, destaca-se o fato de “que Platao explica, enquanto Xenofonte ndo o faz, fatos
afirmados por ambos e atestados por outros” (VLASTOS, 1995, p. 5) — isto &, se Socrates foi 0
que Platdo relata, certos fatos presentes em Platdo, Xenofonte e outros autores fazem sentido;
mas, se ele foi 0 que Xenofonte relata, ndo o faz**. Em 1991, em sua magnum opus, Vlastos
deixa mais uma vez claro a superioridade do testemunho platénico. Contudo, diferentemente
de Taylor e Burnet, ele considera o testemunho de Xenofonte fundamental para conhecermos o
Socrates historico, desde que tomemos certas precaucBes. Afinal, como temos poucos
testemunhos acerca da pessoa de Socrates, ndo podemos nos dar ao luxo de rejeitar um
depoimento direto, como é o de Xenofonte (cf. VLASTOS, 1991, p. 99).

Entretanto, ha autores que buscam a reabilitacdo do testemunho de Xenofonte. Destaca-
se, nesse grupo, Donald Morrison, que afirma que Xenofonte é a mais rica fonte de evidéncias
do movimento socréatico e que seus escritos sdo um tesouro precioso (cf. MORRISON, 1987,

305 pp.19-20). Morrison, também, aponta que ha pontos em que o Socrates de Xenofonte e 0
Socrates de Platdo muito se assemelha. Assim, por exemplo, argumenta que a postura do
Socrates de Xenofonte frente o justo e o legal é a mesma que encontramos em Platdo (no
Criton), ainda que sem a genialidade filoséfica que caracteriza esse ultimo (MORISSON, 1995,
pp. 329-347). Além disso, ndo se pode esquecer do importante trabalho de Louis-André Dorion
que, dentre indmeras contribuicbes, oferece contundente oposicdo a ideia, vinda de
Schleiermacher, de que Xenofonte (e o SAcrates que este apresenta) nao seria filésofo (cf.
DORION, 2006, pp. 93-94)*,

42 E, inclusive, possivel problematizar essa questio: quais os critérios para determinar o carater
acidental de uma admissdo? Além do mais, se Xenofonte & um narrador ndo confidvel, que afirma
estar presente em fatos onde néo estava, por que aceitar qualquer admisséo dele?

43 Diferentemente de Taylor e Burnet, Vlastos considera que apenas os primeiros dialogos nos
fornecem informagdes sobre o pensamento do Sdcrates historico. A partir dos didlogos
intermediarios, o que € colocado na boca de Sécrates sao ideias originais de Platao.

4 O Sacrates de Xenofonte nunca conseguiria atrair homens como Critias e Alcebiades, mas, o de
Platdo, sim (cf. VLASTQOS, 1995, p. 5).

5 Importante frisar que Dorion critica o proprio sentido do “Problema Socratico”. Tendo em vista
que os logoi sokratikoi divergem entre si e nunca tiveram a finalidade de serem retratos fieis da pessoa
de Socrates, deve-se adotar um método comparativo, no qual se analisa cada escritor dos logoi de
modo independente. Esse método, como se v€, abandona a pretensdo de conhecer o “Sdcrates
Historico”. Contudo, tendo em vista os fatos e 0 histérico do Problema Socratico, este €, para Dorion,
0 melhor caminho para os estudos socraticos: abandonando a pretensdo de conhecer o Socrates
Histérico, poderemos ter uma melhor maneira de entendermos o complexo fendmeno do “socratismo”
(Cf. DORION, 2011, pp. 1-21; especialmente pp. 18-21). Sobre essa exegese comparativa, cf.

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

A postura da Escola Escocesa frente Aristofanes, por sua vez, teve recepgdo mais
favoravel. Desse modo, Giovanni Reale afirma que Aristofanes revelaria diversos elementos
histdricos que contribuiriam imensamente para o entendimento de Sdcrates (cf. REALE, 2013,
p. 95). Até mesmo David Ross, forte critico da maneira com que Taylor e Burnet trataram
Aristételes, aceita, com base em Aristéfanes, que Sécrates, em algum momento, se interessou
pela filosofia naturalista (cf. VLASTOS, 1988, p. 90). H4, porém, autores que rejeitam a
reabilitacdo de Aristofanes promovida pela Escola Escocesa. Assim, Gregory Vlastos rejeita o
testemunho de Aristofanes (cf. VLASTOS, 1988, pp. 89-90), ja que sua comédia nos ensina
pouco sobre Socrates*®.

Por fim, no que se refere ao testemunho platénico, a posicdo de Taylor e Burnet é
unanimemente rejeitada. Como dissemos, na Academia Anglo-Saxad contemporanea, prevalece
a posicao desenvolvimentista, ou seja, a visdo de que ha um desenvolvimento substancial no
pensamento platdnico (a0 menos entre os primeiros diadlogos e os didlogos intermediérios).
Burnet e Taylor, porém, sdo considerados como nio-desenvolvimentistas*’ e, por isso, um
grande namero de aurores recusam sua visdo de Platdo.

Mesmo dentre os ndo-desenvolvimentistas, a visdo de Taylor e Burnet é rejeitada.

306 Afinal, a grande maioria deles*, apesar de concordar com Taylor e Burnet, no que tange a
negacdo de um desenvolvimento substancial do pensamento platénico, defende que as doutrinas
presentes nos didlogos sdo originais de Platdo e ndo as doutrinas de Socrates. Destaca-se, ndo
obstante, a obra Plato and the Art of Philosophical Writing de Christopher Rowe. Nela, Rowe
adota um ndo-desenvolvimentismo aliado a tese de que “Platdo se manteve um socratico até o

fim” (ROWE, 2007, p. viii), isto é, nos didlogos intermediarios e tardios, ele mantém as

DORION, 2018, pp. 55-70. Cf., também, BOLZANI FILHO, 2014, pp. 11-31. Nesse artigo, Bolzani
“pretende analisar o chamado ‘problema de Socrates’ e procura defender, com base nas dificuldades
a ele associadas, que 0s textos escritos sobre o filésofo — os 16goi sokratikoi — ndo devem ser lidos
como fontes historicas fidedignas” (2014, p. 30).

46 Sua obra, na verdade, nos ensina como o publico, fomentado por Aristofanes, via Socrates (cf.
VLASTOS, 1988, p. 90)

470 “ndo-desenvolvimentismo™ é também chamado de “unitarismo”. Preferimos o primeiro termo,
pois, embora o termo “unitarismo” seja mais utilizado, ele parece implicar que os defensores dessa
posicao consideram o platonismo como algo totalmente estatico. Assim, é possivel que Francesco
Fronterotta afirme, por um lado, que hd mudangas no pensamento platdnico e, portanto, compreenda
que algum tipo de desenvolvimento deve ser admitido e, por outro lado, seja um néo-
desenvolvimentista, por considerar que tal desenvolvimento ndo tenha sido substancial (cf.
FRONTEROTTA, 2007, p. 38). Contudo, a aplicacdo do termo “unitarista”, para um autor que
reconhece mudangas no pensamento platnico, é problematica. Taylor e Burnet nao sdo, em sentido
estrito, “unitarios”. Apesar de entenderem que o0 pensamento platdnico (socréatico) é o0 mesmo nos
primeiros dialogos e nos didlogos intermediarios, eles consideram que, nos dialogos tardios, Platdo se
afasta de certas posicfes socraticas — e isso explica o fato de Sécrates ndo ser mais a principal
personagem nestes dialogos (cf. TAYLOR, 1951, pp. 27-28).

48 Cf., por exemplo, as obras de Harold Cherniss, Francesco Fronterrota e Lloyd P. Gerson.

Arthur Lopes Campos Cordeiro *‘ \i
ISSN: 2238-7692 ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

posi¢Oes dos primeiros didlogos. Isso significa que as diferencas entre certos dialogos (como o
monologo no Timeu em oposicdo ao carater completamente dialogico nos primeiros dialogos)
representariam “mudangas de estratégia, ndo mudanga de opiniao” (ROWE, 2007, p. 13).
Desse modo, Rowe, mesmo sem considerar as posi¢des da Escola Escocesa em seu
livro, aproxima-se desse posicionamento. Deve-se, porém, ressaltar que, apesar de identificar o
pensamento dos dialogos com o de Socrates, Rowe ndo defende que Platdo € um historiador
fiel da vida socratica. Além disso, certas doutrinas que Taylor e Burnet atribuem a Plat&o (e,

consequentemente, a Scrates) sdo negadas por Rowe*°.

8 CONSIDERACOES FINAIS

Diante do Problema Socrético, Taylor e Burnet nos oferecem sua resposta: para
conhecermos o Sdcrates historico, precisamos ir a Platdo. Para chegarem a essa posicao, 0s
professores da Escola Escocesa analisaram os testemunhos mais relevantes de Xenofonte,
Aristoteles, Aristofanes e Platéo.

307 Na apreciacdo do testemunho de Xenofonte, Taylor e Burnet sdo bastante criticos. O
fato de 0 mesmo néo ser filésofo coloca em xeque sua capacidade de compreender — e retratar
— a genialidade de Sécrates. Além disso, ndo hd nenhuma razédo para considerar que ele tenha
feito parte do mesmo circulo intimo de seguidores do mestre como o fez Platdo. Por fim, certos
problemas de veracidade em seus escritos e o carater apologético dos mesmos praticamente
impossibilitam a busca de qualquer informacdo sobre o Sdcrates historico em suas obras.
Todavia, ndo ha uma rejeicdo completa de Xenofonte, ja& que Taylor deixa claro que as
“admissOes acidentais” feitas pelo autor podem ser Uteis em certos casos — como, por exemplo,
para comprovar o que é dito por outro autor.

O testemunho de Aristoteles, por sua vez, é rejeitado completamente. Taylor e Burnet
defendem que tudo que o estagirita sabia sobre Socrates provém das mesmas fontes que temos
e que toda afirmacdo relevante que ele faz sobre Socrates pode ser encontrada nos diadlogos
platénicos. Assim, o0 testemunho de Aristételes € inutil para tentarmos reconstruir o Socrates
historico. Ele é, contudo, Gtil para uma questdo: como Aristoteles estd sempre pronto a criticar

Platdo, se ele pudesse contrastar o Socrates histérico com o Socrates dos didlogos, ele o teria

49 Por exemplo, Rowe tem uma visdo da Teoria das Ideias bastante distinta da de Taylor e Burnet (cf.
ROWE, 2007, pp. 200-254). Para uma apreciacdo critica da visdo de Rowe por um ndo-
desenvolvimentista, cf. GERSON, 2013, pp. 68-72.

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

feito. Ja que ndo o fez, podemos concluir que ele considerava o Sécrates dos dialogos como o
Socrates historico — isto é, considerava os didlogos como retratos fiéis da personalidade
historica.

O testemunho de Aristéfanes, que ha muito vinha sendo rejeitado, €, por sua vez,
reabilitado. Taylor e Burnet apontam que é errado esperar que o retrato do Socrates de
Aristofanes seja semelhante ao que Platdo apresenta, afinal o poeta cdmico representa Socrates
em sua juventude e Platdo, em sua velhice. Além disso, uma caricatura distorcida, para efeitos
cdmicos, sb sera engracada caso haja alguma semelhanga com o original; por isso, é possivel
conhecer certas caracteristicas do Socrates histérico, em sua juventude, por meio da leitura de
As Nuvens. Assim, com base em informacdes presentes em As Nuvens e confirmadas por alguns
dialogos platénicos (destaque para o Fédon), os professores da Escola Escocesa apresentam um
novo retrato da juventude de Sdcrates, no qual ele apareceria como lider de uma escola e um
fildsofo naturalista.

Platdo, por seu turno, € aceito como a principal fonte, por distintos motivos. Os mais
relevantes se devem: (a) ao fato de que € impensavel que ele apresentasse, na boca de Socrates,
ideias que ndo fossem atribuidas ao mestre, mas que seriam ideias originais suas; (b) ao fato de

308 0 SAcrates platénico ndo ser um simples personagem idealizado, mas ter todas as caracteristicas
de um homem vivente. Assim, ao ter Platdo como fonte, Taylor e Burnet propdem uma nova
forma de ver o pensamento socratico, na qual se destaca a atribuicdo da Teoria das Ideias a
Socrates e ndo a seu discipulo.

A posicdo da Escola Escocesa, contudo, foi unanimemente rejeitada por diferentes
motivos. Destaca-se, aqui, a problematica rejeicdo do testemunho aristotélico — que ignora o
fato de que Aristoteles pode ter adquirido informac6es acerca da pessoa de Sécrates por fontes
que n&o temos acesso™ - e a confianca excessiva no testemunho de Platio — que, por exemplo,
ignora o carater literario dos l6goi sokratikoi.

Entretanto, ndo se pode dizer que tudo que Taylor e Burnet disseram foi rejeitado.
Destaca-se, aqui, a tese de que SAcrates operou uma verdadeira revolugao no conceito de psyché
— criando o conceito ocidental de alma. Esta posicdo, sustentada, inclusive, por autores que
rejeitam sua visdo acerca do valor do testemunho de Platdo, foi um acréscimo inestimavel aos
estudos socraticos e a compreensdo do Problema Socratico. Assim, podemos concluir que, de

fato, a Escola Escocesa cometeu erros ao responder a pergunta “Quem foi Socrates?”, todavia,

50 Por exemplo, companheiros de Sdcrates que nada escreveram (ou cujas obras ndo chegaram a nos)
e, até mesmo, o préprio Platdo, que pode ter fornecido, oralmente, informacgGes adicionais a
Aristoteles, além das que nos chegaram pelos dialogos.

Arthur Lopes Campos Cordeiro *‘ \i
ISSN: 2238-7692 ‘ \



r

VOLUME 10
Rﬂ! FM!BS NUMERO 21
) VO 18VEI R0 6 ANO 2021

foram Taylor e Burnet que constataram ter sido SOcrates o primeiro a dar a palavra “alma” a

nocao que, ainda hoje, adotamos.

309

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O ‘
ISSN: 2238-7692 PROBLEMA SOCRATICO * ‘ \



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

REFERENCIAS

ARISTOPHANES. Clouds. Tradugéo: Alan H. Sommerstein. Warminster: Aris & Phillips LTD, 1982.
ARISTOTELES. Metafisica: Ensaio Introdutorio, texto grego com tradugdo e comentario de Giovanni
Reale. Tradugdo: Marcelo Perine. S&o Paulo: Edi¢Oes Loyola, 2002. v. 2.

ARISTOTLE. Physics. Traduc¢do: C. D. C. Reeve. Indianapolis: Hackett Publishing Company, 2018.
BOLZANI FILHO, R. Imagens de Sdcrates. Kléos, Rio de Janeiro, n. 18, 2014, pp. 11-31.
BRICKHOUSE, T. C.; SMITH, N. D. Socratic Moral Psychology. New York: Cambridge University
Press, 2010.

BURNET, John. Introduction. In: PLATO. Plato’s Phaedo. BURNET, J (Ed.). 1. ed., Oxford:
Clarendon Press, 1911, pp. ix-lvi.

BURNET, John. Socratic Doctrine of the Soul. London: Oxford University Press, 1916.

BURNET, John. Greek Philosophy: Thales to Plato (Part One). London: Macmillan and Co., Limited,
1920.

CHERNISS, H. Aristotle’s Criticism of Presocratic Philosophy. Baltimore: The John Hopkins Press,
1935.

CHERNISS, H. The Riddle of the Early Academy. New York: Russell & Russell, 1962.

COPLESTON, Frederick. Historia de La Filosofia: Grecia y Roma. Tradu¢do: Juan Manuel Garcia de
la Mora. 4. ed., Barcelona: Editorial Ariel, 1994. v. 1.

CORNELLI, G.; COELHO, M. C. de. M. N. “Quem ndo é Geémetra ndo entre!” Geometria, Filosofia
e Platonismo. Kriterion, Belo Horizonte, n. 116, 2007, pp. 417-435, dez/2007.

DE VOGEL, Cornelia. The Present state of the Socratic Problem. Phronesis, v. 1, n. 1, pp. 26-35, 1955.
DORION, L. A. Xenophon’s Socrates. In: AHBEL-RAPPE, S.; KAMTEKAR, R. (Ed). A Companion
to Socrates. Oxford: Blackwell Publishing, 2006, pp. 93-109.

310 DORION, Louis-André. The Rise and Fall of the Socratic Problem. In: MORRISON, D. R. The
Cambridge Companion to Socrates. Cambridge: Cambridge University Press, 2011, pp. 1-23.
DORION, L. A. Comparative Exegesis and the Socratic Problem. In: DANZIG, G; JOHNSON, D.;
MORRISON, D. (Ed). Plato and Xenophon: Comparative Studies. Boston: Brill, 2018, pp. 55-70.
FIELD, G. C. Socrates and Plato: A Criticism of Professor A. E. Taylor’s ‘Varia Socratica’. Oxford:
Parker & Co, 1913.

FRONTEROTTA, F. The Development of Plato’s Theory of Ideas and the ‘Socratic Question’ In:
SEDLEY, D. (ed.) Oxford Studies in Ancient Philosophy. New York: Oxford University Press, summer
2007, vol. XXXII, pp. 37-62.

GERSON, L. P. From Plato to Platonism. New York: Cornell University Press, 2013.

GULLEY, N. The Philosophy of Socrates. London: Macmillan and Co Ltd, 1968.

JAEGER, Werner. Paideia: A Formacdo do Homem Grego. Traducdo: Artur M. Parreira. 6. ed. Sdo
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013.

KAHN, C. H. Plato and the Socratic Dialogue: The Philosophical Use of a Literary Form. Cambridge:
Cambridge University Press, 1996.

LIMA VAZ, H. C. de. Platonica. Séo Paulo: Edi¢des Loyola, 2011.

MORRISON, D. On Professor Vlastos’ Xenophon. Ancient Philosophy, v. 7, pp. 9-22, 1987.
MORRISON, D. Xenophon’s Socrates on the Just ant the Lawful. Ancient Philosophy, v. 15, pp. 329-
347, 1995.

NAILS, D. Problems with Vlastos’ Platonic Developmentalism. Ancient Philosophy, v. 13, n. 2, pp.
273-291, 1993

PERINE, Marcelo. A Heranga Socratica no Conceito Cristdo de Alma. Hypnos, ano 9, n° 13, Séo Paulo,
pp. 53-68, 22 sem. 2004.

PERINE, M. A Recepgdo da Escola de Tiibingen-Mil&o no Brasil. In: PERINE, M. Platéo ndo estava
Doente. S&o Paulo: Edigdes Loyola, 2014, pp. 233-244.

PLATAO. Dialogos (Volumes IlI-IV): Protagoras, Gorgias, O Banquete e Fed&o.
Tradugdo: Carlos Alberto Nunes. Belém: EDUFPA, 1980. ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \'\



L 4 VOLUME 10
DL EN1S
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2021

PLATO. Complete Works. COOPER, JM (Ed.). Indianapolis/Cambridge: Hackett Publishing

Company, 1997.

REALE, Giovanni. Corpo, Alma e Salude: O Conceito de Homem de Homero a Platdo. Traducgdo:

Marcelo Perine. S&o Paulo: Paulus, 2002.

REALE, G. Para Uma Nova Interpretacdo de Platdo. Traducdo: Marcelo Perine. 2. ed. Sdo Paulo:

Edic6es Loyola, 2004.

REALE, G. Historia da Filosofia Grega e Romana: Pré-Socréaticos e Orfismo. Tradugdo: Marcelo

Perine. 2. ed. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2012. v. 1.

REALE, G. Historia da Filosofia Grega e Romana: Sofistas, Socrates e Socraticos Menores. Tradugdo:

Marcelo Perine. 2. ed. S&o Paulo: Edigdes Loyola, 2013. v. 2.

ROSS, W. D. Introduction In: ARISTOTLE. Aristotle’s Metaphysics. ROSS, W. D. (Ed.). Oxford: The

Clarendon Press, 1924, v. 1, pp. xiii-clxvi.

ROSS, D. Plato’s Theory of Ideas. Oxford: Clarendon Press, 1951.

ROWE, C. Plato and the Art of Philosophical Writing. New York: Cambridge University Press, 2007.

SCHLEIERMACHER. On the Worth of Socrates as a Philosopher. In: PLATO. The Apology of

Socrates, The Crito and Part of the Phaedo. 2. ed. rev. London: Taylor Walton and Maberly, 1852.

SMITH, N. D. Aristotle on Socrates. In: STAVRU, A.; MOORE, C. (Ed.) Socrates and the Socratic

Dialogue. Leiden/Boston: Brill, 2018, pp. 601-622.

TAYLOR, Alfred Edward. Plato. London: Archibald Constable & Co Ltd, 1908.

TAYLOR, Alfred Edward. Varia Socratica. Oxford: James Parker & Co., 1911.

TAYLOR, Alfred Edward. Plato’s Biography of Socrates. London: Oxford University Press, 1917.

TAYLOR, Alfred Edward. Plato: The Man and His Work. 6. ed. London: Methuen & Co. Ltd, 1949.

TAYLOR, Alfred Edward. Socrates. Boston: The Beacon Press, 1951.

VLASTOS, Gregory. Socrates. In: Proceedings of the British Academy LXXIV, 1988, pp. 89-111.

Disponivel em: <http://publications.thebritishacademy.ac.uk/pubs/proc/files/74p089.pdf>. Acesso:

12/03/2021.

VLASTOS, Gregory. Socrates: Ironist and Moral Philosopher. Cambridge: Cambridge University
311 Press, 1991.

VLASTOS, G. The Paradox of Socrates. In: VLASTOS, G. Studies in Greek Philosophy (Volume I1):

Socrates, Plato, and their Tradition. Princeton: Princeton University Press, 1995, pp. 3-18.

XENOFONTE. Banquete, Apologia de Socrates. Tradugdo: Ana Elias Pinheiro. 1. ed. Coimbra: Centro

de Estudos Classicos e Humanisticos, 2008.

XENOFONTE. Memoraveis. Traducdo: Ana Elias Pinheiro. 1. ed. Coimbra: Imprensa da Universidade

de Coimbra, 2009.

XENOPHON. The Shorter Socratic Writings: “Apology of Socrates to the Jury,” “Oeconomicus,” and

“Symposium”. BARLETT, R. C. (Ed.). Ithaca: Cornell University Press, 1996.

ZELLER, Edward. Socrates and The Socratic School. Traduc¢éo: Oswald H. Reichel. 2. ed. London:

Longmans, Green, and Co., 1877.

ZELLER, E. Outlines of the History Greek Philosophy. Traducdo: Sarah Frances Alleyne e Evelyn

Abbott. New York: Henry Holt and Company, 1890.



http://publications.thebritishacademy.ac.uk/pubs/proc/files/74p089.pdf

