
 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

288 

ISSN:  2238-7692 

Artigo recebido em: 12/03/2021 

Artigo aprovado em: 16/08/2021 

Artigo publicado em: 12/01/2022 

 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O PROBLEMA SOCRÁTICO 

a resposta da “Escola Escocesa” 

 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET AND THE SOCRATIC PROBLEM 

the “Scottish School” response 

 

 

Arthur Lopes Campos Cordeiro1 

(arthurlopescc@gmail.com) 

 

Resumo: O presente artigo visa abordar a resposta de John Burnet e Alfred Edward Taylor ao “Problema 

Socrático” – isto é, às questões relativas ao pensamento e a vida do Sócrates histórico. Ambos são os 

principais representantes da denominada “Escola Escocesa”, bastante influente no início do século 

passado e que deixou marcas no estudo dessa importante questão da Filosofia Antiga. Para expor sua 

visão, será analisado o modo como os autores tratam as quatro principais fontes acerca da pessoa de 

Sócrates: Xenofonte, Aristóteles, Aristófanes e Platão. Feita essa análise, será possível compreender 

como Taylor e Burnet reconstroem a vida e o pensamento de Sócrates – com destaque para a Teoria das 

Ideias e a Doutrina Socrática da Alma. Por fim, o artigo tratará das razões pelas quais a posição da 

Escola Escocesa não é mais adotada por nenhum historiador da filosofia na contemporaneidade.  

 

Palavras-chave: Problema Socrático. Sócrates Histórico. John Burnet. Alfred Edward Taylor. Sócrates 

de Platão. 

 

Abstract: This article aims to address the response of John Burnet and Alfred Edward Taylor to the 

“Socratic Problem” – that is, to questions relating to the thought and life of the historical Socrates. Both 

are the main representatives of the so-called "Scottish School", which was very influential at the 

beginning of the last century and which left its mark on the study of this important issue of Ancient 

Philosophy. In order to present its vision, it will be analyzed the way in which the authors treat the four 

main sources about the person of Socrates: Xenophon, Aristotle, Aristophanes and Plato. After this 

analysis, it will be possible to understand how Taylor and Burnet reconstruct Socrates' life and thought 

– with an emphasis on the Theory of Ideas and the Socratic Doctrine of the Soul. Finally, the article will 

address the reasons why the Scottish School's position is no longer adopted by any historian of 

philosophy in contemporary times. 

 

Keywords: Socratic Problem. Historical Socrates. John Burnet. Alfred Edward Taylor. Plato’s Socrates. 

 

 

 

 
1 Graduando em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). 

CV Lattes: http://lattes.cnpq.br/1453549140026648. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6438-0829. 

https://doi.org/10.26512/pl.v10i21.36889  

mailto:arthurlopescc@gmail.co
http://lattes.cnpq.br/1453549140026648
https://orcid.org/0000-0002-6438-0829
https://doi.org/10.26512/pl.v10i21.36889


 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

289 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

INTRODUÇÃO  

 

O Problema Socrático é o nome dado ao “problema histórico e metodológico que os 

historiadores confrontam quando eles tentam reconstruir as doutrinas filosóficas do Sócrates 

histórico” (DORION, p. 2011, p. 1)2. Este problema emerge de dois fatos (cf. DORION, p. 

2011, p. 1). O primeiro destes é que Sócrates nada escreveu. O segundo é que nós só 

conhecemos sua vida e ideias por testemunhos diretos e indiretos, que discordam entre si e, em 

certos casos, se opõem frontalmente (cf. REALE, 2013, p. 82). 

Uma das principais fontes que nos informam acerca da pessoa de Sócrates é Platão, seu 

mais notório discípulo. Na maioria dos diálogos platônicos, Sócrates é a personagem principal. 

Ao lermos tais obras, este homem “nos parecerá um metafísico de primeiríssima categoria” 

(COPLESTON, 1994, p. 112). Ora, nos diálogos platônicos, é Sócrates quem defende a Teoria 

das Ideias, quem nos expõe a alegoria da caverna (Rep. VII, 514a-520a) e quem deixa claro que 

não há conhecimento (ou conhecimento verdadeiro) das coisas sensíveis (cf. Phlb 59a-b), ou 

seja, que o objeto da ciência não pode ser sensível, particular (cf. CORNELLI; COELHO, 2007, 

p. 432). É também Sócrates que narra a descoberta do mundo suprassensível no Fédon (96a-

102a), em uma passagem que Giovanni Reale denominará de “Carta Magna da Metafísica 

Ocidental” (cf. REALE, 2004, p. 101). 

Outra fonte relevante é Xenofonte, igualmente um discípulo de Sócrates. Este autor 

escreveu obras nas quais Sócrates é a personagem principal – com destaque para os Ditos e 

Feitos Memoráveis de Sócrates (Memorabilia). Entretanto, ao lermos seu retrato de Sócrates, 

nós não encontramos um grande metafísico: não há nenhuma referência às Ideias ou ao mundo 

suprassensível que elas constituem. Na verdade, vemos uma “marcante aversão por 

especulações pouco práticas” (TAYLOR, 1951, p. 15). O Sócrates de Xenofonte é um defensor 

da moral de seu tempo, um moralista popular que não se interessa por questões lógicas ou 

metafísicas (cf. COPLESTON, 1994, p. 112).  

Essas são as duas principais fontes acerca da pessoa de Sócrates e, como podemos ver, 

elas nos apresentam personagens extremamente diferentes. Ao lermos tais relatos, ficamos, nas 

palavras de Jaeger, “com a sensação de que Xenofonte peca por falta, enquanto, em 

contrapartida, Platão peca por excesso.” (JAEGER, 2013, p. 501). E foi justamente essa a 

impressão que levou Friedrich D. E. Schleiermacher (1768-1834), “o primeiro a formular 

 
2 Todas as traduções são nossas, salvo indicação em contrário. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

290 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

engenhosamente a complexidade desse problema histórico” (JAEGER, 2013, p. 504), a colocar 

a questão da seguinte forma: 

 

O que pode Sócrates ter sido, além e acima do que Xenofonte descreveu, sem, 

entretanto, contradizer os traços de caráter e as máximas práticas que 

Xenofonte definitivamente coloca como socráticos; e o que ele deve ter sido 

para dar a Platão o direito, e um incentivo de exibi-lo como o faz em seus 

diálogos? (SCHLEIERMACHER, 1852, p. cxlii).  

 

No início do século passado, Jaeger, no seu clássico Paideia, afirma existirem duas 

principais tentativas que se fizeram para resolver este problema (cf. JAEGER, 2013, p. 508). 

Uma dessas tentativas era a da “Escola Escocesa”, denominação adotada pelo fato de seus dois 

maiores representantes, o filólogo J. Burnet e o filósofo A. E. Taylor3, terem lecionado em 

universidades da Escócia. Para entendermos a resposta que ambos dão ao Problema Socrático, 

faz-se necessário compreender como eles encaram cada uma das principais fontes acerca da 

pessoa de Sócrates: não apenas Platão e Xenofonte, mas também Aristóteles e o poeta cômico 

Aristófanes. 

 

 

1 O VALOR DO TESTEMUNHO DE XENOFONTE PARA A ESCOLA ESCOCESA 

 

Para Taylor e Burnet, Xenofonte não é uma fonte confiável para conhecermos o Sócrates 

histórico. Primeiro, destaca-se os problemas de veracidade em seus escritos. Ora, Burnet afirma 

que Xenofonte devia ser uma criança na época em que aconteceu o banquete que narra em sua 

obra homônima (cf. BURNET, 1911, p. xxii). Porém, ele afirma estar presente neste banquete4. 

 
3 Cf. JAEGER, 2013, p. 508 e LIMA VAZ, 2011, p. 104. A conjugação de ambos em uma mesma 

Escola é confirmada não só por outros autores, mas pelos próprios professores. Por exemplo, em seu 

curto (40 páginas) Plato’s Biography of Socrates, Taylor menciona 12 vezes o nome de Burnet. Em 

10 dessas menções, ele cita uma opinião de Burnet – com a qual ele concorda. Em outra vez, ele usa 

uma terminologia cunhada por Burnet – irrelevante para a presente análise. Na última vez que 

menciona Burnet, Taylor afirma que a posição de ambos, no que diz respeito ao Problema Socrático, 

é a mesma: “Por outro lado, se podemos confiar nos relatos de Platão, temos, eu defendo, não apenas, 

como o Professor Burnet, eu mesmo e outros sustentamos, uma exposição coerente de uma teoria 

filosófica de alta originalidade, obviamente destinada a atender apenas aos problemas que estavam 

confundindo as mentes atenienses em meados do século V, época da juventude de Sócrates, mas 

também uma narrativa bastante completa e particular da vida e dos traços pessoais do homem que 

idealizou essa filosofia”. (TAYLOR, 1917, p. 40, grifo nosso). Agradeço a um revisor anônimo da 

Revista Pólemos por pontuar o uso de Burnet por parte de Taylor nesta obra.  
4 “Pois, a mim, não me parece que sejam menos dignas de lembrança as acções sérias dos homens de 

bem do que os seus momentos de irreflexão. E porque eu próprio os presenciei, quero agora transmitir 

o que sei” (Smp. 1.1, grifo nosso). Adotamos aqui a tradução de Ana Elias Pinheiro do Symposium 

(XENOFONTE, 2008, p. 31). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

291 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

Desse modo, devemos concluir que “quando ele afirma ter sido uma testemunha ocular, suas 

afirmações não são dignas de confiança” (BURNET, 1911, p. xxii). 

Além disso, Burnet defende que não há nada que sugira que Xenofonte tenha sido um 

seguidor de Sócrates, como o foi Platão5, e, portanto, não devemos imaginar que ele poderia ter 

alguma informação especial acerca do mestre (cf. BURNET, 1911, pp. xviii-xix; BURNET, 

1928, p. 20)6. Também não devemos esquecer que Xenofonte saiu de Atenas dois ou três anos 

antes da morte de Sócrates. 

Há, ainda, uma crítica ao caráter apologético do Memorabilia. O Memorabilia, por ser 

sua obra socrática de maior extensão7, é a mais importante para a reconstrução da pessoa de 

Sócrates. O objetivo de Xenofonte, nessa obra, é provar que as acusações contra a pessoa de 

Sócrates (impiedade religiosa e corrupção da juventude) eram infundadas. Todavia, Taylor e 

Burnet afirmam, ecoando uma observação feita, antes, por Kierkegaard8, que sua “defesa falha 

precisamente porque é bem-sucedida demais: se Sócrates fosse o que Xenofonte quer que nós 

acreditemos, ele nunca teria sido processado” (TAYLOR, 1951, p. 23; cf. BURNET, 1920, p. 

149).  

Também não podemos nos esquecer de que a postura crítica de Schleiermacher em 

relação a Xenofonte influenciou as ponderações de Taylor e Burnet. Ele frisava que Xenofonte 

era um estadista e não um filósofo. Portanto, é provável que Sócrates possuísse certas facetas 

filosóficas que Xenofonte não fosse capaz de replicar em seus textos. Assim, “Sócrates não só 

pode, mas deve ter sido mais, e deve ter existido mais coisas em seus discursos, do que 

Xenofonte representa” (SCHLEIERMACHER, 1852, p. cxxxix)9. 

Por fim, o próprio caráter do Memorabilia nos permite supor que há mais no 

ensinamento socrático do que Xenofonte relata. Afinal, o objetivo da obra é apologético: 

 
5 Taylor segue o mesmo padrão argumentativo. Cf. TAYLOR, 1951, p. 16 
6 Que Xenofonte pertenceu a esse grupo [de jovens que se interessavam por Sócrates], nós podemos 

facilmente admitir, sem termos que supor que ele tenha sido um membro do círculo Socrático mais 

íntimo [como foi Platão]” (BURNET, 1911, p. xviii). 
7 Além disso, Taylor e Burnet veem problemas nas outras obras. Considerando que Xenofonte não 

presenciou a morte de Sócrates, sua Apologia não é um testemunho direto. Seu Banquete, por sua 

vez, narra um acontecimento ocorrido quando Xenofonte era criança, mas este afirma estar presente 

nele. Por fim, seu Ecônomico não é muito analisado pelos autores – talvez, pelo fato de Xenofonte 

narrar mais uma conversa em que ele supostamente está presente. 
8 Cf. VLASTOS, 1988, p. 92. Essa observação, na verdade, está presente em quase todos autores que 

analisam a vida de Sócrates. Vlastos, ao citar a observação de Kierkegaard, afirma que devemos 

concordar com ela. Giovanni Reale também faz a mesma observação: “seria certamente impossível 

que os atenienses tivessem motivos para mandar à morte um homem tal como Xenofonte pretende 

que tenha sido Sócrates” (REALE, 2013, p. 84) 
9 Burnet elogia esse argumento de Schleiermacher, bem como sua postura, em geral, frente ao 

Problema Socrático (BURNET, 1911, p. xxxviii). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

292 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

defender Sócrates de específicas acusações10. Assim, para cumprir este objetivo, Xenofonte 

pode ter, convenientemente, escondido certas facetas dos ensinamentos socráticos (cf. 

BURNET, 1911, p. xxxvii). Perceber isso, porém, nos leva a compreender qual o papel dos 

relatos de Xenofonte para a reconstrução do Sócrates histórico. Sobre isso, Taylor afirma: 

 

na leitura de sua narrativa, nós nunca devemos esquecer o princípio, que se 

aplica a toda polêmica desse tipo, de que as afirmações mais valiosas do 

apologista são aquelas admissões incidentais que são incompatíveis com a 

posição que ele está defendendo. (TAYLOR, 1951, p. 23) 

 

 

2 OS PROBLEMAS DAS ASSERÇÕES DE ARISTÓTELES 

 

Aristóteles nos fornece o principal testemunho indireto para a reconstrução do Sócrates 

histórico. No primeiro livro de sua Metafísica, Aristóteles afirma que Sócrates “ocupava-se de 

questões éticas”, que ele buscava o universal no âmbito ético e que ele foi o “primeiro a fixar a 

atenção nas definições” (987b1-4)11. Na mesma obra, ele ainda afirma que “com efeito, duas 

são as descobertas que se podem atribuir com razão a Sócrates: os raciocínios indutivos e a 

definição universal: estas descobertas constituem a base da ciência” (1078b28-30)12.  

Segundo Jaeger, Burnet e Taylor defendem “a eliminação de Aristóteles como 

testemunho histórico” (JAEGER, 2013, p. 508). Nesse ponto, eles seguem Eduard G. Zeller, 

que defendia que não há nada que Aristóteles nos tenha transmitido que não possa ser 

encontrado nos textos de Platão ou Xenofonte (ZELLER, 1890, p. 103)13. Eles vão, ainda, mais 

além, já que, como não há nenhum sinal de que leu o Memorabilia (cf. BURNET, 1911, p. 

xxiv), o mais provável é considerar que todas suas informações vêm de Platão. Isso é 

confirmado ao analisarmos que “toda afirmação de importância feita sobre Sócrates no corpus 

aristotélico pode ser rastreada a uma fonte existente nos diálogos platônicos” (TAYLOR, 1911, 

pp. 40-41).    

Taylor chega a essa conclusão após a análise das referências que Aristóteles faz a 

Sócrates em seus escritos. Ele aponta, por exemplo, que Aristóteles, nos Elencos Sofísticos 

 
10 Vale ressaltar que podemos generalizar esse comentário. Conforme afirma Ana Elias Pinheiro: “[os 

diálogos socráticos de Xenofonte] pretendiam defender e preservar o pensamento filosófico do mestre 

ateniense” (XENOFONTE, 2008, p. 37). 
11 Adotamos, aqui, a tradução de Giovanni Reale: ARISTÓTELES, 2002, p. 35. 
12 Ibidem, p. 607. 
13 Eduard G. Zeller também afirmava que não há evidência de que Aristóteles tivesse outras fontes 

que lhe pudessem fornecer informações sobre a pessoa de Sócrates, além dos escritos de Xenofonte e 

Platão (cf. ZELLER, 1877, p. 101). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

293 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

(183b7), afirma que Sócrates costumava fazer perguntas, mas não as responder e que isso é uma 

clara alusão à reclamação de Trasímaco na República (337e)14 (TAYLOR, 1911, p. 63). 

Aristóteles, também, afirma que Sócrates negava a existência de akrasia (EN 1145b) – algo que 

é facilmente percebido na leitura do Protágoras (345e; 353a; 357e) (TAYLOR, 1911, p. 65).  

E o que podemos dizer da apreciação da filosofia socrática feita por Aristóteles? 

Primeiro, como Taylor afirma que o conhecimento que ele tem da filosofia de Sócrates decorre 

dos diálogos platônicos (cf. TAYLOR, 1911, p. 41), não há nada de novo que ele possa nos 

comunicar. Além disso, Burnet acrescenta que Aristóteles “não é, de maneira alguma, um bom 

intérprete de visões filosóficas pelas quais ele não tem simpatia” (BURNET, 1911, p. xxv)15. 

Então, para que serve o testemunho de Aristóteles? No máximo, afirma a Escola 

Escocesa, serve para provar que o Sócrates de Platão é o Sócrates real, já que “Aristóteles está 

sempre pronto para criticar Platão, e se ele estivesse na posição de contrastar o Sócrates real 

com o de Platão, nós podemos estar certos de que ele teria feito isso em algum lugar com uma 

linguagem inconfundível” (BURNET, 1911, p. xxv). 

 

 

3 ARISTÓFANES E O JOVEM SÓCRATES 

 

A obra cômica As Nuvens, do poeta Aristófanes, é o documento mais antigo que retrata 

a figura de Sócrates. Nessa peça, Sócrates é uma das personagens principais. Sem embargo, o 

retrato pintado na comédia é bastante distinto do retrato exposto por Platão (e, claro, por 

Xenofonte).  

Sócrates, em As Nuvens, é um filósofo naturalista16, que busca fazer certas descobertas 

acerca dos fenômenos celestes (cf. Nu. 225; 228)17 e “cuja pseudociência o leva a negar a 

existência das divindades da crença comum e que celebra ritos privados a novos deuses que 

 
14 “Ele mesmo não dá nenhuma resposta, quando alguém fornece uma, ele inicia a argumentação e a 

refuta” (PLATO, 1997, p. 982). A tradução aqui adotada é de Grube, a qual foi revisada por Reeve. 
15 Este criticismo de Aristóteles, enquanto historiador da filosofia, é bastante comum. Sobre isso, veja 

o livro Aristotle’s Criticism of Presocratic Philosophy, de Harold Cherniss, em cujo prefácio se lê “a 

conclusão é que Aristóteles não está, em nenhuma das obras que temos, tentando fornecer um relato 

histórico da filosofia anterior a ele. Ele está usando essas teorias como interlocutores em debates 

artificiais que ele cria para guiar ‘inevitavelmente’ às suas próprias teorias” (CHERNISS, 1935, p. 

xii). 
16 Este fato, que é facilmente perceptível pela leitura da peça, é apontado por muitos autores (cf., por 

exemplo, REALE, 2013, p. 83; VLASTOS, 1988, p. 89). Filósofo naturalista, aqui, é um filósofo que 

se dedica ao estudo da physis. Segundo Reale, a filosofia naturalista foca seus interesses em problemas 

cosmo-ontológicos e tem como seus principais representantes os jônicos (incluindo, Heráclito), 

pitagóricos, eleatas e pluralistas (cf. REALE, 2012, p. 35).  
17 Adotamos a tradução de Sommerstein. ARISTOPHANES, 1982, p. 33.  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

294 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

substituem os antigos” (VLASTOS, 1988, p. 88)18.  Além disso, ele é, claramente, um sofista – 

e, até mesmo, o pior dos sofistas (cf. REALE, 2013, p. 83). Na peça, o personagem principal 

busca Sócrates para aprender oratória (Nu. 239), já que “essas pessoas o ensinam, se você as 

pagar, a como se conduzir em uma discussão, independentemente de sua causa ser justa ou 

injusta” (Nu. 98-99).  

Por conta desta caracterização de Sócrates, durante muito tempo considerou-se essa 

comédia obra de pura fantasia – desprovida de qualquer valor histórico (cf. REALE, 2013, p. 

83). A postura da Escola Escocesa em relação a Aristófanes é, todavia, totalmente distinta. Ao 

analisar a comédia, concluíram que ela é extremamente valiosa para conhecermos o início da 

vida de Sócrates.  

Para começar a entender como a peça de Aristófanes pode ser útil, é preciso entender o 

contexto histórico. Sócrates cresceu em uma Atenas que florescia. Todavia, quando estava 

quase com quarenta anos, iniciou-se a longa guerra que iria acabar com a grandeza de Atenas 

(cf. TAYLOR, 1951, pp. 38-39). É por isso que Taylor faz o seguinte comentário: 

 

Nós não podemos nem começar a entender historicamente Sócrates até que 

deixemos claro que sua juventude e início da vida adulta transcorreram em 

uma sociedade separada daquela na qual Platão e Xenofonte cresceram pelo 

mesmo tipo de abismo que divide a Europa “pós-guerra” da Europa “pré-

guerra.” (TAYLOR, 1951 p. 39) 

 

A imagem de Sócrates que temos em mente é aquela que Platão pintou em seus diálogos 

(cf. TAYLOR, 1951, p. 39). No entanto, Platão conheceu Sócrates, quando este já era mais 

velho, e, portanto, foi este o homem que o inspirou. Desse modo, não devemos nos surpreender 

ao ver, em As Nuvens, um retrato de um Sócrates distinto do de Platão e de Xenofonte. Afinal, 

Aristófanes escreveu sua peça quando Platão e Xenofonte ainda eram crianças (cf. BURNET, 

1920, p. 144). 

As Nuvens, então, pode ser de grande valor para a reconstrução do Sócrates histórico – 

desde que interpretada corretamente (cf. BURNET, 1928, p. 22). Ora, como Platão era uma 

criança, a peça não pode ter sido influenciada por ele. Desse modo, segundo Taylor e Burnet, 

diferentemente de Aristóteles (cujas informações acerca de Sócrates provém de Platão) e até 

mesmo de Xenofonte19, Aristófanes apresenta um testemunho completamente independente.   

 
18 Cf., por exemplo, As Nuvens, vv. 240-255. 
19 O Professor Burnet afirma: “Parece difícil duvidar que Xenofonte tirou grande parte de suas 

informações sobre Sócrates dos diálogos de Platão” (BURNET, 1920, p. 149).  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

295 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

Para a correta interpretação da peça, é preciso ter em mente que estamos diante de uma 

comédia. Assim, não devemos tomá-la literalmente. Entretanto, “há certas coisas na peça que 

devem ter alguma base histórica, a não ser que adotemos a visão de que Aristófanes nada sabia 

sobre o homem que ele tinha colocado como protagonista de sua comédia” (BURNET, 1928, 

p. 22). Sendo assim, podemos esperar aprender algo sobre Sócrates no testemunho de 

Aristófanes. E é por isso que, segundo Taylor: 

 

A figura de Sócrates em As Nuvens é uma cuidadosa e elaborada peça de arte, 

uma distorção para o grotesco de uma figura cujo poeta e a audiência, sobre a 

qual dependia o sucesso ou a falha de sua comédia, estavam bastante 

familiarizados, e nós podemos esperar recuperar, por um estudo cuidadoso 

da caricatura, muitas características do seu original (TAYLOR, 1911, pp. 

141-142, grifo nosso). 

 

Uma caricatura cômica só pode funcionar se for um exagero de um personagem 

conhecido. Portanto, Burnet coloca, de modo exemplar, qual o caminho que devemos seguir no 

“estudo cuidadoso da caricatura” ao afirmar que “o que precisamos perguntar, então, é o que 

Sócrates deve ter sido no período inicial de sua vida para fazer com que a caricatura de As 

Nuvens fosse possível” (BURNET, 1920, p. 145). 

Ora, fica evidente que Sócrates precisa ter sido um filósofo naturalista – um estudante 

da physis (BURNET, 1928, p. 23). E isso é corroborado por Teofrasto, sucessor de Aristóteles, 

que afirma que Sócrates foi um membro da escola de Arquelau (TAYLOR, 1951, p. 69), um 

filósofo naturalista eclético (REALE, 2012, p. 169), bem como por Platão, que, no Fédon, faz 

Sócrates afirmar que “quando eu era jovem, eu ficava maravilhosamente entusiasmado com 

aquela sabedoria que eles chamam de ciência natural” (Phd. 96a-b)20 e que os principais objetos 

de estudo na sua juventude eram as coisas nos céus e debaixo na terra21 – os objetos de estudo 

dos físicos (cf. BURNET, 1920, p. 145).  

Conforme Teofrasto, Sócrates esteve ligado a Arquelau de Atenas, filósofo da natureza 

que adotava posições próximas a de Diógenes de Apolônia, ao considerar o ar como arché (cf. 

REALE, 2012, pp. 169-170). Desse modo, não devemos surpreender com o fato de Aristófanes 

representar Sócrates como aderente de um sistema que dá primazia ao ar. Burnet, na verdade, 

 
20 Adotamos a tradução de Grube, na obra editada por Cooper (PLATO, 1997, p. 83). Em outra 

tradução (de Carlos Alberto Nunes): “Quando eu era moço sentia-me tomado do desejo irresistível 

de adquirir esse conhecimento a que dão o nome de História Natural” (PLATÃO, 1980, p. 339). 
21 “Então, novamente, enquanto eu investigava como essas coisas morrem e o que acontece com as 

coisas no céu e na terra, finalmente me convenci de que não tenho nenhuma aptidão natural para esse 

tipo de investigação” (Phd. 96b-c). Seguimos, mais uma vez, a tradução de Grube. Como se vê, houve 

um momento em que ele investigava “o que acontece com as coisas no céu e na terra”. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

296 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

afirma que, na peça, o sistema de Sócrates “é reconhecível como o de Diógenes de Apolônia” 

(BURNET, 1920, p. 145)22. 

Novamente, Platão corrobora com o testemunho de Aristófanes. No Fédon, Sócrates 

afirma que estudou questões variadas – inclusive se “nós pensamos com nosso sangue, ou ar, 

ou fogo ou nenhum destes” (96b). Ora, a doutrina segundo a qual aquilo por meio do qual 

pensamos é o ar é a doutrina de Diógenes de Apolônia (BURNET, 1920, p. 145). Além disso, 

afirma Taylor que Sócrates usa, no Fédon, “precisamente aquelas concepções e termos técnicos 

[que] são colocados na boca do protagonista de As Nuvens” (TAYLOR, 1911, p. 160). 

Contudo, para que a caricatura de Aristófanes faça sentido, é preciso que Sócrates tenha 

sido mais que apenas um estudante desse tipo de filosofia. Na verdade, ele precisa ter sido o 

líder de um grupo de estudantes cosmológicos com visões que nós denominaríamos orientais, 

isto é, visões influenciadas pela filosofia jônica, como as de Diógenes e Arquelau (TAYLOR, 

1951, p. 74), já que, em As Nuvens, Sócrates é representado como chefe de uma escola: o 

“Pensatório”. 

A partir disso, Taylor afirma que é possível “conjecturar que, quando Arquelau se 

aposentou, [...] Sócrates foi, para todos os efeitos, seu sucessor” (TAYLOR, 1951, p. 72). 

Burnet concorda, afirmando que “se este [Arquelau] fundou uma escola regular, Sócrates iria 

naturalmente sucedê-lo como líder. Isso, de fato, parece, para mim, a versão mais provável” 

(BURNET, 1920, p. 147).  

Taylor afirma que há evidências de que Sócrates foi, quando jovem, cabeça de uma 

escola. Como vimos, isso é uma pressuposição da caricatura de As Nuvens (cf. TAYLOR, 1951, 

p. 73). Além disso, também podemos encontrar uma comprovação dessa tese no Memorabilia 

de Xenofonte. Nesta obra, é relatada discussão entre Sócrates e Antifonte (Mem. I.6). O relato 

inicia-se assim: “É-lhe devido, a este propósito, que não se esqueça uma conversa que teve com 

Antifonte, o sofista. Ora, Antifonte, querendo afastar dele os discípulos, procurou Sócrates e, 

na frente dos outros, disse-lhe o seguinte (...)” (Mem. I.6.1; grifo nosso)23. Nessa discussão, 

fica claro que Antifonte considera Sócrates um “mestre profissional”, alguém que tem 

discípulos. 

Se Sócrates foi um estudante da filosofia da natureza e possuía um círculo de estudantes 

ao seu redor, é fácil compreender como que Antifonte pôde confundir essa relação entre 

 
22 No relato de As Nuvens, Aristófanes coloca na boca de Sócrates doutrinas de Diógenes, Anaxágoras 

e Arquelau. Cf. TAYLOR, 1911, p. 165.  
23 Adotamos a tradução de Ana Elias Pinheiro dos Memorabilia (XENOFONTE, 2009). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

297 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

Sócrates e os estudantes com a relação de um sofista e seus discípulos24. E isso, segundo Taylor, 

prova que o “‘[p]ensatório’ de As Nuvens é uma distorção, para efeitos cômicos, de algo real” 

(TAYLOR, 1951, p. 77).  

Portanto, segundo a Escola Escocesa, Aristófanes, com apoio de alguns testemunhos de 

Platão e Xenofonte, nos dá preciosas informações sobre a vida de Sócrates. Desse modo, não 

devemos desprezar as informações de As Nuvens. É graças a essa peça que podemos saber que 

Sócrates foi, em algum momento, estudante das “ciências naturais”. Além disso, descobrimos 

que ele foi, antes de Platão o conhecer (ou nascer), líder de um círculo de estudantes associados 

a ele e que não se tratava de serem seus pupilos25. Por sua vez, podemos cogitar que é possível 

que esse círculo de estudantes tenha sido composto por discípulos de Arquelau de Atenas, 

mestre de Sócrates, após sua morte. Por fim, não se pode olvidar que certas informações 

secundárias sobre Sócrates podem ser extraídas da peça26. 

 

 

4 O SÓCRATES DE PLATÃO 

 

Antes mesmo de analisarmos o valor do testemunho de Platão, precisamos fazer uma 

importante ponderação. Se rejeitarmos, como o faz a Escola Escocesa, o testemunho de 

Aristóteles e de Xenofonte e tendo em mente que Aristófanes não retrata Sócrates em sua 

velhice, não podemos fugir à conclusão de Burnet (cf. BURNET, 1920, p. 150): temos que 

escolher entre o Sócrates de Platão ou, então, nos contentarmos em nada conhecer sobre este 

homem.  

 Contudo, a Escola Escocesa não defende apenas que o Sócrates de Platão é o único 

Sócrates que podemos conhecer, como se este fosse apenas um personagem do outro filósofo. 

Pelo contrário, Burnet e Taylor são defensores da “estrita historicidade do Sócrates de Platão” 

(DE VOGEL, 1955, p. 28), ou seja, defendem que o Sócrates histórico equivaleria ao Sócrates 

de Platão (cf. DORION, 2011, p. 5). 

Evidentemente, faz-se necessário algumas ponderações. Primeiramente, os autores não 

defendiam que os diálogos de Platão são registros de conversas reais. Além disso, eles admitiam 

 
24 Essa linha argumentativa é seguida por Taylor (1951, pp. 76-77). 
25 Na Apologia de Sócrates de Platão (33a), Sócrates é enfático em afirmar que ele nunca foi um 

educador pago ou que teve pupilos. Tal negação fica mais clara se considerarmos que, no primeiro 

momento de sua vida, ele foi uma espécie de chefe de uma escola.  
26 Dentre estas destaca-se o fato de Sócrates, em As Nuvens, ter conhecimento matemático e ser 

retratado “desenhando figuras com um compasso nas cinzas, exatamente como faz em Platão para a 

instrução de Mênon e seu servo” (TAYLOR, 1911, p. 154).  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

298 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

que a imagem do Sócrates de Platão pode ter sido alterada – tendo em vista a circunstância em 

que Sócrates morreu (BURNET, 1920, p. 149)27. Por fim, Burnet ressalta que não podemos 

esperar de Platão uma narrativa objetiva, já que “a antiga ideia de verdade histórica era muito 

diferente da nossa” (BURNET, 1911, p. xxx). 

Mesmo diante dessas ponderações, Burnet e Taylor acreditam que podemos conhecer 

não só a vida, mas também o pensamento de Sócrates por meio dos diálogos platônicos. 

Entretanto, isso não deve surpreender o leitor, já que autores como Gregory Vlastos e Giovanni 

Reale defendem essa mesma tese28. O que diferencia, então, a “Escola Escocesa” desses outros 

autores é o fato de que Taylor e Burnet não acreditam que Platão, conscientemente, coloque na 

boca de Sócrates suas próprias ideias. 

Na academia anglo-saxã contemporânea, a visão denominada “desenvolvimentismo”29 

é a “ortodoxia” dos estudos platônicos (cf. NAILS, 1993, p. 273). Os defensores dessa visão 

afirmam que há um desenvolvimento substancial no pensamento platônico de modo que é 

possível dividir o corpus platônico em três grupos distintos. Assim, o Sócrates dos primeiros 

diálogos de Platão não pode ser considerado o mesmo Sócrates presente nos diálogos 

intermediários30. 

Alguns desenvolvimentistas, sendo Vlastos o principal expoente desse grupo, explicam 

esta mudança no pensamento platônico por meio do que Brickhouse e Smith denominam “Tese 

da Identidade Histórica Geral” (BRICKSHOUSE; SMITH, 2010, p. 14). Os defensores desta 

tese (historicistas) afirmam que, nos primeiros diálogos de Platão, o filósofo é mais fiel ao 

pensamento socrático. Nos diálogos de maturidade, porém, ele começa a colocar na boca de 

Sócrates suas próprias ideias31. Por fim, em seus últimos diálogos, Platão se afasta tanto do 

 
27 Vale, porém, ressaltar que Burnet, logo após fazer esse comentário, afirma que “não acredita que 

isso tenha seriamente falsificado a representação” (BURNET, 1920, p. 149). 
28 Vlastos analisa elementos do pensamento socrático em sua obra Socrates: ironist and moral 

philosopher (1991), como sua piedade (cap. V), sua rejeição da retaliação (cap. VI) e certos tópicos 

de sua teoria moral (cap. VII), tendo Platão como uma importante fonte. Reale, por sua vez, realiza 

uma exposição do pensamento de Sócrates em sua História da Filosofia Antiga tendo, também, Platão 

como fonte importante. Destaca-se, porém, que nenhum dos dois rejeita a autoridade de Aristóteles 

ou Xenofonte (Vlastos, inclusive, no capítulo 3 da obra supracitada, analisa “A evidência de 

Aristóteles e Xenofonte”). 
29 Em inglês: developmentalism. 
30 Esse é um dos componentes do “Princípio da Identidade”, tese basilar do desenvolvimentismo, 

segundo Brickhouse e Smith. Cf. BRICKHOUSE; SMITH, 2010, p. 13. 
31 É por isso que Vlastos afirma que “nos diferentes seguimentos do corpus platônico, dois filósofos 

ostentam o mesmo nome [Sócrates]. O indivíduo permanece o mesmo. Mas nos diferentes grupos de 

diálogos, ele persegue filosofias tão diferentes que elas não poderiam ter sido descritas como 

coabitando o mesmo cérebro, a menos que tivesse sido o cérebro de um esquizofrênico”. (VLASTOS, 

1991, p. 46).  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

299 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

pensamento socrático que Sócrates para de ser o protagonista (nas Leis, ele nem mesmo 

aparece).  

Taylor, apesar de discordar das duas primeiras posições, concorda com a terceira e, 

assim, levanta um questionamento: “por que Sócrates perde a importância nesses diálogos 

posteriores?” Para ele, só há uma resposta: 

 

Eu não vejo razão alguma para essa notável mudança de método a não ser a 

dada por Burnet que o senso histórico de Platão o proibiu de fazer Sócrates o 

expositor de doutrinas e interesses científicos e filosóficos que Platão bem 

sabia ser seus e de seus contemporâneos. Aqui, nós temos, como penso, uma 

prova positiva que Platão não usou a figura de Sócrates como uma ‘‘máscara” 

para ele mesmo ou como um ideal imaginário do que “o filósofo” deveria ser 

(TAYLOR, 1951, pp. 27-28). 

 

Há, além dessa razão, outras. Por exemplo, se Sócrates foi o que Platão diz que ele foi, 

os testemunhos de Aristófanes e Xenofonte fazem mais sentido. Primeiro, se ele foi, no início 

de sua vida, o que Platão o representa tendo sido32, “a caricatura de As Nuvens é bem inteligível; 

se ele não foi, é certamente sem sentido” (BURNET, 1920, p. 146). Além disso, “é quase 

impossível considerar o Sócrates de Aristófanes e o Sócrates de Xenofonte como a mesma 

pessoa, [mas] não há dificuldade em considerá-los, ambos, como imagens distorcidas do 

Sócrates que conhecemos por Platão” (BURNET, 1920, p. 149). 

Entretanto, uma razão digna de exposição é a que Taylor apresenta em seu “The Platonic 

Biography of Socrates”. Ele levanta um questionamento: 

 

A pintura platônica de Sócrates, se a estudarmos como um todo, deixa a 

impressão de ser a delineação de um “tipo”, ou o resultado de uma 

superposição de vários retratos de diferentes homens um sobre o outro, ou tem 

o caráter que deveríamos esperar em uma realista reprodução dramática de 

uma personalidade individual muito complexa? Estamos lidando com uma 

pintura genérica, no estilo de Menandro e da comédia antiga, ou, como 

Aristóteles parece ter tomado como certo, um retrato bastante realista de um 

indivíduo? (TAYLOR, 1917, p. 4) 

 

Após analisar a biografia platônica de Sócrates, Taylor chega à conclusão de que 

encontramos o Sócrates histórico no “completo e fiel retrato, representado com atenção 

cuidadosa aos fatos” (BURNET, 1917, p. 49), que Platão nos apresenta. A biografia e o caráter 

do Sócrates platônico, na verdade, nos impressionam como a reprodução de um original vivo e 

 
32 Destaque para o que Sócrates diz no Fédon nas passagens supracitadas. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

300 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

não como o retrato de um imaginário sábio ideal (cf. BURNET, 1917, p. 34). Na mesma linha, 

afirma Burnet: 

 

Xenofonte nos dá muito pouco entusiasmo e Aristófanes muito pouca ironia; 

é apenas no Sócrates platônico que os dois elementos estão combinados 

harmoniosamente no caráter com uma característica individualidade própria. 

O Sócrates platônico não é um mero tipo, mas um homem vivo. Essa é a nossa 

principal justificação para acreditar que ele é verdadeiramente “o Sócrates 

histórico” (BURNET, 1911, p. lvi) 

 

 

5 O PENSAMENTO DE SÓCRATES E A TEORIA DAS IDEIAS 

 

Desse modo, segundo a Escola Escocesa, devemos aceitar Platão como uma boa fonte 

de informações sobre Sócrates33. A aceitação de tal posição, contudo, nos leva a outra tarefa, 

nas palavras de Burnet: “se devemos considerar Platão como nossa melhor autoridade [acerca 

da vida de Sócrates], teremos que revisar o valor que damos a Sócrates como filósofo” 

(BURNET, 1911, p. xxxvii).  

Burnet e Taylor afirmam isso, porque a maioria dos autores modernos, com base na 

falsa acepção de que Platão não é uma boa autoridade acerca do pensamento de Sócrates34 (ou, 

melhor, de que nem todos seus diálogos são boas fontes), atribuem a Teoria das Ideias a Platão 

(cf. BURNET, 1920, p. 154). Todavia, partindo do pressuposto de que Platão é uma autoridade 

confiável, precisamos considerar que a Teoria das Ideias fazia parte do pensamento de Sócrates. 

Na verdade, os professores afirmam ser muito mais coerente sustentar que a doutrina das 

Formas é socrática. Por isso, afirma Burnet: 

 

O terreno principal para essa atribuição [a atribuição da Teoria das Ideias a 

Platão] é que ela [a Teoria das Ideias] não é encontrada nos diálogos mais 

distintivamente socráticos, e geralmente se diz que ela aparece, pela primeira 

vez, no Fédon. Isso, entretanto, é um argumento circular; pois a única razão 

pela qual certos diálogos foram considerados como especialmente socráticos 

é o fato de que a teoria em questão não aparece neles. Não há, certamente, 

razão alguma para pensar que Sócrates a teria incluído em todas suas 

conversas, e, na verdade, teria sido muito inapropriado para ele se referir a ela, 

exceto ao conversar com pessoas que provavelmente entenderiam (...) É muito 

mais importante observar que a teoria das formas, da maneira que é mantida 

no Fédon e na República, é totalmente ausente daqueles que nós podemos, 

 
33 Afinal, “nós não podemos seriamente atribuir a Platão uma mistificação deliberada e sem sentido 

do seu mestre” (TAYLOR, 1949, p. 24).  
34 Ou, no caso dos desenvolvimentistas historicistas, de que os diálogos intermediários não são boas 

fontes. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

301 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

justamente, considerar como os diálogos mais distintamente platônicos, 

aqueles em que Sócrates não é mais o orador principal. Nesse sentido, ela não 

é nunca mencionada em qualquer diálogo após o Parmênides (no qual ela é, 

aparentemente, refutada), com uma única exceção do Timeu (51c), no qual o 

orador é um pitagórico. Por outro lado, nada pode ser mais explicito que a 

maneira que Platão atribui a doutrina a Sócrates. No Fédon, ela é considerada 

(100b) como “nada novo”, mas apenas o que Sócrates sempre fala. No 

Parmênides (130b), Sócrates é perguntado, pelo fundador do eleatismo, se 

tinha sido ele quem pensou na teoria, e ele responde de forma afirmativa. Isso 

deveria ter acontecido vinte anos antes de Platão ter nascido. De novo, no 

Fédon (76b), Símias é colocado a dizer [por Platão] que ele duvida se “nesse 

horário amanhã”, quando Sócrates tiver morrido, terá sobrado alguém que é 

capaz de dar uma consideração adequada das formas. Se isso é ficção, é, no 

mínimo, deliberada e eu só posso perguntar, como perguntei antes, se algum 

filósofo já propôs uma nova teoria sua, representando-a como perfeitamente 

familiar, para um número de [pensadores] contemporâneos notáveis, alguns 

anos antes dele ter pensado nela [por si mesmo] (BURNET, 1920, pp. 154-

155).  

 

Taylor, na mesma linha, escreve: 

 

Concordo com Burnet que é inconcebível que qualquer pensador introduza 

uma descoberta eminentemente original de sua autoria ao mundo 

representando-a como algo que era, há muito, familiar a vários 

contemporâneos vivos, que, certamente, leriam suas obras e detectariam 

qualquer deturpação (TAYLOR, 1951, p. 171).  

 

Vê-se, então, que a Teoria das Ideias é atribuída a Sócrates pela Escola Escocesa com 

base em dois principais motivos. O primeiro destes é a confiança no testemunho platônico e, 

portanto, no retrato de Sócrates que ele nos apresenta. Afinal, se Platão nos apresenta um retrato 

de Sócrates com cuidadosa atenção aos fatos (TAYLOR, 1917, p. 49) e se Platão nos apresenta 

Sócrates expondo a Teoria das Ideias na República, no Fédon e em outros diálogos, deve-se 

concluir que esta teoria era defendida pelo Sócrates histórico. O segundo motivo consiste na 

implausibilidade de Platão colocar na boca de Sócrates uma nova e original doutrina. Ora, por 

que considerar como verdadeira tal improvável (ou, nas palavras de Taylor, “inconcebível”) 

possibilidade, se é mais plausível considerar como socrática a Teoria das Ideias? 

Se a Teoria das Ideias e todas outras teses filosóficas que atribuímos a Platão são, na 

verdade, socráticas, é evidente que devemos repensar o valor que damos a Sócrates como 

filósofo. Assim, não poderemos considerar Sócrates como simplesmente um filósofo moral, 

que foi professor de Platão, mas sim como aquele que, nas palavras de Taylor, “criou a tradição 

moral e intelectual na qual a Europa viveu desde então” (TAYLOR, 1951, p. 139).   

Se é de Sócrates a Teoria das Ideias, é ele quem deu origem a todas querelas 

metafísicas de que a Filosofia Ocidental se ocupou até então – como, por exemplo, 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

302 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

a “querela dos universais”. Além disso, a concepção teológica da ordem do universo foi 

introduzida por Sócrates, nos diálogos platônicos, com base na Teoria das Ideias. Segundo 

Taylor e Burnet, então, também esta concepção, que Taylor considera a principal herança do 

pensamento filosófico grego, deve ser atribuída a Sócrates (TAYLOR, 1951, p. 172).  

Já é conhecida a afirmação de Whitehead de que a história da Filosofia Ocidental não 

passa de uma sucessão de notas de rodapé às obras de Platão. Ora, se as obras de Platão em que 

Sócrates é a personagem principal (diálogos como a República, o Fédon e o Banquete) são 

meros registros do pensamento do Sócrates histórico, a história da Filosofia Ocidental não passa 

de uma série de notas de rodapé ao pensamento socrático. 

 

 

6 A DOUTRINA SOCRÁTICA DA ALMA 

 

Outra tese, defendida por Burnet e Taylor, considera que Sócrates teria sido o primeiro 

a dar ao termo psyché (alma) o “significado que ainda hoje damos ao termo” (REALE, 2013, 

p. XIII). Burnet, em seu “The Socratic Doctrine of The Soul”, realiza uma análise dos diversos 

sentidos dados à palavra psyché na Grécia Antiga. 

Ao descrever os sentidos desse vocábulo, Burnet inicia o ensaio tratando de Homero, 

que sequer atribui sentimentos à alma (cf. BURNET, 1916, p. 14). A alma continuaria a existir 

após a morte, mas é apenas uma sombra ou imagem. No orfismo, o termo adotaria um outro 

sentido: a alma passa a ser considerada divina e imortal. Contudo, a alma não é identificada 

com o que, hoje, chamamos de “Eu”, ou seja, não tem o caráter que atualmente damos ao termo.  

O termo alma também apareceria na filosofia jônica e em pensadores influenciados por 

ela. Diógenes de Apolônia, por exemplo, afirmaria que ela é porção de ar infinito em nosso 

corpo e que é causa de nossa vida, mas não manifestaria interesse algum pela alma individual. 

Após investigar a aproximação de outros pensadores, Burnet conclui que “nem a religião ou a 

filosofia do século V a.C conheciam algo sobre a alma. O que eles chamavam por esse nome 

era algo extrínseco e desassociado da personalidade normal, dependente totalmente do corpo” 

(BURNET, 1916, p. 19).  

Sócrates, porém, teria realizado uma revolução por ter identificado a psyché com nossa 

“consciência” e por ter exortado seus conterrâneos a cuidarem de sua alma. Ora, tal exortação 

implica o uso do termo psyché “e uma visão da natureza da alma de uma maneira 

nunca antes ouvida antes do tempo de Sócrates” (BURNET, 1916, p. 26). Por isso, 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

303 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

Taylor, seguindo Burnet, afirma que foi Sócrates quem criou a concepção ocidental de alma – 

a sede de nossa inteligência e caráter moral (cf. TAYLOR, 1951, pp. 139-140). 

Deve-se ressaltar que é possível defender a tese de que Sócrates revolucionou a forma 

ocidental de se ver a alma, sem que, para tanto, seja necessário defender ou acatar as outras 

posições da Escola Escocesa acerca do valor das fontes. E é o próprio Burnet o primeiro a 

afirmar isso: em seu ensaio, ele se limita a usar os primeiros escritos de Platão (com foco em 

sua Apologia de Sócrates) e, mesmo assim (sem considerar os diálogos de sua maturidade como 

fonte), chega à conclusão de que Sócrates introduziu um novo conceito acerca da alma. É por 

isso que autores como Jaeger e Reale, que rejeitam as outras teses da Escola (cf. JAEGER, 

2013, p. 532; REALE, 2013, p. 94), concordam que Sócrates é o criador do conceito ocidental 

de alma (ver esp. JAEGER, 2013 pp. 529-532; REALE, 2002, p. 137-138)35. 

 

 

7 CRÍTICAS À INTERPRETAÇÃO DA ESCOLA ESCOCESA 

 

A intepretação da Escola Escocesa não é mais sustentada por nenhum historiador da 

filosofia, por diferentes fatores. Por exemplo, a completa rejeição do testemunho aristotélico se 

mostra problemática. Em discussões da época, destacam-se as críticas de Sir David Ross36 – 

que ainda hoje são defendidas37. Ross, ao analisar a apreciação do testemunho aristotélico por 

parte de Taylor, ataca as bases da crítica da Escola Escocesa. 

 Ele considera que o caso de Taylor contra Aristóteles se baseia em três afirmações. A 

primeira a de que as informações que Aristóteles tinha da vida e do pensamento de Sócrates 

foram aprendidas de Platão ou por meio da leitura das obras de outros seguidores de Sócrates. 

Ross aceita essa premissa, mas acrescenta que é mais provável considerar que todo 

conhecimento que Aristóteles tinha de Sócrates foi derivado de Platão e outros membros da 

Academia (ROSS, 1924, pp. xxxiv-xxxv). 

As outras duas afirmações, porém, são mais controversas. A segunda afirma que todas 

as informações relevantes que Aristóteles nos apresenta sobre Sócrates podem ser encontradas 

nos diálogos platônicos. A terceira, por sua vez, consiste na defesa de que Aristóteles 

 
35 Jaeger, inclusive, denomina o “The Socratic Doctrine of the Soul” de “belo ensaio” (JAEGER, 

2013, p. 530). 
36 Ross, contudo, não foi o primeiro a criticar o tratamento dado ao testemunho aristotélico pela Escola 

Escocesa. G. C. Field, por exemplo, realiza semelhantes críticas em obra de 1913 (cf. FIELD, 1913, 

pp. 14-25). 
37 Por exemplo, em 1988, Vlastos afirmou que Ross apresentou a “refutação definitiva” da posição 

de Burnet (e Taylor). Cf. VLASTOS, 1988, p. 89. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

304 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

simplesmente aceitou o que leu nos Σωκρατικοι λογοι38 de Platão e de outros autores como uma 

representação fiel de uma figura histórica (cf. ROSS, 1924, xxxv) 

Essas considerações de Taylor ignoram o fato de que Aristóteles teve acesso a 

ensinamentos não escritos de Platão39 e, ademais, que o estagirita teve a oportunidade de 

aprender sobre Sócrates com seu mestre e com outros membros da Academia40. Além disso, 

Ross apresenta exemplos que vão de encontro à visão de que Aristóteles não se posicionava (?) 

criticamente diante dos relatos contidos nos diálogos de Platão, simplesmente aceitando esse 

retrato de Sócrates como fiel (cf. ROSS, 1922, pp. xxxv-xxxvii). Desse modo, por conta de 

críticas como a de Ross, a completa rejeição de Aristóteles é considerada hoje insustentável41. 

Se não devemos rechaçar a autoridade de Taylor e Burnet, também não devemos rechaçar a de 

Aristóteles. 

 
38 “Discursos Socráticos” ou “Conversas com Sócrates” (cf. KAHN, 1996, p. 1). Para uma análise 

deste gênero literário, cf. ibidem, pp. 1-35. 
39 Ross defende essa posição em seu Plato’s Theory of Ideas em oposição a Cherniss, que, em seu The 

Riddle of the Early Academy, defende “que Aristóteles derivou todo seu conhecimento das visões de 

Platão dos diálogos que nós ainda possuímos, e que tudo que ele diz sobre Platão, que não pode ser 

verificado dos diálogos, é fruto de mal-entendidos ou deturpações do que Platão escreveu” (ROSS, 

1951, p. 142). Assim, para Cherniss, “o Platão que refletiu com diferentes distorções na crítica de 

Aristóteles e nos heterodoxos sistemas de Espeusipo e Xenócrates não é um Platão hipotético de 

palestras ou seminários [que não foram escritos], mas o Platão dos diálogos ainda existente em sua 

totalidade” (CHERNISS, 1962 p. 59). Entretanto, Ross pontua que, na Física, Aristóteles menciona 

doutrinas não-escritas de Platão: “embora ele falasse do participativo de outra maneira nas chamadas 

doutrinas não-escritas, ele ainda declarou que lugar e espaço eram a mesma coisa” (209b11-17, grifo 

nosso) – seguimos a tradução de Reeve (ARISTOTLE, 2018, p. 57). Portanto, essa asserção a 

doutrinas não-escritas “refuta[m] a afirmação de que tudo que Aristóteles diz sobre Platão é derivado 

dos diálogos” (ROSS, 1951, p. 147). Essa crítica também se aplica à posição de Taylor e Burnet. 

Afinal, se Platão transmitiu doutrinas não-escritas, por que considerar que ele não transmitiu 

informações sobre Sócrates além do que foi transmitido nos diálogos? Vale ressaltar, a título de 

completude, que a discussão entre Ross e Cherniss, a respeito das doutrinas não-escritas, é um dos 

principais debates acerca da interpretação de Platão. De um lado, temos a posição de Cherniss, de 

inteira oposição às doutrinas não-escritas. Do outro, temos a visão de Ross, no sentido de reconhecer 

que Platão sustentou certas doutrinas não-escritas, que foram, no entanto, desenvolvidas no final de 

sua vida. Por fim, temos autores como Kramer (cf. Arete bei Platon und Aristoteles e Plato and the 

Foundations of Methaphics), que, além de admitir que Platão sustentou certas doutrinas não-escritas, 

considera que essas foram desenvolvidas num período durante (ou até antes da) a escrita dos diálogos. 

No Brasil, a visão de Kramer (da denominada Escola de Tübingen ou Escola de Tübingen-Milão) é 

mais conhecida por conta do trabalho de Giovanni Reale (Por Uma Nova Interpretação de Platão). 

Sobre a recepção dessa visão no Brasil, cf. PERINE, 2014, pp. 233-244.   
40 Copleston, por exemplo, faz crítica semelhante (cf. COPLESTON, 1994, pp. 115-116). Nicholas 

Smith, ao analisar 38 trechos (que consistem em testemunhos de Aristóteles e textos de outros autores, 

como Diógenes Laércio, que atribuem certos fatos a Sócrates com base no testemunho aristotélico), 

chega à conclusão de que é quase certo que Aristóteles não teve apenas Platão como fonte sobre 

Sócrates (SMITH, 2018, p. 620). Segundo ele, há sete passagens, que não decorrem de fontes 

duvidosas, que não podem ter tido Platão (os diálogos platônicos) como fonte (SMITH, 2018, p. 618). 
41 Segundo Vlastos, a obra The Philosophy of Socrates, de Norman Gulley, foi o primeiro livro sobre 

Sócrates em inglês, depois do Socrates de Taylor (VLASTOS, 1991, p. 5). É interessante, por 

conseguinte, perceber que Gulley considerava o testemunho aristotélico como um testemunho de 

grande valor, por ser livre de objetivos dramáticos e apologéticos que encontramos em Platão, 

Xenofonte e Aristófanes (cf. GULLEY, 1968, p. 1). 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

305 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

Até mesmo autores que recomendam cautela na análise do testemunho de Xenofonte, 

afastam-se do radicalismo da Escola Escocesa, que só aceitava, deste testemunho, o que Taylor 

denominava “admissões acidentais”42. Gregory Vlastos, por exemplo, escreve, em 1957, um 

artigo no qual ele defende a superioridade do testemunho platônico43. Dentre várias razões para 

essa defesa, destaca-se o fato de “que Platão explica, enquanto Xenofonte não o faz, fatos 

afirmados por ambos e atestados por outros” (VLASTOS, 1995, p. 5) – isto é, se Sócrates foi o 

que Platão relata, certos fatos presentes em Platão, Xenofonte e outros autores fazem sentido; 

mas, se ele foi o que Xenofonte relata, não o faz44. Em 1991, em sua magnum opus, Vlastos 

deixa mais uma vez claro a superioridade do testemunho platônico. Contudo, diferentemente 

de Taylor e Burnet, ele considera o testemunho de Xenofonte fundamental para conhecermos o 

Sócrates histórico, desde que tomemos certas precauções. Afinal, como temos poucos 

testemunhos acerca da pessoa de Sócrates, não podemos nos dar ao luxo de rejeitar um 

depoimento direto, como é o de Xenofonte (cf. VLASTOS, 1991, p. 99). 

Entretanto, há autores que buscam a reabilitação do testemunho de Xenofonte. Destaca-

se, nesse grupo, Donald Morrison, que afirma que Xenofonte é a mais rica fonte de evidências 

do movimento socrático e que seus escritos são um tesouro precioso (cf. MORRISON, 1987, 

pp.19-20). Morrison, também, aponta que há pontos em que o Sócrates de Xenofonte e o 

Sócrates de Platão muito se assemelha. Assim, por exemplo, argumenta que a postura do 

Sócrates de Xenofonte frente o justo e o legal é a mesma que encontramos em Platão (no 

Críton), ainda que sem a genialidade filosófica que caracteriza esse último (MORISSON, 1995, 

pp. 329-347). Além disso, não se pode esquecer do importante trabalho de Louis-André Dorion 

que, dentre inúmeras contribuições, oferece contundente oposição à ideia, vinda de 

Schleiermacher, de que Xenofonte (e o Sócrates que este apresenta) não seria filósofo (cf. 

DORION, 2006, pp. 93-94)45. 

 
42 É, inclusive, possível problematizar essa questão: quais os critérios para determinar o caráter 

acidental de uma admissão? Além do mais, se Xenofonte é um narrador não confiável, que afirma 

estar presente em fatos onde não estava, por que aceitar qualquer admissão dele? 
43 Diferentemente de Taylor e Burnet, Vlastos considera que apenas os primeiros diálogos nos 

fornecem informações sobre o pensamento do Sócrates histórico. A partir dos diálogos 

intermediários, o que é colocado na boca de Sócrates são ideias originais de Platão. 
44 O Sócrates de Xenofonte nunca conseguiria atrair homens como Crítias e Alcebíades, mas, o de 

Platão, sim (cf. VLASTOS, 1995, p. 5). 
45 Importante frisar que Dorion critica o próprio sentido do “Problema Socrático”. Tendo em vista 

que os logoi sokratikoi divergem entre si e nunca tiveram a finalidade de serem retratos fieis da pessoa 

de Sócrates, deve-se adotar um método comparativo, no qual se analisa cada escritor dos logoi de 

modo independente. Esse método, como se vê, abandona a pretensão de conhecer o “Sócrates 

Histórico”. Contudo, tendo em vista os fatos e o histórico do Problema Socrático, este é, para Dorion, 

o melhor caminho para os estudos socráticos: abandonando a pretensão de conhecer o Sócrates 

Histórico, poderemos ter uma melhor maneira de entendermos o complexo fenômeno do “socratismo” 

(Cf. DORION, 2011, pp. 1-21; especialmente pp. 18-21). Sobre essa exegese comparativa, cf. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

306 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

A postura da Escola Escocesa frente Aristófanes, por sua vez, teve recepção mais 

favorável. Desse modo, Giovanni Reale afirma que Aristófanes revelaria diversos elementos 

históricos que contribuiriam imensamente para o entendimento de Sócrates (cf. REALE, 2013, 

p. 95). Até mesmo David Ross, forte crítico da maneira com que Taylor e Burnet trataram 

Aristóteles, aceita, com base em Aristófanes, que Sócrates, em algum momento, se interessou 

pela filosofia naturalista (cf. VLASTOS, 1988, p. 90). Há, porém, autores que rejeitam a 

reabilitação de Aristófanes promovida pela Escola Escocesa. Assim, Gregory Vlastos rejeita o 

testemunho de Aristófanes (cf. VLASTOS, 1988, pp. 89-90), já que sua comédia nos ensina 

pouco sobre Sócrates46.  

Por fim, no que se refere ao testemunho platônico, a posição de Taylor e Burnet é 

unanimemente rejeitada. Como dissemos, na Academia Anglo-Saxã contemporânea, prevalece 

a posição desenvolvimentista, ou seja, a visão de que há um desenvolvimento substancial no 

pensamento platônico (ao menos entre os primeiros diálogos e os diálogos intermediários). 

Burnet e Taylor, porém, são considerados como não-desenvolvimentistas47 e, por isso, um 

grande número de aurores recusam sua visão de Platão. 

Mesmo dentre os não-desenvolvimentistas, a visão de Taylor e Burnet é rejeitada. 

Afinal, a grande maioria deles48, apesar de concordar com Taylor e Burnet, no que tange à 

negação de um desenvolvimento substancial do pensamento platônico, defende que as doutrinas 

presentes nos diálogos são originais de Platão e não as doutrinas de Sócrates. Destaca-se, não 

obstante, a obra Plato and the Art of Philosophical Writing de Christopher Rowe. Nela, Rowe 

adota um não-desenvolvimentismo aliado à tese de que “Platão se manteve um socrático até o 

fim” (ROWE, 2007, p. viii), isto é, nos diálogos intermediários e tardios, ele mantém as 

 
DORION, 2018, pp. 55-70. Cf., também, BOLZANI FILHO, 2014, pp. 11-31. Nesse artigo, Bolzani 

“pretende analisar o chamado ‘problema de Sócrates’ e procura defender, com base nas dificuldades 

a ele associadas, que os textos escritos sobre o filósofo – os lógoi sokratikoí – não devem ser lidos 

como fontes históricas fidedignas” (2014, p. 30).   
46 Sua obra, na verdade, nos ensina como o público, fomentado por Aristófanes, via Sócrates (cf. 

VLASTOS, 1988, p. 90) 
47 O “não-desenvolvimentismo” é também chamado de “unitarismo”. Preferimos o primeiro termo, 

pois, embora o termo “unitarismo” seja mais utilizado, ele parece implicar que os defensores dessa 

posição consideram o platonismo como algo totalmente estático. Assim, é possível que Francesco 

Fronterotta afirme, por um lado, que há mudanças no pensamento platônico e, portanto, compreenda 

que algum tipo de desenvolvimento deve ser admitido e, por outro lado, seja um não-

desenvolvimentista, por considerar que tal desenvolvimento não tenha sido substancial (cf. 

FRONTEROTTA, 2007, p. 38). Contudo, a aplicação do termo “unitarista”, para um autor que 

reconhece mudanças no pensamento platônico, é problemática. Taylor e Burnet não são, em sentido 

estrito, “unitários”. Apesar de entenderem que o pensamento platônico (socrático) é o mesmo nos 

primeiros diálogos e nos diálogos intermediários, eles consideram que, nos diálogos tardios, Platão se 

afasta de certas posições socráticas – e isso explica o fato de Sócrates não ser mais a principal 

personagem nestes diálogos (cf. TAYLOR, 1951, pp. 27-28). 
48 Cf., por exemplo, as obras de Harold Cherniss, Francesco Fronterrota e Lloyd P. Gerson.  



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

307 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

posições dos primeiros diálogos. Isso significa que as diferenças entre certos diálogos (como o 

monólogo no Timeu em oposição ao caráter completamente dialógico nos primeiros diálogos) 

representariam “mudanças de estratégia, não mudança de opinião” (ROWE, 2007, p. 13).  

Desse modo, Rowe, mesmo sem considerar as posições da Escola Escocesa em seu 

livro, aproxima-se desse posicionamento. Deve-se, porém, ressaltar que, apesar de identificar o 

pensamento dos diálogos com o de Sócrates, Rowe não defende que Platão é um historiador 

fiel da vida socrática. Além disso, certas doutrinas que Taylor e Burnet atribuem a Platão (e, 

consequentemente, a Sócrates) são negadas por Rowe49. 

 

 

8 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Diante do Problema Socrático, Taylor e Burnet nos oferecem sua resposta: para 

conhecermos o Sócrates histórico, precisamos ir a Platão. Para chegarem a essa posição, os 

professores da Escola Escocesa analisaram os testemunhos mais relevantes de Xenofonte, 

Aristóteles, Aristófanes e Platão.  

Na apreciação do testemunho de Xenofonte, Taylor e Burnet são bastante críticos. O 

fato de o mesmo não ser filósofo coloca em xeque sua capacidade de compreender – e retratar 

– a genialidade de Sócrates. Além disso, não há nenhuma razão para considerar que ele tenha 

feito parte do mesmo círculo íntimo de seguidores do mestre como o fez Platão. Por fim, certos 

problemas de veracidade em seus escritos e o caráter apologético dos mesmos praticamente 

impossibilitam a busca de qualquer informação sobre o Sócrates histórico em suas obras. 

Todavia, não há uma rejeição completa de Xenofonte, já que Taylor deixa claro que as 

“admissões acidentais” feitas pelo autor podem ser úteis em certos casos – como, por exemplo, 

para comprovar o que é dito por outro autor. 

O testemunho de Aristóteles, por sua vez, é rejeitado completamente. Taylor e Burnet 

defendem que tudo que o estagirita sabia sobre Sócrates provém das mesmas fontes que temos 

e que toda afirmação relevante que ele faz sobre Sócrates pode ser encontrada nos diálogos 

platônicos. Assim, o testemunho de Aristóteles é inútil para tentarmos reconstruir o Sócrates 

histórico. Ele é, contudo, útil para uma questão: como Aristóteles está sempre pronto a criticar 

Platão, se ele pudesse contrastar o Sócrates histórico com o Sócrates dos diálogos, ele o teria 

 
49 Por exemplo, Rowe tem uma visão da Teoria das Ideias bastante distinta da de Taylor e Burnet (cf. 

ROWE, 2007, pp. 200-254). Para uma apreciação crítica da visão de Rowe por um não-

desenvolvimentista, cf. GERSON, 2013, pp. 68-72. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

308 

ISSN:  2238-7692 
Arthur Lopes Campos Cordeiro 

feito. Já que não o fez, podemos concluir que ele considerava o Sócrates dos diálogos como o 

Sócrates histórico – isto é, considerava os diálogos como retratos fiéis da personalidade 

histórica. 

O testemunho de Aristófanes, que há muito vinha sendo rejeitado, é, por sua vez, 

reabilitado. Taylor e Burnet apontam que é errado esperar que o retrato do Sócrates de 

Aristófanes seja semelhante ao que Platão apresenta, afinal o poeta cômico representa Sócrates 

em sua juventude e Platão, em sua velhice. Além disso, uma caricatura distorcida, para efeitos 

cômicos, só será engraçada caso haja alguma semelhança com o original; por isso, é possível 

conhecer certas características do Sócrates histórico, em sua juventude, por meio da leitura de 

As Nuvens. Assim, com base em informações presentes em As Nuvens e confirmadas por alguns 

diálogos platônicos (destaque para o Fédon), os professores da Escola Escocesa apresentam um 

novo retrato da juventude de Sócrates, no qual ele apareceria como líder de uma escola e um 

filósofo naturalista.  

Platão, por seu turno, é aceito como a principal fonte, por distintos motivos. Os mais 

relevantes se devem: (a) ao fato de que é impensável que ele apresentasse, na boca de Sócrates, 

ideias que não fossem atribuídas ao mestre, mas que seriam ideias originais suas; (b) ao fato de 

o Sócrates platônico não ser um simples personagem idealizado, mas ter todas as características 

de um homem vivente. Assim, ao ter Platão como fonte, Taylor e Burnet propõem uma nova 

forma de ver o pensamento socrático, na qual se destaca a atribuição da Teoria das Ideias a 

Sócrates e não a seu discípulo. 

A posição da Escola Escocesa, contudo, foi unanimemente rejeitada por diferentes 

motivos. Destaca-se, aqui, a problemática rejeição do testemunho aristotélico – que ignora o 

fato de que Aristóteles pode ter adquirido informações acerca da pessoa de Sócrates por fontes 

que não temos acesso50 - e a confiança excessiva no testemunho de Platão – que, por exemplo, 

ignora o caráter literário dos lógoi sokratikoí.  

Entretanto, não se pode dizer que tudo que Taylor e Burnet disseram foi rejeitado. 

Destaca-se, aqui, a tese de que Sócrates operou uma verdadeira revolução no conceito de psyché 

– criando o conceito ocidental de alma. Esta posição, sustentada, inclusive, por autores que 

rejeitam sua visão acerca do valor do testemunho de Platão, foi um acréscimo inestimável aos 

estudos socráticos e à compreensão do Problema Socrático. Assim, podemos concluir que, de 

fato, a Escola Escocesa cometeu erros ao responder à pergunta “Quem foi Sócrates?”, todavia, 

 
50 Por exemplo, companheiros de Sócrates que nada escreveram (ou cujas obras não chegaram a nós) 

e, até mesmo, o próprio Platão, que pode ter fornecido, oralmente, informações adicionais a 

Aristóteles, além das que nos chegaram pelos diálogos. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

309 

ISSN:  2238-7692 

ALFRED E. TAYLOR, JOHN BURNET E O 

PROBLEMA SOCRÁTICO 

foram Taylor e Burnet que constataram ter sido Sócrates o primeiro a dar à palavra “alma” a 

noção que, ainda hoje, adotamos. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

310 

ISSN:  2238-7692 

REFERÊNCIAS  

 

 

ARISTOPHANES. Clouds. Tradução: Alan H. Sommerstein. Warminster: Aris & Phillips LTD, 1982. 

ARISTÓTELES. Metafísica: Ensaio Introdutório, texto grego com tradução e comentário de Giovanni 

Reale. Tradução: Marcelo Perine. São Paulo: Edições Loyola, 2002. v. 2. 

ARISTOTLE. Physics. Tradução: C. D. C. Reeve. Indianapolis: Hackett Publishing Company, 2018. 

BOLZANI FILHO, R. Imagens de Sócrates. Kléos, Rio de Janeiro, n. 18, 2014, pp. 11-31. 

BRICKHOUSE, T. C.; SMITH, N. D. Socratic Moral Psychology. New York: Cambridge University 

Press, 2010. 

BURNET, John. Introduction. In: PLATO. Plato’s Phaedo. BURNET, J (Ed.). 1. ed., Oxford: 

Clarendon Press, 1911, pp. ix-lvi. 

BURNET, John. Socratic Doctrine of the Soul. London: Oxford University Press, 1916. 

BURNET, John. Greek Philosophy: Thales to Plato (Part One). London: Macmillan and Co., Limited, 

1920. 

CHERNISS, H. Aristotle’s Criticism of Presocratic Philosophy. Baltimore: The John Hopkins Press, 

1935. 

CHERNISS, H. The Riddle of the Early Academy. New York: Russell & Russell, 1962. 

COPLESTON, Frederick. Historia de La Filosofia: Grecia y Roma. Tradução: Juan Manuel García de 

la Mora. 4. ed., Barcelona: Editorial Ariel, 1994. v. 1. 

CORNELLI, G.; COELHO, M. C. de. M. N. “Quem não é Geômetra não entre!” Geometria, Filosofia 

e Platonismo. Kriterion, Belo Horizonte, n. 116, 2007, pp. 417-435, dez/2007. 

DE VOGEL, Cornelia. The Present state of the Socratic Problem. Phronesis, v. 1, n. 1, pp. 26-35, 1955. 

DORION, L. A. Xenophon’s Socrates. In: AHBEL-RAPPE, S.; KAMTEKAR, R. (Ed). A Companion 

to Socrates. Oxford: Blackwell Publishing, 2006, pp. 93-109. 

DORION, Louis-André. The Rise and Fall of the Socratic Problem.  In: MORRISON, D. R. The 

Cambridge Companion to Socrates. Cambridge: Cambridge University Press, 2011, pp. 1-23. 

DORION, L. A. Comparative Exegesis and the Socratic Problem. In: DANZIG, G; JOHNSON, D.; 

MORRISON, D. (Ed). Plato and Xenophon: Comparative Studies. Boston: Brill, 2018, pp. 55-70. 

FIELD, G. C. Socrates and Plato: A Criticism of Professor A. E. Taylor’s ‘Varia Socratica’. Oxford: 

Parker & Co, 1913. 

FRONTEROTTA, F. The Development of Plato’s Theory of Ideas and the ‘Socratic Question’ In: 

SEDLEY, D. (ed.) Oxford Studies in Ancient Philosophy. New York: Oxford University Press, summer 

2007, vol. XXXII, pp. 37-62. 

GERSON, L. P. From Plato to Platonism. New York: Cornell University Press, 2013. 

GULLEY, N. The Philosophy of Socrates. London: Macmillan and Co Ltd, 1968. 

JAEGER, Werner. Paideia: A Formação do Homem Grego. Tradução: Artur M. Parreira. 6. ed. São 

Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2013. 

KAHN, C. H. Plato and the Socratic Dialogue: The Philosophical Use of a Literary Form. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1996. 

LIMA VAZ, H. C. de. Platonica. São Paulo: Edições Loyola, 2011. 

MORRISON, D. On Professor Vlastos’ Xenophon. Ancient Philosophy, v. 7, pp. 9-22, 1987. 

MORRISON, D. Xenophon’s Socrates on the Just ant the Lawful. Ancient Philosophy, v. 15, pp. 329-

347, 1995. 

NAILS, D. Problems with Vlastos’ Platonic Developmentalism. Ancient Philosophy, v. 13, n. 2, pp. 

273-291, 1993 

PERINE, Marcelo. A Herança Socrática no Conceito Cristão de Alma. Hypnos, ano 9, nº 13, São Paulo, 

pp. 53-68, 2ª sem. 2004. 

PERINE, M. A Recepção da Escola de Tübingen-Milão no Brasil. In: PERINE, M. Platão não estava  

Doente. São Paulo: Edições Loyola, 2014, pp. 233-244. 

PLATÃO. Diálogos (Volumes III-IV): Protágoras, Górgias, O Banquete e Fedão. 

Tradução:  Carlos Alberto Nunes. Belém: EDUFPA, 1980. 



 

 

 

 

 

 

VOLUME 10 

NÚMERO 21 

ANO 2021 

 

 

311 

ISSN:  2238-7692 

PLATO. Complete Works. COOPER, J.M (Ed.). Indianapolis/Cambridge: Hackett Publishing 

Company, 1997. 

REALE, Giovanni. Corpo, Alma e Saúde: O Conceito de Homem de Homero a Platão. Tradução: 

Marcelo Perine. São Paulo: Paulus, 2002. 

REALE, G. Para Uma Nova Interpretação de Platão. Tradução: Marcelo Perine. 2. ed. São Paulo: 

Edições Loyola, 2004. 

REALE, G. História da Filosofia Grega e Romana: Pré-Socráticos e Orfismo. Tradução: Marcelo 

Perine. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2012. v. 1. 

REALE, G. História da Filosofia Grega e Romana: Sofistas, Sócrates e Socráticos Menores. Tradução: 

Marcelo Perine. 2. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2013. v. 2. 

ROSS, W. D. Introduction In: ARISTOTLE. Aristotle’s Metaphysics. ROSS, W. D. (Ed.). Oxford: The 

Clarendon Press, 1924, v. 1, pp. xiii-clxvi. 

ROSS, D. Plato’s Theory of Ideas. Oxford: Clarendon Press, 1951. 

ROWE, C. Plato and the Art of Philosophical Writing. New York: Cambridge University Press, 2007. 

SCHLEIERMACHER. On the Worth of Socrates as a Philosopher. In: PLATO. The Apology of 

Socrates, The Crito and Part of the Phaedo. 2. ed. rev.  London: Taylor Walton and Maberly, 1852. 

SMITH, N. D. Aristotle on Socrates. In: STAVRU, A.; MOORE, C. (Ed.) Socrates and the Socratic 

Dialogue. Leiden/Boston: Brill, 2018, pp. 601-622.  

TAYLOR, Alfred Edward. Plato. London: Archibald Constable & Co Ltd, 1908. 

TAYLOR, Alfred Edward. Varia Socratica. Oxford: James Parker & Co., 1911. 

TAYLOR, Alfred Edward. Plato’s Biography of Socrates. London: Oxford University Press, 1917. 

TAYLOR, Alfred Edward. Plato: The Man and His Work. 6. ed. London: Methuen & Co. Ltd, 1949. 

TAYLOR, Alfred Edward. Socrates. Boston: The Beacon Press, 1951. 

VLASTOS, Gregory. Socrates. In: Proceedings of the British Academy LXXIV, 1988, pp. 89-111. 

Disponível em: <http://publications.thebritishacademy.ac.uk/pubs/proc/files/74p089.pdf>. Acesso: 

12/03/2021. 

VLASTOS, Gregory. Socrates: Ironist and Moral Philosopher. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1991. 

VLASTOS, G. The Paradox of Socrates. In: VLASTOS, G. Studies in Greek Philosophy (Volume II): 

Socrates, Plato, and their Tradition. Princeton: Princeton University Press, 1995, pp. 3-18. 

XENOFONTE. Banquete, Apologia de Sócrates. Tradução: Ana Elias Pinheiro. 1. ed. Coimbra: Centro 

de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2008. 

XENOFONTE. Memoráveis. Tradução: Ana Elias Pinheiro. 1. ed. Coimbra: Imprensa da Universidade 

de Coimbra, 2009. 

XENOPHON. The Shorter Socratic Writings: “Apology of Socrates to the Jury,” “Oeconomicus,” and 

“Symposium”. BARLETT, R. C. (Ed.). Ithaca: Cornell University Press, 1996. 

ZELLER, Edward. Socrates and The Socratic School. Tradução: Oswald H. Reichel. 2. ed. London: 

Longmans, Green, and Co., 1877. 

ZELLER, E. Outlines of the History Greek Philosophy. Tradução: Sarah Frances Alleyne e Evelyn 

Abbott. New York: Henry Holt and Company, 1890. 

http://publications.thebritishacademy.ac.uk/pubs/proc/files/74p089.pdf

