
 

 

 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

172 

ISSN:  2238-7692 

Artigo recebido em: 05/04/2020 

Artigo aprovado em: 23/05/2020 

Artigo publicado em: 31/08/2020 

 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

 

EL LENGUAJE EN LAS PALABRAS Y LAS COSAS 

conjugaciones entre Foucault y Nietzsche 

 

 

Laise Franciele Souza Silva1 

(laisesouza@outlook.com) 

 

RESUMO 

O presente artigo tem como objetivo compreender a leitura foucaultiana da crítica da linguagem 

efetuada por Nietzsche, a fim de localizar o pensamento de Foucault no interior da tradição moderna. 

Nesse sentido, apresentamos um esboço do projeto foucaultiano que nos permite verificar a questão a 

ser desenvolvida no campo em que ela vem a emergir; precisamente, no âmbito de investigação 

arqueológica do saber. Debruçamo-nos também sobre a obra nietzschiana, que, desde suas primeiras 

conjugações entre filologia e filosofia, é atravessada pelo problema da linguagem. Com isso, 

pretendemos compreender que posição Foucault atribui ao pensamento de Nietzsche no interior do 

livro As palavras e as coisas e como ele corresponde a uma ruptura na episteme moderna que 

fundamenta uma nova possibilidade de hermenêutica. 

 

Palavras-chave: Nietzsche. Foucault. Linguagem. Arqueologia. 

 

RESUMEN 

Este artículo tiene como objetivo comprender la lectura foucaultiana de la crítica del lenguaje 

realizada por Nietzsche, para ubicar el pensamiento de Foucault dentro de la tradición moderna. En 

este sentido, presentamos un esquema del proyecto foucaultiano que nos permite verificar la cuestión a 

desarrollar en el campo en el que surge; precisamente, dentro del alcance de la investigación 

arqueológica del saber. También observamos el trabajo nietzscheano, que, desde sus primeras 

conjugaciones entre filología y filosofía, ha sido atravesado por el problema del lenguaje. Con esto, 

pretendemos entender qué posición atribuye Foucault al pensamiento de Nietzsche dentro del libro Las 

palabras y las cosas y cómo el corresponde a una ruptura en la episteme moderna que subyace a una 

nueva posibilidad de hermenéutica. 

 

Palabras clave: Nietzsche. Foucault. Lenguaje. Arqueología. 

 

 

 

 
1 Graduanda em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). 

CV Lattes: http://lattes.cnpq.br/7652435137831481. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8979-143X. 

https://doi.org/10.26512/pl.v9i18.30536 

 

mailto:laisessouza@outlook.com
http://lattes.cnpq.br/7652435137831481
https://orcid.org/0000-0002-8979-143X
https://doi.org/10.26512/pl.v9i18.


 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

173 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

1 INTRODUÇÃO 

 

A natureza envia o filósofo à humanidade como uma flecha; ela não mira, mas 

espera que a flecha fique presa em algum lugar. (NIETZSCHE, 2003, §7, p. 201) 

 

Este artigo objetiva compreender a leitura feita por Michel Foucault da crítica 

nietzschiana da linguagem como aquela que funda na modernidade uma nova maneira de ver 

e falar sobre as coisas. Acreditamos que a ruptura da episteme clássica provocada por 

Nietzsche fornece as condições de possibilidade para o próprio pensamento foucaultiano. Para 

contemplar o objetivo e hipótese aqui traçados, cumpre: (1) mapear, num primeiro momento, 

o pensamento foucaultiano, a fim de esboçar em que consiste sua proposta de uma história 

crítica do pensamento; em seguida, para nos localizarmos em torno da questão desenvolvida 

aqui, (2) efetuar as devidas delimitações do campo em que ela emerge; precisamente, sua 

investigação arqueológica do saber; e, por fim, (3) debruçarmo-nos sobre a obra nietzschiana, 

que, embora propositalmente assistemática, desde suas primeiras conjugações entre filologia e 

filosofia é atravessada pelo problema da linguagem; com isso, pretende-se (4) perceber que 

posição e importância são atribuídas por Foucault a Nietzsche no interior de As palavras e as 

coisas e, ao fazer voltar essa questão sobre o pensamento foucaultiano, (5) notar como é 

possível inserir sua obra no espaço aberto por Nietzsche. 

A grandiosidade do projeto empreendido por Foucault desde a História da loucura até 

a História da sexualidade responde ou ao menos indica um caminho para o seguinte 

problema: “o que somos nós hoje?”. A essa ambiciosa questão liga-se a proposta de uma nova 

ontologia que é latente em toda a sua obra. O “novo” que a caracteriza justifica-se pelo fato de 

não estar deslocada nem de seu tempo, nem de seu espaço, e de só se colocar como horizonte 

possível em razão da profundidade magmática a partir da qual é forjada a própria filosofia 

moderna. O que Foucault denomina “ontologia histórica” orienta-se segundo três domínios: o 

das coisas (saber), o da ação sobre os outros (poder) e o da relação consigo mesmo (ética); em 

outros termos, traduz-se no modo como, historicamente, nos constituímos como sujeitos do 

saber, como sujeitos de ação sobre os outros e como agentes morais. Se é necessário pensar 

antes uma “ontologia histórica” que uma ontologia do Ser, é porque o Ser assume no 

pensamento de Foucault uma posição absolutamente condicionada, com condições que variam 

com a história na mesma intensidade e frequência com que varia o modo como os 

problemas epistemológico, político e ético são colocados em cada formação 

histórica (DELEUZE, 2005, p. 122). Portanto, pensar essas múltiplas variações 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

174 

tomadas como objetos de uma história crítica justifica-se, sobretudo, por permitir-nos estender 

esses problemas até nossa atualidade, instalando-os no limite entre o devir e o tempo, no 

espaço em que as transformações históricas se tornam possíveis. É aqui, sem dúvidas, que o 

projeto de uma ontologia histórica encontra a possibilidade de uma ontologia do presente. 

Conforme Deleuze aponta: 

 

Quais são os novos tipos de luta, transversais ou imediatos, mais que 

centralizados e mediatizados? Quais são as novas funções do “intelectual”, 

específico “singular” mais que universal? Quais são os novos modos de 

subjetivação, sem identidade, mais do que identitários? É a tripla raiz atual 

das questões Que posso eu, Que sei eu? Quem sou eu? (DELEUZE, 2005, p. 

122-123) 

 

Circunscrever a problemática deste artigo requer que nos situemos, conforme elucida 

Foucault, no percurso traçado por Nietzsche, que, juntamente a Freud e Marx, entreviu 

primeiro uma nova possibilidade de hermenêutica: 

 

Eu me pergunto se não seria possível dizer que Freud, Nietzsche e Marx, nos 

envolvendo em uma tarefa de interpretação que sempre se reflete sobre si 

mesma, constituíram à nossa volta, e para nós, esses espelhos, de onde nos 

são enviadas as imagens cujas feridas inesgotáveis formam nosso narcisismo 

atual. (FOUCAULT, 2015, p. 44) 

 

A Foucault interessa pensar esse tipo particular de ontologia e, por extensão, pensar o 

que somos hoje. Situar-nos significa situar também o projeto foucaultiano. Assim, trata-se de 

um duplo movimento que se completa ao retornar sobre si mesmo; ou seja, ao consideramos o 

pensamento nietzschiano como um daqueles que abrem caminho para a modernidade, 

indicamos, no outro sentido, sua profunda influência no pensamento filosófico de Foucault. 

 

 

2 DESENVOLVIMENTO 

 

É na complexa rede que se forma a partir das relações estabelecidas entre sujeito e 

objeto e sua articulação com a enunciação de uma verdade que se concentram as análises do 

que Foucault irá chamar de uma “história crítica do pensamento”. O projeto 

foucaultiano leva adiante a tarefa crítica de Kant; embora não se volte à análise de 

estruturas formais que permitem a um sujeito universal conceber determinado 



 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

175 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

objeto, pretende analisar as condições que possibilitam essa relação. Enquanto Kant demarca 

os limites da possibilidade do pensamento coerente por um conjunto de conhecimentos 

sintéticos a priori, Foucault propõe algo como um a priori histórico, que estabelece os limites 

do que pode ser dito e pensado em determinado lugar e época, e constitui em cada uma dessas 

formações históricas seu respectivo saber. 

Segundo Michel Foucault, sob o pseudônimo de Maurice Florence, para o 

Dictionnaire des philosophes (1984), da interação entre sujeito e objeto decorrem dois 

processos, que chamaremos de subjetivação e objetivação. A subjetivação tratará de 

responder a o que é o sujeito, qual o seu estatuto, quais as condições necessárias para sua 

existência, qual posição ele deve ocupar no real ou no imaginário de modo que venha a 

converter-se em sujeito legítimo deste ou daquele conhecimento; a objetivação procurará 

responder a sob quais condições qualquer coisa pode se tornar um objeto passível de ser 

conhecido, a qual método de análise ele pode ser submetido, quais recortes são considerados 

mais pertinentes etc. Tais processos jamais poderiam ocorrer de forma independente; o modo 

de desenvolvimento mútuo, a relação de reciprocidade existente entre um e outro produz o 

que será chamado de jogos de verdade. Desse modo, desvendar as condições de subjetivação 

e objetivação, fazer uma “história crítica do pensamento”, não significa perseguir as formas 

de aquisição ou ocultação de uma verdade, e sim fazer a história da emergência dos jogos de 

verdade. 

Todavia, Foucault não se interessará por toda e qualquer relação sujeito-objeto. Os 

jogos de verdade que dão corpo a suas pesquisas dizem respeito a um ponto muito mais 

específico. Digamos que sob esse plano mais amplo em que se desenvolvem as relações 

sujeito-objeto podemos localizar dois centros distintos e traçar em seu entorno e a certa 

distância perímetros que se tangenciam e que implicam, para sua investigação, escolhas 

metodológicas particulares. Um dirá respeito a uma análise arqueológica do saber e à 

formação daqueles jogos de verdade que permitiram ao próprio sujeito ser pensado como 

objeto; o outro se concentrará em uma análise genealógica do “poder” e na constituição do 

sujeito que se pensa como objeto e se reconhece num jogo de verdade no qual está em relação 

consigo mesmo. 

Concentremo-nos aqui no primeiro centro, precisamente as investigações 

arqueológicas sobre o saber conduzidas por Foucault no livro As palavras e as 

coisas (1966), por meio da formação das ciências humanas na episteme moderna, 

para dar conta do aparecimento do homem como objeto do saber. 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

176 

Embora a arqueologia corresponda, em alguma medida, a um projeto de história das 

ideias, do pensamento ou das ciências, para Foucault “não se tratava de perguntar a uma 

ciência em que medida sua história a aproximou ou não da verdade, tratava-se de dizer que a 

verdade é uma certa relação do saber consigo próprio: tratava-se de ‘saber se essa relação tem 

ou não uma história’” (FOUCAULT, 2015, p. XXI). Com isso, define-se a disjunção entre sua 

arqueologia e aquelas historiografias que pretendiam pensar, apesar de suas fronteiras 

dificilmente definíveis, dos métodos pouco consistentes e de seus objetos pouco precisos, a 

constituição da cientificidade dos discursos que circulavam em uma época: a elaboração de 

seus conceitos, a determinação de seus objetos e a passagem de uma anterioridade pré-

científica para um nível científico, firmando-se a legitimidade desses conhecimentos. Para 

Foucault, entretanto, a questão da cientificidade nunca foi de fato colocada, já que se 

pretendiam pensar as regras de constituição dos saberes, e não a racionalidade ou validade de 

certos discursos, o que fica evidente pela diferença de nível de suas análises e por sua posição 

frente aos documentos (MACHADO, 2007, p. 111). 

Os grandes temas desse tipo de historiografia do século XIX e do início do XX 

poderiam ser definidos, de acordo com Foucault, como “gênese, continuidade e totalização”. 

A primeira e, talvez, mais fundamental exigência à qual esteja submetida a arqueologia é 

precisamente o abandono de tais categorias e a inflexão do sentido histórico de suas análises: 

 

Acreditamos que nosso presente se apoia em intenções profundas, em 

necessidades estáveis; pedimos aos historiadores para nos convencer disso. 

Mas o verdadeiro sentido histórico reconhece que vivemos, sem referências 

nem coordenadas originárias, em miríades de acontecimentos perdidos. 

(FOUCAULT, 2015, p. 285) 

 

É libertando a velha história de sua ânsia pela origem, pela confluência dos 

acontecimentos e por um sujeito soberano dotado de consciência que a descontinuidade muda 

de estatuto, e os fenômenos de ruptura, deslocados das unidades “época” ou “século”, 

tornam-se o principal objeto de atenção das análises históricas a partir do século XX 

(FOUCAULT, 2015, p. 88). Se Foucault parte dos pressupostos da descontinuidade e da 

ruptura como base para suas investigações, é sobretudo porque se coloca no rastro da 

proveniência (Herkunft) que “permite dissociar o Eu e fazer pulular, nos lugares e recantos de 

sua síntese vazia, mil acontecimentos agora perdidos” (FOUCAULT, 2015, p. 

278). Já no ponto de emergência (Entstehung), produzido por uma determinada 

configuração de estados de forças, revela-se “seu jogo, o modo pelo qual elas 



 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

177 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

lutam umas contra as outras, ou o combate que travam diante de circunstâncias adversas” 

(FOUCAULT, 2015, p. 281): 

 

Enquanto a proveniência designa a qualidade de um instinto, sua intensidade 

ou seu desfalecimento e a marca que ele deixa num corpo, a emergência 

designa um lugar de confrontação; ainda é preciso evitar concebê-la como 

um campo fechado no qual se desenrolaria uma luta, um plano em que os 

adversários estariam em igualdade; é antes um “não lugar”, uma pura 

distância, o fato de os adversários não pertencerem ao mesmo espaço. 

Ninguém é, portanto, responsável por uma emergência, ninguém pode se 

atribuir a glória por ela; ela sempre se produz no interstício. (FOUCAULT, 

2015, p. 282) 

 

A descontinuidade assim instrumentalizada e aplicada ao campo dos acontecimentos 

discursivos libera os encadeamentos, desfaz os recortes convencionais, suspende a unidade 

livro/autor-obra, renuncia aos temas que garantem a continuidade do discurso e instaura o 

domínio dos enunciados “constituído pelo conjunto de todos os enunciados efetivos, em sua 

dispersão de acontecimentos e na instância característica de cada um” (FOUCAULT, 2015, p. 

95). No interior dos conjuntos de enunciados, a rede teórica que recobre toda sua extensão se 

revela, produzindo uma formação discursiva que evidencia o sistema regrado que o rege, a 

que Foucault irá chamar positividade: 

 

Os sistemas de positividade que lhes asseguram o agrupamento unitário não 

são absolutamente as estruturas racionais, nem tampouco os jogos, os 

equilíbrios, as oposições ou as dialéticas entre as formas de racionalidade e 

as imposições irracionais; a distinção do racional e de seu contrário não é 

pertinente para descrevê-las: pois não são leis de inteligibilidade; são leis de 

formação de todo um conjunto de objetos, de tipos de formulação, conceitos, 

opções teóricas que são investidas nas instituições, nas técnicas, nas 

atividades cientificas, nas ficções literárias, nas especulações teóricas. O 

conjunto assim formado a partir do sistema de positividade e manifesto na 

unidade de uma formação discursiva é o que se poderia chamar de saber. 

(FOUCAULT, 2015, p. 114) 

 

As positividades obtidas em As palavras e as coisas traçam formações discursivas que 

são unidades muito diferentes do que chamamos hoje, ou do que se pôde chamar em outra 

época, de ciência. Sua caracterização não depende, portanto, da diferenciação entre científico 

e não científico. A episteme, ao estabelecer em cada época as configurações específicas entre 

palavras e coisas, confere positividade ao saber no nível da profundidade 

arqueológica e possibilita a variação no nível da superfície discursiva. A 

especificidade desse tipo de análise está em reter, no interior da constituição do 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

178 

saber, sua ordem a partir de seu a priori histórico, conforme explica Roberto Machado: 

 

Esse a priori é aquilo que, numa dada época, recorta na experiência um 

campo de saber possível, define o modo de ser dos objetos que nele 

aparecem, arma o olhar cotidiano de poderes teóricos e define as condições 

em que se pode enunciar sobre as coisas um discurso reconhecido como 

verdadeiro. (MACHADO, 2007, p. 96) 

 

O solo de formação do saber que ordena as coisas em função de sua identidade e 

diferença vem acompanhado de certa maneira de falar das coisas, de seu princípio de 

inteligibilidade, que, por sua vez, afeta a maneira como as vemos. O olhar que recorta os 

objetos, a voz anônima que enuncia sobre eles algum conhecimento são datados e se formam 

em função dos processos de subjetivação e objetivação, que possuem, por assim dizer, idade e 

geografia. Segundo a leitura deleuzeana, o saber seria constituído por uma relação disjuntiva, 

de não conformidade entre dois estratos: ver/falar ou, ainda, visibilidade/legibilidade, 

visível/dizível: 

 

Estamos plenamente imersos no problema da verdade tal como o coloca 

Foucault, porque a verdade sempre foi definida como “a conformidade”, 

conformidade entre a coisa e a representação, conformidade entre dizer e 

ver. Portanto, a primeira tese de Foucault, sobre a qual ele nunca mudará, é: 

heterogeneidade, diferença de natureza entre as duas formas; o que se vê não 

se aloja jamais no que se diz e reciprocamente. (DELEUZE, 2017, p. 35) 

 

A concepção de verdade como adequação entre coisa e palavra só pode ser 

radicalmente questionada, assim como a tese da heterogeneidade entre o nível do ver e o do 

falar só pode ser suposta, em decorrência de uma nova concepção de linguagem como algo 

que é por natureza inadequado para falar sobre as coisas. Nesse sentido, a arqueologia revela 

que, na raiz do que somos e conhecemos, não existem a verdade e o ser, já que esse processo, 

para Foucault, “agita o que antes se percebia como imóvel, fragmenta o que se pensava 

unificado; mostra a heterogeneidade do que se imaginava conforme a si mesmo” 

(FOUCAULT, 2015, p. 279). A questão que não cessa de se colocar é a de saber “se alguma 

convicção, algum saber poderia, enfim, resistir à busca pela proveniência” (FOUCAULT, 

2015, p. 279). 

 

2.1 Nem sobre palavras, nem sobre coisas 

 



 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

179 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

Em As palavras e as coisas, explica Foucault, não se trata de coisas, nem de 

palavras. Nem tampouco de objeto ou de sujeito, proposições, de análise 

gramatical, lógica ou semântica. Longe de serem sínteses de palavras e 

coisas, longe de serem composições de frases ou proposições, os enunciados, 

ao contrário, são anteriores às frases ou às proposições que os supõem 

implicitamente, são formadores de palavras e objetos. (DELEUZE, 2005, p. 

24) 

 

O que pretende demonstrar este novo arquivista que traça diagonalmente, no plano das 

proposições e das frases, uma curva, à procura de certa regularidade capaz de capturar aqueles 

raros, quase indetectáveis enunciados? O que constata, para além dos meros efeitos de 

superfície, uma arqueologia que se situa no nível mais profundo do solo, de onde os saberes 

podem emergir? Como opera essa arqueologia que dispensa a busca pela origem, pelo 

começo, e que tampouco se interessa em revelar relações ocultas, secretas, que 

silenciosamente se multiplicariam sob o discurso? Como esse arquivista instaura uma espécie 

de inversão que situa o campo da investida arqueológica em seu nível mais profundo e, 

simultaneamente, fá-lo cintilar na superfície mais imediata do discurso e talvez, por sua 

proximidade, nos escape? 

Em História da loucura e Vigiar e punir, Foucault procurou analisar os jogos de 

verdade que possibilitaram a experiência do tipo louco, do tipo delinquente, ao fazer a história 

“daquilo que para uma cultura é ao mesmo tempo estranho e interior” (FOUCAULT, 2016, p. 

XVII) e que, quando excluído do pensamento, define em relação a ele seu limite e identidade, 

visto que se trata da radical diferença que o marca. As palavras e as coisas, talvez sua obra 

mais ambiciosa, localiza-se, segundo essa distinção tão cara ao Ocidente que instaura os 

domínios do Mesmo e do Outro, na extremidade oposta do pensamento: no lugar em que se 

pode observar a maneira pela qual uma cultura produz o Mesmo pela ordenação do espaço 

onde se distribuem as coisas: 

 

Um “sistema de elementos” – uma definição dos segmentos sobre os quais 

poderão aparecer as semelhanças e as diferenças, os tipos de variação de que 

esses segmentos poderão ser afetados, o limiar, enfim, acima do qual haverá 

diferença e abaixo do qual haverá similitude – é indispensável para o 

estabelecimento da mais simples ordem. A ordem é ao mesmo tempo aquilo 

que se oferece nas coisas como sua lei interior, a rede secreta segundo a qual 

elas se olham de algum modo umas às outras e aquilo que só existe através 

do crivo de um olhar, de uma atenção, de uma linguagem; e é somente nas 

casas brancas desse quadriculado que ela se manifesta em 

profundidade como já presente, esperando em silêncio o 

momento de ser enunciada. (FOUCAULT, 2016, p. XVI) 

 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

180 

Toda a superfície do efetivamente dito, que não se confunde com nenhum sentido 

oculto, ultrapassa os sistemas frásicos e proposicionais; toda a constelação anônima dos 

enunciados livres das unidades, sínteses, encadeamentos e recortes é capturada no plano dos 

acontecimentos discursivos e se oferece ao olhar arqueológico. Esse conjunto que não 

corresponde ao reino do sujeito e tampouco ao império da estrutura revela a característica 

geral que perpassa todos os conhecimentos que, para um olhar que mira a superfície, 

concorrem entre si no campo discursivo de determinada formação histórica. A condição de 

possibilidade dessa unidade é precisamente a episteme que o rege inteiro: 

 

Em suma, a arqueologia analisa as semelhanças e diferenças entre saberes 

pelo estabelecimento da episteme de uma época considerada como “uma 

rede única de necessidades” a partir de suas condições de possibilidade, a 

partir do a priori histórico capaz de revelar, no nível da profundidade, uma 

homogeneidade básica, elementar, fundamental. (MACHADO, 2007, p. 96) 

 

Em termos bem gerais, parte-se de um tipo pouco convencional de delimitação das 

épocas, mas que responde aos objetivos da análise, já que ela estabelecerá suas unidades a 

partir do ponto de ruptura de uma episteme. Poderíamos dizer que essas unidades só são 

notadas em função da própria investigação arqueológica. O que fica evidente, portanto, é que 

o sistema de ordenamento da cultura ocidental é marcado por duas grandes descontinuidades: 

a primeira corresponde ao fim do Renascimento e à passagem para a Idade Clássica, em 

meados do século XVII; e a segunda se situa no fim da Idade Clássica, por volta do século 

XIX, e marca o limiar de nossa modernidade. Mas em que consiste, afinal, essa rede de 

necessidade que ordena o que se vê e como se fala disso que se vê? Enfim, o que é esse fundo 

homogêneo que serve de aporte para o saber de cada uma dessas formações históricas? 

O discurso operava no Renascimento segundo uma ordem que estabelecia semelhança 

entre a palavra e o que ela designava. A análise e a síntese do conhecimento, nesse momento, 

colocavam como exigência que se submetesse essa unidade mínima à interpretação, já que ela 

deslocava sempre para outra região não linguística seu sentido: 

 

Nessa época, a teoria do signo e as técnicas de interpretação se baseavam em 

uma definição perfeitamente clara de todos os tipos possíveis de semelhança, 

e elas fundavam dois tipos de conhecimento completamente distintos: a 

cognitio, que era a passagem, de qualquer forma lateral, de uma semelhança 

à outra; e a divinatio, que era o conhecimento em profundidade, 

indo de uma semelhança superficial a outra mais profunda. 

Todas essas semelhanças manifestam o consensus do mundo que 

as funda; elas se opõem ao simulacrum, a má semelhança, que 



 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

181 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

repousa na dissensão entre Deus e o Diabo. (FOUCAULT, 2016, p. 43) 

 

A profunda suspeita em relação à linguagem que a episteme renascentista fundava se 

dissolve quando as palavras não mais se assemelham às coisas, mas as representam. O século 

XVII inaugura a episteme clássica, segundo a qual a ordem é mantida pelo jogo da 

representação, sem haver nada no estatuto da palavra que assegure sua unidade e identificação 

com a coisa. Nesse jogo, aparentemente, qualquer palavra poderia representar qualquer coisa. 

Assim, a rede de necessidade que situava, no âmbito do logos, a ordem do mundo a ser 

conhecido se desloca mais uma vez no limiar do século XIX. 

A unidade antes fornecida num plano estritamente teórico é dada agora na 

materialidade das coisas. Na modernidade, o surgimento das novas empiricidades – vida, 

trabalho, linguagem – permite que as sínteses do conhecimento positivo se instaurem no 

campo dos objetos. Essa nova configuração da disposição da ordem produz um efeito muito 

singular, a saber: o nascimento do homem. “Estranhamente o homem – cujo conhecimento 

passa, a olhos ingênuos, como a mais velha busca desde Sócrates – não é sem dúvida nada 

mais que uma certa brecha na ordem das coisas” (FOUAULT, 2016, p. XXI) e que 

“desaparecerá desde que este [o saber] houver encontrado uma forma nova” (FOUCAULT, 

2016, p. XXI). 

 O eixo das empiricidades “vida-linguagem-trabalho” aparece como uma espécie de 

permanência, do ponto de vista diacrônico, no percurso das transformações epistêmicas, 

quando a história natural dá lugar à biologia, a análise das riquezas, à economia e a gramática 

geral, à linguística. O que fica evidente é que essa suposta continuidade surge apenas como 

efeito de superfície quando não se observa o movimento que acontece na profundidade 

arqueológica, movimento que altera todo “o modo de ser das coisas e da ordem que, 

distribuindo-as, oferece-as ao saber” (FOUCAULT, 2016, p. XIX). 

Esse empreendimento que retraça o percurso de quase cinco séculos da história do 

pensamento ocidental reorienta o velho problema, recorrentemente colocado pela linguagem, 

da articulação entre palavra e coisa na direção das práticas discursivas, a fim de que se possa 

mostrar quais foram, em cada época, as regras obedecidas pelo discurso para a formulação 

dos objetos, sujeitos e teorias, quais leis internas regeram as práticas discursivas e 

determinaram, em cada momento, as condições do conhecimento. Ora, se o regime discursivo 

de uma determinada época tem como produto certo saber, não é possível deixar de 

colocar a problemática da verdade e de como ela não parece subsistir ou 

supraexistir independentemente de sua determinação histórica. 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

182 

 

2.2 Primeira dobra 

 

Em Foucault, mais especificamente em As palavras e as coisas, há múltiplos usos da 

noção de linguagem. A ausência de qualquer determinação conceitual tanto nos diz sobre seu 

objetivo, que não consiste de forma alguma em fazer uma filosofia da linguagem, quanto nos 

permite jogar com essa indeterminação e pressentir de algum modo a forma desse informe. Já 

vimos que seu objeto fundamental é a existência acumulada dos discursos, que o que se 

interroga é aquele gesto enigmático pelo qual eles se constituem como verdadeiros, e que as 

regras de suas formações passam precisamente por operações de significação que os 

autorizam como válidos. É nesse entrecruzamento que conseguimos entrever, ao menos de 

forma negativa, o que a linguagem não é: linguagem não é discurso. 

A linguagem é um fora do discurso. Muito antes de oferecer-lhe qualquer fundamento, 

ela o circunda e estabelece os limites do que pode ser dito, resguardando sua coerência e 

racionalidade. O discurso como forma domada da linguagem produz e faz circular a verdade a 

partir de um sistema regrado de produção que remete, em última análise, ao campo da disputa 

de forças exteriores ao próprio discurso, fornecendo-lhe as condições de sua emergência. É 

nesse ponto que vemos a temática do saber ser atravessada pelo poder. A profunda influência 

do pensamento nietzschiano permite a Foucault, sobretudo nas obras genealógicas posteriores, 

conforme aponta Deleuze, perseguir no rastro da verdade a vontade suposta e ocultada pelo 

discurso no curso da história: 

 

A verdade não supõe um método para ser descoberta, mas procedimentos, 

mecanismos e processos para querê-la. Temos sempre as verdades que 

merecemos, em função dos procedimentos de saber (em especial dos 

procedimentos linguísticos), dos mecanismos de poder, dos processos de 

subjetivação ou de individuação de que dispomos. (DELEUZE, 2007, p. 

145) 

 

Fica evidente que o núcleo da verdade, próprio e necessário ao discurso, é 

precisamente sua inessencialidade, que, por sua vez, está resguardada sob a jurisdição da 

linguagem. Esta simultaneamente possibilita e ameaça a unidade discursiva por se fazer, em 

seu modo de aparecimento a partir da modernidade, abertura perpétua para o não 

discursivo. É certo que estamos lidando aqui com uma noção de verdade que 

também só pode surgir no plano do discurso pelo movimento de ruptura discreto, 

mas fundamental, com uma episteme que antes se limitava a representar o mundo. 



 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

183 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

E isso ocorre quando “as palavras [cessam] de entrecruzar-se com as representações e de 

quadricular espontaneamente o conhecimento das coisas” (FOUCAULT, 2016, p. 419). 

Assim, separada das representações, a linguagem não existe senão de modo disperso, 

fragmentado: 

 

A linguagem só entrou diretamente e por si própria no campo do pensamento 

no fim do século XIX. Poder-se-ia mesmo dizer no século XX, se Nietzsche, 

o filólogo – e nisso também era ele tão erudito, a esse respeito sabia tanto e 

escrevia tão bons livros –, não tivesse sido o primeiro a aproximar a tarefa 

filosófica de uma reflexão radical sobre a linguagem. (FOUCAULT, 2016, 

p. 420) 

 

À semelhança de Foucault, em Nietzsche as considerações sobre a linguagem são 

dispersas, porém abundantes e decisivas para a determinação dos grandes temas que 

atravessam sua obra: 

 

Meus escritos já foram nomeados como uma escola da suspeita, mais ainda 

do desprezo, felizmente também da coragem, e até da ousadia. De fato, eu 

mesmo não acredito que alguma vez alguém tenha olhado para o mundo com 

suspeita tão profunda. (STEGMAIER apud NIETZSCHE, 2013, p. 31) 

 

A dimensão crítica do pensamento de Nietzsche o leva a conceber que todo 

conhecimento filosófico está fundado na linguagem, e somente através dela o pensamento 

pode tornar-se consciente. Nessa posição ambígua e intrincada, a linguagem vem a se articular 

com o conhecimento, fazendo variar as mais antigas e enraizadas noções de verdade. 

Nietzsche é categórico: é na linguagem que se aloja a crença de que se podem apreender as 

coisas tal como são, estabelecer seu sentido e produzir conhecimento sobre elas. No entanto, 

na medida em que não temos uma via direta de acesso à coisa em si, as palavras não podem 

significar nada além de certa relação que se estabelece entre o indivíduo e o que há no mundo. 

Nesse sentido, o que possuímos são meras metáforas “que não correspondem de modo algum 

às entidades de origem” (NIETZSCHE, 1999, p. 56). 

Em seu ensaio Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral, escrito em 1873, 

Nietzsche argumenta que há uma espécie de abismo entre a sensação provocada por um 

estímulo nervoso que, transformado em imagem mental, é posteriormente articulado em sons 

totalmente arbitrários; esse é o primeiro sentido metafórico da palavra. O segundo 

sentido e também o segundo abismo responde ao fato de que a sensação 

experimentada e o som emitido põem o elemento subjetivo em relação com um 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

184 

referente que lhe é exterior; dessa forma, a palavra jamais poderia referir-se à coisa, mas sim 

ao próprio indivíduo que a experimenta perceptivamente. 

A segunda etapa desse processo cristalizaria, então, a experiência que se tem da coisa 

por meio do uso que se faz, em situações análogas, do mesmo termo criado para nomear uma 

experiência particular, produzindo pela “igualação do não igual” conceitos que passam a se 

aplicar também arbitrariamente a diferentes fenômenos. Finalmente, a verdade é 

convencionada e estabelecida por uma espécie de vontade mendicante. Em seu experimento 

de pensamento que supõe um hipotético estado de natureza, Nietzsche destitui num só golpe o 

homem, esse animal efêmero e iludido, de sua posição soberana tão orgulhosamente 

ostentada, quando descreve o advento e o desenvolvimento do intelecto humano como uma 

simples necessidade de sobrevivência dos mais fracos, dos mais desfavorecidos, que tiveram 

de privilegiar o instinto de conservação em detrimento da vida: 

 

No estado de natureza, na medida em que o indivíduo quer conservar-se 

diante dos outros indivíduos, ele não utiliza sua inteligência o mais das vezes 

senão com fins de dissimulação. Mas, na medida em que o homem, ao 

mesmo tempo por necessidade e por tédio, quer viver em sociedade e no 

rebanho, necessário lhe é concluir a paz e, de acordo com este tratado, fazer 

de modo tal que pelo menos o aspecto mais brutal do bellum omnium contra 

omnes desapareça do seu mundo. Ora, este tratado de paz fornece algo como 

um primeiro passo em vista de tal enigmático instinto de verdade. 

(NIETZSCHE, 2007, p. 45) 

 

É a vida gregária que impõe o imperativo de fixar, pela legislação da linguagem, uma 

designação válida para as coisas; as convenções estabelecidas se instituem como verdades a 

serem aceitas pelo bem e pela coesão do grupo; assim surge o pathos da verdade. O que está 

em jogo, portanto, é a ideia de que um conhecimento verdadeiro não passa de uma sensação, 

de uma aparência, já que para a determinação conceitual precisou-se antes passar pelo 

processo arbitrário de nomear as coisas, que, como já vimos, seria metafórico: 

 

As verdades são ilusões, das quais se esqueceu que o são, metáforas que se 

tornaram gastas e sem força sensível, moedas que perderam sua efígie e 

agora só são levadas em conta como metal, não mais como moeda. 

(NIETZSCHE, 2007, p. 57) 

 

Daí o sentido propositalmente ambíguo da expressão “pathos da verdade”, 

título que Nietzsche dedica a um de seus prefácios para um de seus “livros não 

escritos”. A presente ambiguidade não é dissolvida, mas antes atenuada através da 



 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

185 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

aparente contradição de termos que guarda no fundo a concepção de que a verdade é 

experimentada e produzida, aproximando-se mais daquilo que se pode chamar de “pathos” do 

que daquilo que no interior da tradição filosófica ocidental se entende por “logos”. A verdade 

assim reorientada inaugura todo um movimento e efeito de deslocamento. Aqui seguimos os 

seis critérios que propõe Werner Stegmaier (2013) para a distinção dessa nova determinação 

do conceito de verdade, compreendida agora como um ato, para com aquele perpetrado pela 

metafísica: 

 

Os três primeiros critérios, as determinações tradicionais são negadas; 

segundo os critérios restantes, elas são preservadas juntamente com sua 

negação. A preservação da negatividade, do “caráter de oposição”, é o 

pensamento fundamental da nova determinação de Nietzsche da verdade, a 

prontidão para entender “o avesso das coisas como necessário” (KGW VIII, 

10 [111]). (STEGMAIER, 2013, p. 52) 

 

1. O ato de verdade não é incondicionado, mas sim condicionado (STEGMAIER, 

2013, p. 52); 

2. O ato de verdade não é imóvel, mas sim histórico – si-mesmo (STEGMAIER, 

2013, p. 53); 

3. O ato de verdade significa pôr-se em liberdade e, uma vez que com isso são 

criadas novas condições de vida, significa reinterpretar, “transvalorar”. Na 

liberdade do ato de verdade, a verdade não é dada originariamente, mas sim 

criada, ou: não o que é dado, mas o que é criado é verdadeiro (STEGMAIER, 

2013, p. 55); 

4. O ato de verdade é simultaneamente consciente e corporal – corporalidade 

(STEGMAIER, 2013, p. 56); 

5. A perspectividade não exclui, contudo, coincidir e ser uma só com a comunicação 

e o consenso: ela admite ao mesmo tempo verdades universais e individuais 

(STEGMAIER, 2013, p. 58); 

6. Com sua condicionalidade individual e sua viva mobilidade, o ato de verdade 

universal, fixado segundo regras da lógica e da linguagem relativas à não 

contradição, incorre necessariamente em contradição. O ato de verdade só pode 

superar essa contradição “existencial” ao intensificar-se em uma nova 

medida, a justiça (STEGMAIER, 2013, p. 60). 

 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

186 

Enfim, Nietzsche produz na contramão, no fora da própria linguagem filosófica e 

contra toda perspectiva tradicional, uma nova determinação da verdade que somente pode ser 

entendida ou mal-entendida, com a escusa de não o ofender, quase um século depois por 

Foucault e por tantos outros herdeiros de seu legado. Em uma de suas entrevistas publicadas 

em 1983, Foucault narra a ocasião precisa em que, atingido pela flecha do pensamento 

lançada por Nietzsche, experimenta no corpo, não sem alguma violência, sua força e tensão; e 

as experimenta como se experimenta um texto: como uma empresa de dessubjetivação: 

 

Diria que, de qualquer forma, minha relação com Nietzsche não foi uma 

relação histórica; não é tanto a própria história do pensamento de Nietzsche 

que me interessou, mas essa espécie de desafio que senti no dia, faz muito 

tempo, em que li Nietzsche pela primeira vez. Quando se abre a Gaia ciência 

ou Aurora, e se é formado pela grande e velha tradição universitária, 

Descartes, Kant, Hegel, Husserl, quando nos debruçamos sobre esses textos 

um tanto espirituosos, estranhos e desenvoltos, nós dizemos: pois bem, não 

farei como meus amigos, meus colegas ou meus professores, que tratam 

disso de qualquer jeito. Qual o máximo de intensidade e quais são os efeitos 

filosóficos atuais que podem ser tirados desses textos? Eis o que era para 

mim o desafio de Nietzsche. (FOUCAULT, 2015, p. 338) 

 

É também como experimentação, e não como construção teórica sistemática e geral, 

que Foucault transporta em toda a sua densidade o desafio de Nietzsche para o interior da 

elaboração daquilo de que não se sabe ainda muito bem o que pensar, mas sobre o que se 

deseja muitíssimo pensar (FOUAULT, 2016, p. XXI). E arriscaria dizer que o que se deseja 

muitíssimo pensar são os acontecimentos que nos conduziram até este tipo de constituição, 

que fizeram com que nos reconhecêssemos como sujeitos do que fazemos, do que pensamos e 

do que dizemos. O que se deseja muitíssimo pensar é: afinal, o que somos nós hoje? 

 

2.3 Segunda dobra 

 

Em 1975, por ocasião do Colóquio de Royaumont, na França, Foucault, de maneira 

inédita, coloca lado a lado Freud, Nietzsche e Marx. Não se tratava de confrontar as ideias dos 

três autores, de explicar um em função do outro ou de eleger a visão de um em detrimento das 

dos demais. Esse encontro teórico é promovido pelo filósofo sob o pressuposto de que, ao 

inaugurarem na modernidade uma nova possibilidade de hermenêutica, Freud, 

Nietzsche e Marx teriam fundamentado a episteme de nossa época. A questão geral 

com a qual teriam se defrontado Nietzsche, em sua crítica à profundidade, Marx, 



 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

187 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

com a noção de platitude, e Freud, tanto com a topologia da consciência e do inconsciente 

quanto com o trabalho executado pelo analista, diz justamente da impossibilidade de se 

chegar ao fundo insuspeito de uma verdade última. Numa leitura próxima daquela que é feita 

por Foucault, Paul Ricoeur nomeia a tríade Nietzsche, Freud e Marx como os “mestres da 

suspeita”. Mas de que suspeitam? 

Ricoeur (1969) insistirá em que o que está em jogo é o abandono da pressuposição 

clássica de uma relação imediata, evidente e adequada entre o cogito e aquilo que ele conhece. 

A partir da modernidade, essa relação se torna problemática, e a possibilidade de se conceber 

algo como a coisa em si vacila. Para Ricoeur, suspeita-se da possibilidade de a consciência 

apreender o sentido do mundo e, sobretudo, de si mesma; e se a consciência não se manifesta 

mais de modo claro e distinto é preciso então que se trace até ela uma nova via de acesso. É 

precisamente o que Freud, Nietzsche e Marx fizeram através de um trabalho mediado pelos 

símbolos e signos, um trabalho infinito de interpretação. Por isso, “a partir deles, a 

compreensão se torna uma hermenêutica: doravante, procurar o sentido não significa mais 

soletrar a consciência do sentido, mas decifrar suas expressões” (RICOEUR, 1969, p. 37-38). 

Para Foucault, suspeita-se, em última análise, da própria linguagem. O tipo de suspeita 

que a linguagem, quando posta em foco, é capaz de produzir, a possibilidade de ela não dizer 

exatamente o que diz e de haver outras linguagens não faladas capazes de dizer e expressar já 

faziam sombra ao pensamento dos gregos antigos, que as articulavam com noções como 

“allegoria”, “Hypohia”, “semaion”. Embora essa suspeita não seja exclusividade das teorias 

dos signos e das técnicas de interpretação que circulam no pensamento ocidental a partir do 

século XIX, há algo de muito particular nessa possibilidade que é aberta desde então e que se 

coloca como novidade quando comparada com as formas de interpretação existentes, por 

exemplo, no período do Renascimento. Na leitura foucaultiana, Marx, Freud e Nietzsche “nos 

colocaram diante de uma possibilidade de interpretação e fundamentaram de novo a 

possibilidade de uma hermenêutica” (FOUCAULT, 2015, p. 43): 

 

Em todo caso – e é sobre isso que eu gostaria de dar algumas sugestões – 

não me parece que, de qualquer forma, Marx, Nietzsche e Freud tenham 

multiplicado os signos no mundo ocidental. Eles não deram um sentido novo 

a coisas que não tinham sentido. Na realidade, eles mudaram a natureza do 

signo e modificaram a maneira pela qual o signo em geral podia ser 

interpretado. (FOUCAULT, 2015, p. 44) 

 

Tomaremos mais especificamente Nietzsche, sua crítica à profundidade e o 

método hermenêutico genealógico: 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

188 

 

Há em Nietzsche uma crítica da profundidade ideal, da profundidade de 

consciência, que ele denuncia como uma invenção dos filósofos; essa 

profundidade seria a busca pura e interior da verdade. (FOUCAULT, 2015, 

p. 45) 

 

A crítica à profundidade em Nietzsche é orientada pela distinção entre uma “grande 

razão”, calcada no corpo em seu entrelaçamento com o mundo, e uma “pequena razão”, 

calcada no espírito, entendido aqui como um acidente condicionado pelo corpo que sustenta a 

tese de que a consciência é essencialmente supérflua, advinda tão somente da necessidade 

gregária de comunicar-se com o outro. O pensamento que se torna consciente e se expressa 

em palavra, que encontra em toda parte agente e ação, que projeta sobre as coisas a crença na 

substância e no eu e cria, enfim, o conceito de coisa é a parte mais desprezível da consciência 

(STEGMAIER, 2013, p. 153). O mundo do qual temos consciência, para Nietzsche, 

 

[...] é apenas um mundo de superfície e signos, um mundo generalizado, um 

mundo tornado ordinariamente comum – [...] tudo que é tornado consciente 

é, com isso, raso, estreito, relativamente grosseiro, genérico, signo, marca 

distintiva de rebanho; [...] a todo tornar-se consciente está ligada uma 

fundamental e grandiosa degeneração, falsificação, superficialização e 

generalização. (STEGMAIER apud NIETZSCHE, 2013, p. 153) 

 

A consciência assim redefinida é uma superfície que se comunica por meio dos signos 

disponíveis e dispostos pela vontade de poder. A verdade não poderia mais ser uma relação de 

palavra e coisa, mas uma relação significante entre signos. Nesse sentido, não é possível dizer 

com certeza se o que pensamos corresponde àquilo sobre o que pensamos, mas podemos com 

Nietzsche interpretar os signos, como “autointérpretes e esclarecedores de signos” 

(STEGMAIER apud NIETZSCHE, 2013, p. 168). Uma hermenêutica como a que propõe 

Nietzsche desilude a consciência, põe abaixo o sentido manifesto e revela em seu lugar o jogo 

das relações de forças e domínio que regulam a experiência humana. Rastrear o ato da 

vontade que institui uma verdade é investigar genealogicamente seu modo de constituição. 

Com isso, Nietzsche estende os domínios da interpretação para além do campo linguístico, 

tornando as relações de poder significativas e interpretáveis. 

Se no século XVI a tarefa da interpretação baseada na semelhança era limitada, já que 

os símbolos se remetiam entre si, a partir do século XIX, com Freud, Marx e 

especialmente Nietzsche, os símbolos se encadeiam numa rede inesgotável e 

infinita (FOUCAULT, 2015, p. 51). A inconclusividade essencial à interpretação, 



 

 

 

 

 

 

ISSN:  2238-7692 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

189 

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS 

conjugações entre Foucault e Nietzsche 

sua primazia em relação aos símbolos e a obrigação de interpretar-se a si mesma infinitamente 

constituem, conforme Foucault, os postulados de uma hermenêutica que se baseia na 

concepção de linguagem como pode ser pensada na modernidade a partir de Nietzsche. E, se 

não há um sentido último que esgote toda a tarefa de interpretação, visto que tudo é sempre e 

já uma interpretação, extingue-se a possibilidade de haver qualquer significado original, 

qualquer símbolo puro e radical. 

A interpretação é a interpretação de alguém que a propõe; o tempo que marca seu 

movimento é circular, sempre voltando sobre si mesmo, em oposição ao tempo findável dos 

símbolos, que, num só movimento, representam necessariamente a coisa (FOUCAULT, 2015, 

p. 51). Por fim, a hermenêutica moderna fundamentada nesses postulados assume não mais 

uma mera função exegética ou metodológica, mas passa a nos implicar num nível mais 

fundamental, dado que somente nos dobrando sobre a linguagem que construímos podemos 

nos tornar intérpretes de nós mesmos. 

 

 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Pela primeira vez e, talvez, como uma forma de conceder as devidas referências 

negadas à Nietzsche desde o início de seu trabalho de elaboração filosófica, em uma 

entrevista concedida em 1980 Foucault admite: 

 

Sou simplesmente nietzschiano, e tento da melhor maneira possível, em 

alguns pontos, com a ajuda dos textos de Nietzsche – mas também com 

posições anti-nietzchianas (que, contudo, são nietzschianas!) – verificar o 

que se consegue fazer em certas áreas. (FOUCAULT, 2005, p. 259) 

 

Contra qualquer polêmica acerca da existência ou não de nietzschianos, não há como 

negar que a Nietzsche é designada uma posição de extrema importância para o destino do 

pensamento ocidental na modernidade; mais que isso, Foucault fornece em suas próprias 

investigações a respeito do saber as condições necessárias para supormos seu projeto como 

fruto daquele abalo produzido por Nietzsche na episteme ocidental. 

Deleuze nos relata que, depois de sua publicação, o livro As palavras e as coisas é 

comparado por um psicanalista, em uma longa e minuciosa análise, ao Mein 

Kempf. Não muito depois, Foucault é acusado por aqueles que o leem 

descuidadamente como contrário aos direitos humanos. A Nietzsche também não 



 

 

 

ISSN:  2238-7692 
Laise Franciele Souza Silva 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

190 

coube, talvez até o século XX, nenhum assento no panteão dos grandes filósofos, 

provavelmente por sua natureza profundamente ctônica. Para além da proposital escolha 

estilística, sua obra, segundo Stegmaier, 

 

[...] sofreu o ônus de ser classificada como uma “filosofia da vida”, sob 

suspeita de descompromisso e de apresentar termos envoltos por uma aura 

patética e demoníaca tais como “eterno retorno” e “afirmação dionisíaca”. 

(STEGMAIER, 1985, p. 32) 

 

Seriam ambos os filósofos malditos condenados perpetuamente ao lado sombrio e 

desprezível da tradição, ou haveria no que comunicam algo profundamente duro de admitir, 

mas que todos de algum modo já suspeitam? Qual é enfim o peso exato de um anúncio como 

aquele de Zaratustra, ou o que é proferido por Foucault nas páginas finais de As palavras e as 

coisas? Qual o sentido preciso da morte de Deus, morte essa que gesta em seu leito ainda 

outra, tornando enfim o homem nada além de um espécime natimorto? 

Foucault defende, apoiado em Nietzsche, como nosso pensamento possui idade e 

geografia, como o que circula no campo discursivo de determinado período depende da 

maneira como recortamos as coisas que conhecemos, vemos, nomeamos, e como, enfim, 

relacionamos de um ou outro modo as palavras e as coisas. Seu objetivo último em As 

palavras e as coisas parece ser mostrar de que forma podem surgir em nossa época as 

ciências humanas que têm como objeto o homem. Foucault se vale da concepção de 

linguagem de Nietzsche como interpretação para mostrar como o “homem”, esse duplo 

empírico transcendental, não pode existir até o fim do século XVIII, em que ele emerge em 

função de uma configuração específica da episteme moderna; e essa mesma figura tão 

recentemente fabricada pelo saber está já fadada ao desaparecimento, “como na orla do mar, 

um rosto na areia” (FOUCAULT, 2016, p. 536). Aqui vemos a flecha do pensamento de 

Nietzsche ser lançada pelas mãos de Foucault mais adiante, alhures, ao horizonte, à espera de 

que algum dia venha a encontrar novo alvo para ser, mais uma vez e indefinidamente, 

relançada.



 

 

 

 

 

 

VOLUME 09 

NÚMERO 18 

ANO 2020 

 

 

191 

ISSN:  2238-7692 

REFERÊNCIAS 

 

 

DELEUZE, G. Foucault. Trad. C. S. Martins; revisão da trad. R. Ribeiro. São Paulo: 

Ed. Brasiliense, 2005. 

_____. Conversações. São Paulo: Editora 34, 2007. 

_____. Michel Foucault: as formações históricas. Trad. C. Medeiros e M. A. Marino 

São Paulo: N-1 Edições e Editora Filosófica Politeia, 2017. 

FOUCAULT, M. Ditos e escritos IV: estratégia poder-saber. 2 ed. Trad. E. Monteiro. 

Rio de Janeiro: Forense, 2005. 

_____. Ditos e escritos II: arqueologia das ciências humanas e história dos sistemas de 

pensamento. 3 ed. Org. M. B. da Motta. Trad. E. Monteiro. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2015. 

_____. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas. 10 ed. Trad. S. 

T. Muchail. São Paulo: Martins Fontes, 2016. 

HUISMAN, D. Dictionnaire des philosophes, 2 v. Paris: PUF, 1984. 

MACHADO, R. Foucault, a ciência, o saber. 3 ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2007. 

NIETZSCHE, F. Obras incompletas. 2. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1999. (Os 

pensadores) 

_____. Schopenhauer educador. In: Escritos sobre educação. Rio de Janeiro: Ed. 

PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2003. 

_____. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. Trad. F. M. Barros. São 

Paulo: Hedra, 2007. 

RICOEUR, P. Da interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago Editora 

Ltda., 1969. 

WERNER, S. As linhas fundamentais do pensamento de Nietzsche: coletânea de 

artigos: 1985-2009. Org. J. L. Viesenteiner & A. L. Muniz Garcia. Rio de Janeiro: Vozes, 

2013. 


