4 VOLUME 09
PALEMOS
8 Vi D V5| 9 6 ANO 2020

https://doi.org/10.26512/p.v9i18.30536 Artigo recebido em: 05/04/2020
Artigo aprovado em: 23/05/2020

Artigo publicado em: 31/08/2020

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS

conjugacoes entre Foucault e Nietzsche

EL LENGUAJE EN LAS PALABRAS Y LAS COSAS

conjugaciones entre Foucault y Nietzsche

Laise Franciele Souza Silva’

(laisesouza@outlook.com)

RESUMO
O presente artigo tem como objetivo compreender a leitura foucaultiana da critica da linguagem
efetuada por Nietzsche, a fim de localizar o pensamento de Foucault no interior da tradigdo moderna.
Nesse sentido, apresentamos um esbog¢o do projeto foucaultiano que nos permite verificar a questdo a
ser desenvolvida no campo em que ela vem a emergir; precisamente, no ambito de investigagdo
172 arqueologica do saber. Debrugamo-nos também sobre a obra nietzschiana, que, desde suas primeiras
conjugacdes entre filologia e filosofia, é atravessada pelo problema da linguagem. Com isso,
pretendemos compreender que posi¢do Foucault atribui ao pensamento de Nietzsche no interior do
livro As palavras e as coisas ¢ como ele corresponde a uma ruptura na episteme moderna que
fundamenta uma nova possibilidade de hermenéutica.

Palavras-chave: Nietzsche. Foucault. Linguagem. Arqueologia.

RESUMEN

Este articulo tiene como objetivo comprender la lectura foucaultiana de la critica del lenguaje
realizada por Nietzsche, para ubicar el pensamiento de Foucault dentro de la tradicion moderna. En
este sentido, presentamos un esquema del proyecto foucaultiano que nos permite verificar la cuestion a
desarrollar en el campo en el que surge; precisamente, dentro del alcance de la investigacion
arqueologica del saber. También observamos el trabajo nietzscheano, que, desde sus primeras
conjugaciones entre filologia y filosofia, ha sido atravesado por el problema del lenguaje. Con esto,
pretendemos entender qué posicion atribuye Foucault al pensamiento de Nietzsche dentro del libro Las
palabras y las cosas y como el corresponde a una ruptura en la episteme moderna que subyace a una
nueva posibilidad de hermenéutica.

Palabras clave: Nietzsche. Foucault. Lenguaje. Arqueologia.

! Graduanda em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC).
CV Lattes: http://lattes.cnpq.br/7652435137831481.
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8979-143X.

ISSN: 2238-7692 () DSG) *“ \
BY NC ND \



mailto:laisessouza@outlook.com
http://lattes.cnpq.br/7652435137831481
https://orcid.org/0000-0002-8979-143X
https://doi.org/10.26512/pl.v9i18.

4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

1 INTRODUCAO

A natureza envia o filosofo a humanidade como uma flecha; ela ndo mira, mas
espera que a flecha fique presa em algum lugar. (NIETZSCHE, 2003, §7, p. 201)

Este artigo objetiva compreender a leitura feita por Michel Foucault da critica
nietzschiana da linguagem como aquela que funda na modernidade uma nova maneira de ver
e falar sobre as coisas. Acreditamos que a ruptura da episteme classica provocada por
Nietzsche fornece as condigdes de possibilidade para o proprio pensamento foucaultiano. Para
contemplar o objetivo e hipdtese aqui tragados, cumpre: (1) mapear, num primeiro momento,
o pensamento foucaultiano, a fim de esbogar em que consiste sua proposta de uma historia
critica do pensamento; em seguida, para nos localizarmos em torno da questdo desenvolvida
aqui, (2) efetuar as devidas delimitagdes do campo em que ela emerge; precisamente, sua
investigacdo arqueoldgica do saber; e, por fim, (3) debrugcarmo-nos sobre a obra nietzschiana,
que, embora propositalmente assistematica, desde suas primeiras conjugacdes entre filologia e
filosofia ¢ atravessada pelo problema da linguagem; com isso, pretende-se (4) perceber que
posi¢do e importancia sao atribuidas por Foucault a Nietzsche no interior de As palavras e as

173 . ~ . .
coisas e, ao fazer voltar essa questdo sobre o pensamento foucaultiano, (5) notar como ¢
possivel inserir sua obra no espaco aberto por Nietzsche.

A grandiosidade do projeto empreendido por Foucault desde a Historia da loucura até
a Historia da sexualidade responde ou ao menos indica um caminho para o seguinte
problema: “o que somos no6s hoje?”. A essa ambiciosa questdo liga-se a proposta de uma nova
ontologia que ¢ latente em toda a sua obra. O “novo” que a caracteriza justifica-se pelo fato de
ndo estar deslocada nem de seu tempo, nem de seu espaco, e de sé se colocar como horizonte
possivel em razdo da profundidade magmatica a partir da qual ¢ forjada a propria filosofia
moderna. O que Foucault denomina “ontologia historica” orienta-se segundo trés dominios: o
das coisas (saber), o da agdo sobre os outros (poder) e o da relagdo consigo mesmo (ética); em
outros termos, traduz-se no modo como, historicamente, nos constituimos como sujeitos do
saber, como sujeitos de acdo sobre os outros e como agentes morais. Se ¢ necessario pensar
antes uma “ontologia historica” que uma ontologia do Ser, ¢ porque o Ser assume no
pensamento de Foucault uma posi¢ao absolutamente condicionada, com condigdes que variam
com a histéria na mesma intensidade e frequéncia com que varia o0 modo como os
problemas epistemoldgico, politico e ético sdo colocados em cada formacao

historica (DELEUZE, 2005, p. 122). Portanto, pensar essas multiplas variagdes

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P1EMOS
/ l‘ﬂ E v (4 w ANO 2020

tomadas como objetos de uma histodria critica justifica-se, sobretudo, por permitir-nos estender
esses problemas até nossa atualidade, instalando-os no limite entre o devir e o tempo, no
espaco em que as transformagdes historicas se tornam possiveis. E aqui, sem davidas, que o
projeto de uma ontologia historica encontra a possibilidade de uma ontologia do presente.

Conforme Deleuze aponta:

Quais s@o os novos tipos de luta, transversais ou imediatos, mais que
centralizados e mediatizados? Quais sdo as novas fungdes do “intelectual”,
especifico “singular” mais que universal? Quais sdo os novos modos de
subjetivacdo, sem identidade, mais do que identitarios? E a tripla raiz atual
das questdes Que posso eu, Que sei eu? Quem sou eu? (DELEUZE, 2005, p.
122-123)

Circunscrever a problematica deste artigo requer que nos situemos, conforme elucida
Foucault, no percurso tracado por Nietzsche, que, juntamente a Freud e Marx, entreviu

primeiro uma nova possibilidade de hermenéutica:

Eu me pergunto se ndo seria possivel dizer que Freud, Nietzsche e Marx, nos
envolvendo em uma tarefa de interpretacao que sempre se reflete sobre si

174 mesma, constituiram a nossa volta, e para nds, esses espelhos, de onde nos
sdo enviadas as imagens cujas feridas inesgotaveis formam nosso narcisismo
atual. (FOUCAULT, 2015, p. 44)

A Foucault interessa pensar esse tipo particular de ontologia e, por extensdo, pensar o
que somos hoje. Situar-nos significa situar também o projeto foucaultiano. Assim, trata-se de
um duplo movimento que se completa ao retornar sobre si mesmo; ou seja, ao consideramos o
pensamento nietzschiano como um daqueles que abrem caminho para a modernidade,

indicamos, no outro sentido, sua profunda influéncia no pensamento filoséfico de Foucault.

2 DESENVOLVIMENTO

E na complexa rede que se forma a partir das relagdes estabelecidas entre sujeito e
objeto e sua articulagdo com a enuncia¢do de uma verdade que se concentram as andlises do
que Foucault ird chamar de uma “histéria critica do pensamento”. O projeto
foucaultiano leva adiante a tarefa critica de Kant; embora ndo se volte a analise de

estruturas formais que permitem a um sujeito universal conceber determinado

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

objeto, pretende analisar as condi¢des que possibilitam essa relagdo. Enquanto Kant demarca
os limites da possibilidade do pensamento coerente por um conjunto de conhecimentos
sintéticos a priori, Foucault propde algo como um a priori historico, que estabelece os limites
do que pode ser dito e pensado em determinado lugar e época, e constitui em cada uma dessas
formagdes historicas seu respectivo saber.
Segundo Michel Foucault, sob o pseudonimo de Maurice Florence, para o
Dictionnaire des philosophes (1984), da interagdo entre sujeito e objeto decorrem dois
processos, que chamaremos de subjetivacdo e objetivagdo. A subjetivagdo tratara de
responder a o que € o sujeito, qual o seu estatuto, quais as condi¢des necessarias para sua
existéncia, qual posicdo ele deve ocupar no real ou no imaginario de modo que venha a
converter-se em sujeito legitimo deste ou daquele conhecimento; a objetivacdo procuraréd
responder a sob quais condigdes qualquer coisa pode se tornar um objeto passivel de ser
conhecido, a qual método de andlise ele pode ser submetido, quais recortes sao considerados
mais pertinentes etc. Tais processos jamais poderiam ocorrer de forma independente; o modo
de desenvolvimento mutuo, a relagao de reciprocidade existente entre um e outro produz o
que sera chamado de jogos de verdade. Desse modo, desvendar as condigdes de subjetivagdo
175 e objetivagdo, fazer uma “historia critica do pensamento”, ndo significa perseguir as formas
de aquisi¢do ou ocultacdo de uma verdade, e sim fazer a historia da emergéncia dos jogos de
verdade.

Todavia, Foucault ndo se interessara por toda e qualquer relacdo sujeito-objeto. Os
jogos de verdade que dao corpo a suas pesquisas dizem respeito a um ponto muito mais
especifico. Digamos que sob esse plano mais amplo em que se desenvolvem as relagdes
sujeito-objeto podemos localizar dois centros distintos e tracar em seu entorno e a certa
distancia perimetros que se tangenciam e que implicam, para sua investigagdo, escolhas
metodoldgicas particulares. Um dird respeito a uma analise arqueoldgica do saber e a
formacao daqueles jogos de verdade que permitiram ao proprio sujeito ser pensado como
objeto; o outro se concentrard em uma andlise genealdgica do “poder” e na constitui¢do do
sujeito que se pensa como objeto e se reconhece num jogo de verdade no qual estd em relagao
consigo mesmo.

Concentremo-nos aqui no primeiro centro, precisamente as investigagoes
arqueoldgicas sobre o saber conduzidas por Foucault no livro As palavras e as
coisas (1966), por meio da formagdo das ciéncias humanas na episteme moderna,

para dar conta do aparecimento do homem como objeto do saber.

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

Embora a arqueologia corresponda, em alguma medida, a um projeto de historia das
ideias, do pensamento ou das ciéncias, para Foucault “ndo se tratava de perguntar a uma
ciéncia em que medida sua histéria a aproximou ou nao da verdade, tratava-se de dizer que a
verdade ¢ uma certa relagdo do saber consigo proprio: tratava-se de ‘saber se essa relagdo tem
ou ndo uma histéria” (FOUCAULT, 2015, p. XXI). Com isso, define-se a disjun¢do entre sua
arqueologia e aquelas historiografias que pretendiam pensar, apesar de suas fronteiras
dificilmente definiveis, dos métodos pouco consistentes e de seus objetos pouco precisos, a
constituicdo da cientificidade dos discursos que circulavam em uma época: a elaboracdo de
seus conceitos, a determinacdo de seus objetos e a passagem de uma anterioridade pré-
cientifica para um nivel cientifico, firmando-se a legitimidade desses conhecimentos. Para
Foucault, entretanto, a questdo da cientificidade nunca foi de fato colocada, j4 que se
pretendiam pensar as regras de constituicdo dos saberes, e ndo a racionalidade ou validade de
certos discursos, o que fica evidente pela diferenca de nivel de suas andlises e por sua posi¢ao
frente aos documentos (MACHADO, 2007, p. 111).

Os grandes temas desse tipo de historiografia do século XIX e do inicio do XX
poderiam ser definidos, de acordo com Foucault, como “génese, continuidade e totalizacao™.

176 A primeira e, talvez, mais fundamental exigéncia a qual esteja submetida a arqueologia é

precisamente o abandono de tais categorias e a inflexdo do sentido histérico de suas analises:

Acreditamos que nosso presente se apoia em intengdes profundas, em
necessidades estaveis; pedimos aos historiadores para nos convencer disso.
Mas o verdadeiro sentido historico reconhece que vivemos, sem referéncias
nem coordenadas origindrias, em miriades de acontecimentos perdidos.
(FOUCAULT, 2015, p. 285)

E libertando a velha histéria de sua ansia pela origem, pela confluéncia dos
acontecimentos e por um sujeito soberano dotado de consciéncia que a descontinuidade muda
de estatuto, e os fenomenos de ruptura, deslocados das unidades “época” ou “século”,
tornam-se o principal objeto de atengdo das analises histéricas a partir do século XX
(FOUCAULT, 2015, p. 88). Se Foucault parte dos pressupostos da descontinuidade e da
ruptura como base para suas investigacdes, ¢ sobretudo porque se coloca no rastro da
proveniéncia (Herkunft) que “permite dissociar o Eu e fazer pulular, nos lugares e recantos de
sua sintese vazia, mil acontecimentos agora perdidos” (FOUCAULT, 2015, p.

278). Ja no ponto de emergéncia (Entstehung), produzido por uma determinada

configuragdo de estados de forcas, revela-se “seu jogo, o modo pelo qual elas

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
P1EMOS
/ l‘ﬂ E v (4 w ANO 2020

lutam umas contra as outras, ou o combate que travam diante de circunstancias adversas”

(FOUCAULT, 2015, p. 281):

Enquanto a proveniéncia designa a qualidade de um instinto, sua intensidade
ou seu desfalecimento e a marca que ele deixa num corpo, a emergéncia
designa um lugar de confrontagfo; ainda € preciso evitar concebé-la como
um campo fechado no qual se desenrolaria uma luta, um plano em que os
adversarios estariam em igualdade; ¢ antes um “ndo lugar”, uma pura
distancia, o fato de os adversarios ndo pertencerem ao mesmo espago.
Ninguém ¢, portanto, responsavel por uma emergéncia, ninguém pode se
atribuir a gloria por ela; ela sempre se produz no intersticio. (FOUCAULT,
2015, p. 282)

A descontinuidade assim instrumentalizada e aplicada ao campo dos acontecimentos
discursivos libera os encadeamentos, desfaz os recortes convencionais, suspende a unidade
livro/autor-obra, renuncia aos temas que garantem a continuidade do discurso e instaura o
dominio dos enunciados “constituido pelo conjunto de todos os enunciados efetivos, em sua
dispersdo de acontecimentos € na instancia caracteristica de cada um” (FOUCAULT, 2015, p.
95). No interior dos conjuntos de enunciados, a rede tedrica que recobre toda sua extensao se

177 revela, produzindo uma formacao discursiva que evidencia o sistema regrado que o rege, a

que Foucault ira chamar positividade:

Os sistemas de positividade que lhes asseguram o agrupamento unitario nao
sdo absolutamente as estruturas racionais, nem tampouco 0S jogos, 0S
equilibrios, as oposi¢des ou as dialéticas entre as formas de racionalidade e
as imposigdes irracionais; a distingdo do racional e de seu contrario néo é
pertinente para descrevé-las: pois ndo sdo leis de inteligibilidade; sdo leis de
formagédo de todo um conjunto de objetos, de tipos de formulagdo, conceitos,
opgdes teodricas que sdo investidas nas instituigdes, nas técnicas, nas
atividades cientificas, nas ficgdes literarias, nas especulacdes tedricas. O
conjunto assim formado a partir do sistema de positividade e manifesto na
unidade de uma formacdo discursiva é o que se poderia chamar de saber.
(FOUCAULT, 2015, p. 114)

As positividades obtidas em As palavras e as coisas tragam formagdes discursivas que
sao unidades muito diferentes do que chamamos hoje, ou do que se pdde chamar em outra
época, de ciéncia. Sua caracterizagdo nao depende, portanto, da diferenciacdo entre cientifico
e ndo cientifico. A episteme, ao estabelecer em cada época as configuragdes especificas entre
palavras e coisas, confere positividade ao saber no nivel da profundidade
arqueoldgica e possibilita a variagdio no nivel da superficie discursiva. A

especificidade desse tipo de analise estd em reter, no interior da constituicdo do

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P1EMOS
/ l‘ﬂ E v (4 w ANO 2020

saber, sua ordem a partir de seu a priori historico, conforme explica Roberto Machado:

Esse a priori ¢ aquilo que, numa dada época, recorta na experi€ncia um
campo de saber possivel, define o modo de ser dos objetos que nele
aparecem, arma o olhar cotidiano de poderes teoricos e define as condigdes
em que se pode enunciar sobre as coisas um discurso reconhecido como
verdadeiro. (MACHADO, 2007, p. 96)

O solo de formacdo do saber que ordena as coisas em fun¢do de sua identidade e
diferenca vem acompanhado de certa maneira de falar das coisas, de seu principio de
inteligibilidade, que, por sua vez, afeta a maneira como as vemos. O olhar que recorta os
objetos, a voz andnima que enuncia sobre eles algum conhecimento sdo datados e se formam
em fun¢do dos processos de subjetivacdo e objetivagdo, que possuem, por assim dizer, idade e
geografia. Segundo a leitura deleuzeana, o saber seria constituido por uma relagao disjuntiva,
de n3o conformidade entre dois estratos: ver/falar ou, ainda, visibilidade/legibilidade,

visivel/dizivel:

Estamos plenamente imersos no problema da verdade tal como o coloca

178 Foucault, porque a verdade sempre foi definida como “a conformidade”,
conformidade entre a coisa e a representagdo, conformidade entre dizer e
ver. Portanto, a primeira tese de Foucault, sobre a qual ele nunca mudar3, é:
heterogeneidade, diferenca de natureza entre as duas formas; o que se v€ ndo
se aloja jamais no que se diz e reciprocamente. (DELEUZE, 2017, p. 35)

A concep¢do de verdade como adequacdo entre coisa e palavra s6 pode ser
radicalmente questionada, assim como a tese da heterogeneidade entre o nivel do ver e o do
falar s6 pode ser suposta, em decorréncia de uma nova concepcao de linguagem como algo
que ¢ por natureza inadequado para falar sobre as coisas. Nesse sentido, a arqueologia revela
que, na raiz do que somos e conhecemos, nao existem a verdade e o ser, ja que esse processo,
para Foucault, “agita o que antes se percebia como imdvel, fragmenta o que se pensava
unificado, mostra a heterogeneidade do que se imaginava conforme a si mesmo”
(FOUCAULT, 2015, p. 279). A questao que ndo cessa de se colocar ¢ a de saber “se alguma
convicgdo, algum saber poderia, enfim, resistir a busca pela proveniéncia” (FOUCAULT,

2015, p. 279).

2.1 Nem sobre palavras, nem sobre coisas

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

Em As palavras e as coisas, explica Foucault, ndo se trata de coisas, nem de
palavras. Nem tampouco de objeto ou de sujeito, proposi¢oes, de analise
gramatical, légica ou semantica. Longe de serem sinteses de palavras e
coisas, longe de serem composi¢oes de frases ou proposi¢des, os enunciados,
ao contrario, sao anteriores as frases ou as proposi¢cdes que os supdem
implicitamente, sao formadores de palavras e objetos. (DELEUZE, 2005, p.
24)

O que pretende demonstrar este novo arquivista que traga diagonalmente, no plano das
proposicdes e das frases, uma curva, a procura de certa regularidade capaz de capturar aqueles
raros, quase indetectdveis enunciados? O que constata, para além dos meros efeitos de
superficie, uma arqueologia que se situa no nivel mais profundo do solo, de onde os saberes
podem emergir? Como opera essa arqueologia que dispensa a busca pela origem, pelo
comeco, € que tampouco se interessa em revelar relagdes ocultas, secretas, que
silenciosamente se multiplicariam sob o discurso? Como esse arquivista instaura uma espécie
de inversdo que situa o campo da investida arqueoldgica em seu nivel mais profundo e,
simultaneamente, fa-lo cintilar na superficie mais imediata do discurso e talvez, por sua
proximidade, nos escape?

179 Em Historia da loucura e Vigiar e punir, Foucault procurou analisar os jogos de
verdade que possibilitaram a experiéncia do tipo louco, do tipo delinquente, ao fazer a historia
“daquilo que para uma cultura é ao mesmo tempo estranho ¢ interior” (FOUCAULT, 2016, p.
XVII) e que, quando excluido do pensamento, define em relagdo a ele seu limite e identidade,
visto que se trata da radical diferenca que o marca. As palavras e as coisas, talvez sua obra
mais ambiciosa, localiza-se, segundo essa distingao tdo cara ao Ocidente que instaura os
dominios do Mesmo e do Outro, na extremidade oposta do pensamento: no lugar em que se
pode observar a maneira pela qual uma cultura produz o Mesmo pela ordenagdo do espago

onde se distribuem as coisas:

Um “sistema de elementos” — uma defini¢do dos segmentos sobre os quais
poderdo aparecer as semelhangas e as diferencas, os tipos de variagao de que
esses segmentos poderdo ser afetados, o limiar, enfim, acima do qual havera
diferenca e abaixo do qual haverd similitude — ¢ indispensavel para o
estabelecimento da mais simples ordem. A ordem é ao mesmo tempo aquilo
que se oferece nas coisas como sua lei interior, a rede secreta segundo a qual
elas se olham de algum modo umas as outras ¢ aquilo que s6 existe através
do crivo de um olhar, de uma aten¢do, de uma linguagem; e ¢ somente nas
casas brancas desse quadriculado que ela se manifesta em
profundidade como ja presente, esperando em siléncio o

momento de ser enunciada. (FOUCAULT, 2016, p. XVI)

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

Toda a superficie do efetivamente dito, que ndo se confunde com nenhum sentido
oculto, ultrapassa os sistemas frasicos e proposicionais; toda a constelacdo andénima dos
enunciados livres das unidades, sinteses, encadeamentos e recortes € capturada no plano dos
acontecimentos discursivos e se oferece ao olhar arqueologico. Esse conjunto que nao
corresponde ao reino do sujeito e tampouco ao império da estrutura revela a caracteristica
geral que perpassa todos os conhecimentos que, para um olhar que mira a superficie,
concorrem entre si no campo discursivo de determinada formacao historica. A condicao de

possibilidade dessa unidade ¢ precisamente a episteme que o rege inteiro:

Em suma, a arqueologia analisa as semelhangas e diferencas entre saberes
pelo estabelecimento da episteme de uma época considerada como “uma
rede Unica de necessidades” a partir de suas condi¢cdes de possibilidade, a
partir do a priori historico capaz de revelar, no nivel da profundidade, uma
homogeneidade basica, elementar, fundamental. (MACHADO, 2007, p. 96)

Em termos bem gerais, parte-se de um tipo pouco convencional de delimitacdo das

épocas, mas que responde aos objetivos da andlise, ja que ela estabelecerd suas unidades a

partir do ponto de ruptura de uma episteme. Poderiamos dizer que essas unidades s6 sdo

180 notadas em funcdo da propria investigacao arqueoldgica. O que fica evidente, portanto, ¢ que

o sistema de ordenamento da cultura ocidental ¢ marcado por duas grandes descontinuidades:

a primeira corresponde ao fim do Renascimento e a passagem para a Idade Cléassica, em

meados do século XVII; e a segunda se situa no fim da Idade Classica, por volta do século

XIX, e marca o limiar de nossa modernidade. Mas em que consiste, afinal, essa rede de

necessidade que ordena o que se vé e como se fala disso que se vé? Enfim, o que ¢ esse fundo
homogéneo que serve de aporte para o saber de cada uma dessas formagdes historicas?

O discurso operava no Renascimento segundo uma ordem que estabelecia semelhanca

entre a palavra e o que ela designava. A analise e a sintese do conhecimento, nesse momento,

colocavam como exigéncia que se submetesse essa unidade minima a interpretacado, ja que ela

deslocava sempre para outra regido ndo linguistica seu sentido:

Nessa época, a teoria do signo e as técnicas de interpretacdo se baseavam em
uma defini¢ao perfeitamente clara de todos os tipos possiveis de semelhanga,
e elas fundavam dois tipos de conhecimento completamente distintos: a
cognitio, que era a passagem, de qualquer forma lateral, de uma semelhanga
a outra; e a divinatio, que era o conhecimento em profundidade,
indo de uma semelhanga superficial a outra mais profunda.
Todas essas semelhancas manifestam o consensus do mundo que
as funda; elas se opdem ao simulacrum, a ma semelhanca, que

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

repousa na dissensao entre Deus e o Diabo. (FOUCAULT, 2016, p. 43)

A profunda suspeita em relacdo a linguagem que a episteme renascentista fundava se
dissolve quando as palavras ndo mais se assemelham as coisas, mas as representam. O século
XVII inaugura a episteme cléssica, segundo a qual a ordem ¢ mantida pelo jogo da
representacao, sem haver nada no estatuto da palavra que assegure sua unidade e identificagao
com a coisa. Nesse jogo, aparentemente, qualquer palavra poderia representar qualquer coisa.
Assim, a rede de necessidade que situava, no ambito do /logos, a ordem do mundo a ser
conhecido se desloca mais uma vez no limiar do século XIX.

A unidade antes fornecida num plano estritamente teorico ¢ dada agora na
materialidade das coisas. Na modernidade, o surgimento das novas empiricidades — vida,
trabalho, linguagem — permite que as sinteses do conhecimento positivo se instaurem no
campo dos objetos. Essa nova configura¢do da disposicdo da ordem produz um efeito muito
singular, a saber: o nascimento do homem. “Estranhamente o0 homem — cujo conhecimento
passa, a olhos ingénuos, como a mais velha busca desde Soécrates — ndo ¢ sem divida nada
mais que uma certa brecha na ordem das coisas” (FOUAULT, 2016, p. XXI) e que

181 “desaparecera desde que este [o saber] houver encontrado uma forma nova” (FOUCAULT,
2016, p. XXI).

O eixo das empiricidades “vida-linguagem-trabalho” aparece como uma espécie de
permanéncia, do ponto de vista diacronico, no percurso das transformacdes epistémicas,
quando a histdria natural dé lugar a biologia, a analise das riquezas, & economia e a gramatica
geral, a linguistica. O que fica evidente ¢ que essa suposta continuidade surge apenas como
efeito de superficie quando ndo se observa o movimento que acontece na profundidade
arqueologica, movimento que altera todo “o modo de ser das coisas ¢ da ordem que,
distribuindo-as, oferece-as ao saber” (FOUCAULT, 2016, p. XIX).

Esse empreendimento que retragca o percurso de quase cinco séculos da historia do
pensamento ocidental reorienta o velho problema, recorrentemente colocado pela linguagem,
da articulacdo entre palavra e coisa na dire¢do das praticas discursivas, a fim de que se possa
mostrar quais foram, em cada época, as regras obedecidas pelo discurso para a formulagao
dos objetos, sujeitos e teorias, quais leis internas regeram as praticas discursivas e
determinaram, em cada momento, as condi¢des do conhecimento. Ora, se o regime discursivo
de uma determinada época tem como produto certo saber, ndo € possivel deixar de
colocar a problematica da verdade e de como ela ndo parece subsistir ou

supraexistir independentemente de sua determinacao historica.

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

2.2 Primeira dobra

Em Foucault, mais especificamente em As palavras e as coisas, ha multiplos usos da
noc¢do de linguagem. A auséncia de qualquer determinagdo conceitual tanto nos diz sobre seu
objetivo, que ndo consiste de forma alguma em fazer uma filosofia da linguagem, quanto nos
permite jogar com essa indeterminagao e pressentir de algum modo a forma desse informe. Ja
vimos que seu objeto fundamental é a existéncia acumulada dos discursos, que o que se
interroga ¢ aquele gesto enigmatico pelo qual eles se constituem como verdadeiros, € que as
regras de suas formagdes passam precisamente por operagdes de significagdo que os
autorizam como validos. E nesse entrecruzamento que conseguimos entrever, ao menos de
forma negativa, o que a linguagem nao ¢: linguagem nao ¢ discurso.

A linguagem ¢ um fora do discurso. Muito antes de oferecer-lhe qualquer fundamento,
ela o circunda e estabelece os limites do que pode ser dito, resguardando sua coeréncia e
racionalidade. O discurso como forma domada da linguagem produz e faz circular a verdade a
partir de um sistema regrado de producao que remete, em ultima analise, ao campo da disputa

182 de forgas exteriores ao proprio discurso, fornecendo-lhe as condigdes de sua emergéncia. E
nesse ponto que vemos a tematica do saber ser atravessada pelo poder. A profunda influéncia
do pensamento nietzschiano permite a Foucault, sobretudo nas obras genealdgicas posteriores,
conforme aponta Deleuze, perseguir no rastro da verdade a vontade suposta e ocultada pelo

discurso no curso da historia:

A verdade ndo supde um método para ser descoberta, mas procedimentos,
mecanismos € processos para queré-la. Temos sempre as verdades que
merecemos, em fun¢do dos procedimentos de saber (em especial dos
procedimentos linguisticos), dos mecanismos de poder, dos processos de
subjetivagdo ou de individuagdo de que dispomos. (DELEUZE, 2007, p.
145)

Fica evidente que o nucleo da verdade, proprio e necessario ao discurso, €
precisamente sua inessencialidade, que, por sua vez, esta resguardada sob a jurisdicdo da
linguagem. Esta simultaneamente possibilita e ameaga a unidade discursiva por se fazer, em
seu modo de aparecimento a partir da modernidade, abertura perpétua para o nao
discursivo. E certo que estamos lidando aqui com uma nocdo de verdade que
também s6 pode surgir no plano do discurso pelo movimento de ruptura discreto,

mas fundamental, com uma episteme que antes se limitava a representar o mundo.

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
P1EMOS
/ l‘ﬂ E v (4 w ANO 2020

E isso ocorre quando ‘“‘as palavras [cessam] de entrecruzar-se com as representacdes e de
quadricular espontaneamente o conhecimento das coisas” (FOUCAULT, 2016, p. 419).
Assim, separada das representagdes, a linguagem nao existe sendo de modo disperso,

fragmentado:

A linguagem s6 entrou diretamente e por si propria no campo do pensamento
no fim do século XIX. Poder-se-ia mesmo dizer no século XX, se Nietzsche,
o fildlogo — e nisso também era ele tdo erudito, a esse respeito sabia tanto e
escrevia tdo bons livros —, ndo tivesse sido o primeiro a aproximar a tarefa
filosofica de uma reflexdo radical sobre a linguagem. (FOUCAULT, 2016,
p. 420)

A semelhan¢a de Foucault, em Nietzsche as consideragdes sobre a linguagem sao
dispersas, porém abundantes e decisivas para a determinacdo dos grandes temas que

atravessam sua obra:

Meus escritos ja foram nomeados como uma escola da suspeita, mais ainda
do desprezo, felizmente também da coragem, e até da ousadia. De fato, eu
mesmo nao acredito que alguma vez alguém tenha olhado para o mundo com

183 suspeita tdo profunda. (STEGMAIER apud NIETZSCHE, 2013, p. 31)

A dimensao critica do pensamento de Nietzsche o leva a conceber que todo
conhecimento filoséfico estd fundado na linguagem, e somente através dela o pensamento
pode tornar-se consciente. Nessa posi¢ao ambigua e intrincada, a linguagem vem a se articular
com o conhecimento, fazendo variar as mais antigas e enraizadas nocdes de verdade.
Nietzsche ¢ categorico: ¢ na linguagem que se aloja a crenga de que se podem apreender as
coisas tal como sdo, estabelecer seu sentido e produzir conhecimento sobre elas. No entanto,
na medida em que ndo temos uma via direta de acesso a coisa em si, as palavras ndo podem
significar nada além de certa relagcdo que se estabelece entre o individuo e o que ha no mundo.
Nesse sentido, o que possuimos s3o meras metaforas “que nao correspondem de modo algum
as entidades de origem” (NIETZSCHE, 1999, p. 56).

Em seu ensaio Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral, escrito em 1873,
Nietzsche argumenta que ha uma espécie de abismo entre a sensacdo provocada por um
estimulo nervoso que, transformado em imagem mental, ¢ posteriormente articulado em sons
totalmente arbitrarios; esse ¢ o primeiro sentido metaférico da palavra. O segundo
sentido e também o segundo abismo responde ao fato de que a sensacdo

experimentada e o som emitido pdem o elemento subjetivo em relagdo com um

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

referente que lhe € exterior; dessa forma, a palavra jamais poderia referir-se a coisa, mas sim
ao proprio individuo que a experimenta perceptivamente.

A segunda etapa desse processo cristalizaria, entdo, a experiéncia que se tem da coisa
por meio do uso que se faz, em situagdes analogas, do mesmo termo criado para nomear uma
experiéncia particular, produzindo pela “igualacdo do ndo igual” conceitos que passam a se
aplicar também arbitrariamente a diferentes fenomenos. Finalmente, a verdade ¢
convencionada e estabelecida por uma espécie de vontade mendicante. Em seu experimento
de pensamento que supde um hipotético estado de natureza, Nietzsche destitui num sé golpe o
homem, esse animal efémero e iludido, de sua posicdo soberana tdo orgulhosamente
ostentada, quando descreve o advento e o desenvolvimento do intelecto humano como uma
simples necessidade de sobrevivéncia dos mais fracos, dos mais desfavorecidos, que tiveram

de privilegiar o instinto de conservacao em detrimento da vida:

No estado de natureza, na medida em que o individuo quer conservar-se
diante dos outros individuos, ele ndo utiliza sua inteligéncia o mais das vezes
sendo com fins de dissimulagdo. Mas, na medida em que o homem, ao
mesmo tempo por necessidade e por tédio, quer viver em sociedade e no
rebanho, necessario lhe ¢ concluir a paz e, de acordo com este tratado, fazer
de modo tal que pelo menos o aspecto mais brutal do bellum omnium contra
omnes desapareca do seu mundo. Ora, este tratado de paz fornece algo como
um primeiro passo em vista de tal enigmatico instinto de verdade.
(NIETZSCHE, 2007, p. 45)

184

E a vida gregéria que impde o imperativo de fixar, pela legislagio da linguagem, uma
designacdo valida para as coisas; as convengdes estabelecidas se instituem como verdades a
serem aceitas pelo bem e pela coesao do grupo; assim surge o pathos da verdade. O que esta
em jogo, portanto, ¢ a ideia de que um conhecimento verdadeiro ndo passa de uma sensagao,
de uma aparéncia, ja que para a determinacdo conceitual precisou-se antes passar pelo

processo arbitrario de nomear as coisas, que, como ja vimos, seria metaforico:

As verdades sdo ilusdes, das quais se esqueceu que o sdo, metaforas que se
tornaram gastas e sem forca sensivel, moedas que perderam sua efigie e
agora sO sdao levadas em conta como metal, ndo mais como moeda.
(NIETZSCHE, 2007, p. 57)

Dai o sentido propositalmente ambiguo da expressdo “pathos da verdade”,
titulo que Nietzsche dedica a um de seus prefacios para um de seus “livros nao

escritos”. A presente ambiguidade nao € dissolvida, mas antes atenuada através da

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
P1EMOS
/ '.‘H E v (4 w ANO 2020

aparente contradicdo de termos que guarda no fundo a concep¢do de que a verdade ¢
experimentada e produzida, aproximando-se mais daquilo que se pode chamar de “pathos” do
que daquilo que no interior da tradi¢ao filosofica ocidental se entende por “logos™. A verdade
assim reorientada inaugura todo um movimento e efeito de deslocamento. Aqui seguimos 0s
seis critérios que propde Werner Stegmaier (2013) para a distingdo dessa nova determinagao
do conceito de verdade, compreendida agora como um ato, para com aquele perpetrado pela

metafisica:

Os trés primeiros critérios, as determinagdes tradicionais sdo negadas;
segundo os critérios restantes, elas sdo preservadas juntamente com sua
negacdo. A preservacdo da negatividade, do “carater de oposicao”, é o
pensamento fundamental da nova determinagdo de Nietzsche da verdade, a
prontiddo para entender “o avesso das coisas como necessario” (KGW VIII,
10 [111]). (STEGMALIER, 2013, p. 52)

1. O ato de verdade ndo é incondicionado, mas sim condicionado (STEGMAIER,
2013, p. 52);

2. O ato de verdade ndo é imovel, mas sim historico — si-mesmo (STEGMAIER,

185 2013, p. 53);

3. O ato de verdade significa por-se em liberdade e, uma vez que com isso sdo
criadas novas condi¢des de vida, significa reinterpretar, “transvalorar”. Na
liberdade do ato de verdade, a verdade ndo é dada originariamente, mas sim
criada, ou: ndo o que ¢ dado, mas o que ¢ criado ¢ verdadeiro (STEGMAIER,
2013, p. 55);

4. O ato de verdade ¢ simultaneamente consciente e corporal — corporalidade
(STEGMAIER, 2013, p. 56);

5. A perspectividade ndo exclui, contudo, coincidir e ser uma s6 com a comunicagao
e o consenso: ela admite ao mesmo tempo verdades universais e individuais
(STEGMALIER, 2013, p. 58);

6. Com sua condicionalidade individual e sua viva mobilidade, o ato de verdade
universal, fixado segundo regras da logica e da linguagem relativas a ndo
contradig¢do, incorre necessariamente em contradi¢do. O ato de verdade sé pode
superar essa contradicdo “existencial” ao intensificar-se em uma nova

medida, a justica (STEGMAIER, 2013, p. 60).

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

Enfim, Nietzsche produz na contramio, no fora da propria linguagem filoséfica e
contra toda perspectiva tradicional, uma nova determinagao da verdade que somente pode ser
entendida ou mal-entendida, com a escusa de nao o ofender, quase um século depois por
Foucault e por tantos outros herdeiros de seu legado. Em uma de suas entrevistas publicadas
em 1983, Foucault narra a ocasido precisa em que, atingido pela flecha do pensamento
lancada por Nietzsche, experimenta no corpo, ndo sem alguma violéncia, sua forca e tensao; e

as experimenta como se experimenta um texto: como uma empresa de dessubjetivagao:

Diria que, de qualquer forma, minha relacdo com Nietzsche ndo foi uma
relagdo historica; ndo € tanto a propria histéria do pensamento de Nietzsche
que me interessou, mas essa espécie de desafio que senti no dia, faz muito
tempo, em que li Nietzsche pela primeira vez. Quando se abre a Gaia ciéncia
ou Aurora, e se ¢ formado pela grande e velha tradi¢cdo universitaria,
Descartes, Kant, Hegel, Husserl, quando nos debrugamos sobre esses textos
um tanto espirituosos, estranhos e desenvoltos, nds dizemos: pois bem, nao
farei como meus amigos, meus colegas ou meus professores, que tratam
disso de qualquer jeito. Qual o méximo de intensidade e quais sdo os efeitos
filosoficos atuais que podem ser tirados desses textos? Eis o que era para
mim o desafio de Nietzsche. (FOUCAULT, 2015, p. 338)

186 E também como experimentagdo, ¢ nio como construgdo tedrica sistematica e geral,
que Foucault transporta em toda a sua densidade o desafio de Nietzsche para o interior da
elaboragdo daquilo de que ndo se sabe ainda muito bem o que pensar, mas sobre o que se
deseja muitissimo pensar (FOUAULT, 2016, p. XXI). E arriscaria dizer que o que se deseja
muitissimo pensar sdo os acontecimentos que nos conduziram até este tipo de constituigao,
que fizeram com que nos reconhecéssemos como sujeitos do que fazemos, do que pensamos e

do que dizemos. O que se deseja muitissimo pensar ¢: afinal, o que somos nos hoje?
2.3 Segunda dobra

Em 1975, por ocasido do Coléquio de Royaumont, na Franga, Foucault, de maneira
inédita, coloca lado a lado Freud, Nietzsche ¢ Marx. Nao se tratava de confrontar as ideias dos
trés autores, de explicar um em fung¢ado do outro ou de eleger a visdo de um em detrimento das
dos demais. Esse encontro tedrico ¢ promovido pelo filésofo sob o pressuposto de que, ao
inaugurarem na modernidade uma nova possibilidade de hermenéutica, Freud,

Nietzsche e Marx teriam fundamentado a episteme de nossa época. A questdao geral

com a qual teriam se defrontado Nietzsche, em sua critica a profundidade, Marx,

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
PALEMOS
8 Vi D V5| 9 6 ANO 2020

com a nog¢do de platitude, e Freud, tanto com a topologia da consciéncia e do inconsciente
quanto com o trabalho executado pelo analista, diz justamente da impossibilidade de se
chegar ao fundo insuspeito de uma verdade Gltima. Numa leitura proxima daquela que ¢ feita
por Foucault, Paul Ricoeur nomeia a triade Nietzsche, Freud e Marx como os “mestres da
suspeita”. Mas de que suspeitam?
Ricoeur (1969) insistira em que o que estd em jogo ¢ o abandono da pressuposi¢ao
classica de uma relacao imediata, evidente e adequada entre o cogito e aquilo que ele conhece.
A partir da modernidade, essa relagdo se torna problematica, e a possibilidade de se conceber
algo como a coisa em si vacila. Para Ricoeur, suspeita-se da possibilidade de a consciéncia
apreender o sentido do mundo e, sobretudo, de si mesma; e se a consciéncia ndo se manifesta
mais de modo claro e distinto é preciso entdo que se trace até ela uma nova via de acesso. E
precisamente o que Freud, Nietzsche e Marx fizeram através de um trabalho mediado pelos
simbolos e signos, um trabalho infinito de interpretagdo. Por isso, “a partir deles, a
compreensdo se torna uma hermenéutica: doravante, procurar o sentido ndo significa mais
soletrar a consciéncia do sentido, mas decifrar suas expressoes” (RICOEUR, 1969, p. 37-38).
Para Foucault, suspeita-se, em tltima anélise, da propria linguagem. O tipo de suspeita
187 que a linguagem, quando posta em foco, ¢ capaz de produzir, a possibilidade de ela ndo dizer
exatamente o que diz e de haver outras linguagens nao faladas capazes de dizer e expressar ja
faziam sombra ao pensamento dos gregos antigos, que as articulavam com nogdes como
“allegoria”, “Hypohia”, “semaion”. Embora essa suspeita nao seja exclusividade das teorias
dos signos e das técnicas de interpretacdo que circulam no pensamento ocidental a partir do
século XIX, ha algo de muito particular nessa possibilidade que ¢ aberta desde entdo e que se
coloca como novidade quando comparada com as formas de interpretacdo existentes, por
exemplo, no periodo do Renascimento. Na leitura foucaultiana, Marx, Freud e Nietzsche “nos

colocaram diante de uma possibilidade de interpretacio e fundamentaram de novo a

possibilidade de uma hermenéutica” (FOUCAULT, 2015, p. 43):

Em todo caso — e é sobre isso que eu gostaria de dar algumas sugestdes —
ndo me parece que, de qualquer forma, Marx, Nietzsche e Freud tenham
multiplicado os signos no mundo ocidental. Eles ndo deram um sentido novo
a coisas que nao tinham sentido. Na realidade, eles mudaram a natureza do
signo e modificaram a maneira pela qual o signo em geral podia ser
interpretado. (FOUCAULT, 2015, p. 44)

Tomaremos mais especificamente Nietzsche, sua critica a profundidade e o

método hermenéutico genealdgico:

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P EMAS
i Vo G 1EVE 0,29 6 ANO 2020

H4 em Nietzsche uma critica da profundidade ideal, da profundidade de
consciéncia, que ele denuncia como uma invengdo dos filosofos; essa
profundidade seria a busca pura e interior da verdade. (FOUCAULT, 2015,
p- 45)

A critica a profundidade em Nietzsche ¢ orientada pela distingdo entre uma “grande
razdo”, calcada no corpo em seu entrelacamento com o mundo, e uma “pequena razao”,
calcada no espirito, entendido aqui como um acidente condicionado pelo corpo que sustenta a
tese de que a consciéncia ¢ essencialmente supérflua, advinda tdo somente da necessidade
gregaria de comunicar-se com o outro. O pensamento que se torna consciente € se expressa
em palavra, que encontra em toda parte agente e acdo, que projeta sobre as coisas a crenga na
substancia e no eu e cria, enfim, o conceito de coisa ¢ a parte mais desprezivel da consciéncia

(STEGMALIER, 2013, p. 153). O mundo do qual temos consciéncia, para Nietzsche,

[...] € apenas um mundo de superficie e signos, um mundo generalizado, um
mundo tornado ordinariamente comum — [...] tudo que € tornado consciente
¢, com isso, raso, estreito, relativamente grosseiro, genérico, signo, marca
distintiva de rebanho; [...] a todo tornar-se consciente estd ligada uma
188 fundamental e grandiosa degeneragdo, falsificacdo, superficializagdo e
generalizacdo. (STEGMAIER apud NIETZSCHE, 2013, p. 153)

A consciéncia assim redefinida ¢ uma superficie que se comunica por meio dos signos
disponiveis e dispostos pela vontade de poder. A verdade ndo poderia mais ser uma relagao de
palavra e coisa, mas uma relacao significante entre signos. Nesse sentido, ndo ¢ possivel dizer
com certeza se 0 que pensamos corresponde aquilo sobre o que pensamos, mas podemos com
Nietzsche interpretar os signos, como “autointérpretes e esclarecedores de signos”
(STEGMAIER apud NIETZSCHE, 2013, p. 168). Uma hermenéutica como a que propde
Nietzsche desilude a consciéncia, pde abaixo o sentido manifesto e revela em seu lugar o jogo
das relacdes de forcas e dominio que regulam a experiéncia humana. Rastrear o ato da
vontade que institui uma verdade ¢ investigar genealogicamente seu modo de constitui¢ao.
Com isso, Nietzsche estende os dominios da interpretacdo para além do campo linguistico,
tornando as relagdes de poder significativas e interpretaveis.

Se no século XVI a tarefa da interpretacdo baseada na semelhanga era limitada, ja que
os simbolos se remetiam entre si, a partir do século XIX, com Freud, Marx e
especialmente Nietzsche, os simbolos se encadeiam numa rede inesgotavel e

infinita (FOUCAULT, 2015, p. 51). A inconclusividade essencial a interpretagao,

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
P1EMOS
/ l‘ﬂ E v (4 w ANO 2020

sua primazia em relagdo aos simbolos e a obrigacdo de interpretar-se a si mesma infinitamente
constituem, conforme Foucault, os postulados de uma hermenéutica que se baseia na
concepgdo de linguagem como pode ser pensada na modernidade a partir de Nietzsche. E, se
ndo hd um sentido ultimo que esgote toda a tarefa de interpretagdo, visto que tudo € sempre e
j& uma interpretagdo, extingue-se a possibilidade de haver qualquer significado original,
qualquer simbolo puro e radical.

A interpretacdo € a interpretacao de alguém que a propde; o tempo que marca seu
movimento ¢ circular, sempre voltando sobre si mesmo, em oposi¢do ao tempo findavel dos
simbolos, que, num s6 movimento, representam necessariamente a coisa (FOUCAULT, 2015,
p. 51). Por fim, a hermenéutica moderna fundamentada nesses postulados assume ndo mais
uma mera fun¢do exegética ou metodologica, mas passa a nos implicar num nivel mais
fundamental, dado que somente nos dobrando sobre a linguagem que construimos podemos

nos tornar intérpretes de nds mesmos.

3 CONSIDERACOES FINAIS
189
Pela primeira vez e, talvez, como uma forma de conceder as devidas referéncias
negadas a Nietzsche desde o inicio de seu trabalho de elaboragdo filos6fica, em uma

entrevista concedida em 1980 Foucault admite:

Sou simplesmente nietzschiano, e tento da melhor maneira possivel, em
alguns pontos, com a ajuda dos textos de Nietzsche — mas também com
posicdes anti-nietzchianas (que, contudo, sdo nietzschianas!) — verificar o
que se consegue fazer em certas areas. (FOUCAULT, 2005, p. 259)

Contra qualquer polémica acerca da existéncia ou ndo de nietzschianos, ndo ha como
negar que a Nietzsche ¢ designada uma posicao de extrema importancia para o destino do
pensamento ocidental na modernidade; mais que isso, Foucault fornece em suas proprias
investigacdes a respeito do saber as condigdes necessdrias para supormos seu projeto como
fruto daquele abalo produzido por Nietzsche na episteme ocidental.

Deleuze nos relata que, depois de sua publicacdo, o livro As palavras e as coisas €
comparado por um psicanalista, em uma longa e minuciosa analise, ao Mein
Kempf. Nao muito depois, Foucault ¢ acusado por aqueles que o leem

descuidadamente como contrario aos direitos humanos. A Nietzsche também nao

A LINGUAGEM EM AS PALAVRAS E AS COISAS ‘
ISSN: 2238-7692 conjugacoes entre Foucault e Nietzsche * ‘ \



4 VOLUME 09
P1EMOS
/ l‘ﬂ E v (4 w ANO 2020

coube, talvez até o século XX, nenhum assento no pantedo dos grandes fildsofos,
provavelmente por sua natureza profundamente ctonica. Para além da proposital escolha

estilistica, sua obra, segundo Stegmaier,

[...] sofreu o 6nus de ser classificada como uma “filosofia da vida”, sob
suspeita de descompromisso ¢ de apresentar termos envoltos por uma aura
patética e demoniaca tais como “eterno retorno” e “afirmacdo dionisiaca”.
(STEGMALIER, 1985, p. 32)

Seriam ambos os filosofos malditos condenados perpetuamente ao lado sombrio e
desprezivel da tradi¢dao, ou haveria no que comunicam algo profundamente duro de admitir,
mas que todos de algum modo ja suspeitam? Qual € enfim o peso exato de um aniincio como
aquele de Zaratustra, ou o que ¢ proferido por Foucault nas paginas finais de 4s palavras e as
coisas? Qual o sentido preciso da morte de Deus, morte essa que gesta em seu leito ainda
outra, tornando enfim o homem nada além de um espécime natimorto?

Foucault defende, apoiado em Nietzsche, como nosso pensamento possui idade e
geografia, como o que circula no campo discursivo de determinado periodo depende da
190 maneira como recortamos as coisas que conhecemos, vemos, nomeamos, ¢ como, enfim,

relacionamos de um ou outro modo as palavras e as coisas. Seu objetivo ultimo em As
palavras e as coisas parece ser mostrar de que forma podem surgir em nossa €poca as
ciéncias humanas que tém como objeto o homem. Foucault se vale da concepgdo de
linguagem de Nietzsche como interpretagdo para mostrar como o “homem”, esse duplo
empirico transcendental, ndo pode existir até o fim do século XVIII, em que ele emerge em
funcdo de uma configuragdo especifica da episteme moderna; e essa mesma figura tao
recentemente fabricada pelo saber esta ja fadada ao desaparecimento, “como na orla do mar,
um rosto na areia” (FOUCAULT, 2016, p. 536). Aqui vemos a flecha do pensamento de
Nietzsche ser langada pelas maos de Foucault mais adiante, alhures, ao horizonte, a espera de
que algum dia venha a encontrar novo alvo para ser, mais uma vez e indefinidamente,

relangada.

Laise Franciele Souza Silva ‘
ISSN: 2238-7692 * ‘ \



4 VOLUME 09
Pu! FMﬂg NUMERO 18
/ '.‘H E ' (4 &1 ANO 2020

REFERENCIAS

DELEUZE, G. Foucault. Trad. C. S. Martins; revisdo da trad. R. Ribeiro. Sdo Paulo:
Ed. Brasiliense, 2005.

. Conversagoes. Sao Paulo: Editora 34, 2007.

. Michel Foucault: as formacdes historicas. Trad. C. Medeiros e M. A. Marino
Sao Paulo: N-1 Edi¢des e Editora Filosofica Politeia, 2017.

FOUCAULT, M. Ditos e escritos IV: estratégia poder-saber. 2 ed. Trad. E. Monteiro.
Rio de Janeiro: Forense, 2005.

. Ditos e escritos II: arqueologia das ciéncias humanas e historia dos sistemas de
pensamento. 3 ed. Org. M. B. da Motta. Trad. E. Monteiro. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2015.

. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciéncias humanas. 10 ed. Trad. S.
T. Muchail. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2016.

HUISMAN, D. Dictionnaire des philosophes, 2 v. Paris: PUF, 1984.

191 MACHADO, R. Foucault, a ciéncia, o saber. 3 ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2007.

NIETZSCHE, F. Obras incompletas. 2. ed. Sao Paulo: Abril Cultural, 1999. (Os
pensadores)

. Schopenhauer educador. In: Escritos sobre educagdo. Rio de Janeiro: Ed.
PUC-Rio; Sao Paulo: Loyola, 2003.

. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. Trad. F. M. Barros. Sao
Paulo: Hedra, 2007.

RICOEUR, P. Da interpretagdo: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago Editora
Ltda., 1969.

WERNER, S. A4s linhas fundamentais do pensamento de Nietzsche: coletanea de
artigos: 1985-2009. Org. J. L. Viesenteiner & A. L. Muniz Garcia. Rio de Janeiro: Vozes,
2013.



