
Dornelas Pereira, Cleiton Luis (2023). Trajetórias e negociações de refugiados venezuelanos 
LGBTQIA+ no Brasil. PERIPLOS. Revista de Investigación sobre Migraciones, 7(1), 115-143.

Artículo recibido el 15 de octubre de 2022 y aceptado el 24 de enero de 2023.

1 Mestre em Ciências Sociais pela Universidade Federal de Juiz de Fora. E-mail: cleiton.ornelas@
hotmail.com
Red académica: https://orcid.org/0000-0002-3604-3913 

Trajetórias e negociações de refugiados 
venezuelanos LGBTQIA+ no Brasil 

Trayectorias y negociaciones de refugiados 
venezolanos LGBTQIA+ en Brasil

RESUMO 
Este trabalho analisou as trajetórias de Jonny e Edyllianne, refugiados 
venezuelanos LGBTQIA+, e as negociações que eles tecem com o Estado 
brasileiro e com a sociedade a fim de “reabitar o mundo”. Para responder 
aos questionamentos propostos foi empregada a metodologia histórias 
de vida. Por meio desta, foi possível perceber que as negociações desses 
refugiados começam em seus locais de origem e têm, como pano de fundo, 
suas sexualidades/identidades, que tornam-se matizes importantes em suas 
trajetórias enquanto refugiados e em suas negociações com o Estado, com a 
sociedade e com a vida. 

Palavras-chave: Refúgio. LGBTQIA+. Negociações. Identidade. Sexualidade.

RESUMEN
Este trabajo analiza las trayectorias de Jonny y Edyllianne, refugiados 
venezolanos LGBTQIA+, y las negociaciones que tejen con el Estado y la 
sociedad brasileña para “rehabitar el mundo”. Para contestar a las preguntas 
propuestas se ha utilizado la metodología de historias de vida. A través de 
las mismas, fue posible percibir que las negociaciones de estos refugiados 
comienzan en sus lugares de origen y tienen como trasfondo sus sexualidades/
identidades, las cuales se vuelven matices importantes en sus trayectorias 
como refugiados y en sus negociaciones con el Estado, con la sociedad y con 
la vida.

Palabras clave: Refugio. LGBTQIA+. Negociaciones. Identidad. Sexualidad.

Cleiton Luis Dornelas Pereira¹ 



INTRODUÇÃO
As discussões sobre a concessão do instituto do refúgio a sujeitos LGBTQIA+2 
partem, inicialmente, de países do Norte global, que passaram a compreender, 
sobretudo, a partir da década de 1990, que sexualidade e identidade 
poderiam motivar perseguições a esses sujeitos (Nascimento, 2017; Andrade, 
2017). Mais tarde, o Alto Comissariado das Nações Unidas para Refugiados, 
doravante ACNUR, pautou o tema em uma de suas Diretrizes3, pedindo que 
tomadores de decisão tivessem um olhar atento às questões de gênero e 
sexualidade diante de um solicitante de refúgio. As discussões acadêmicas, 
por outro lado, partiram, especialmente, de uma ótica jurídica, que buscava 
compreender o momento do encontro entre o refugiado LGBTQIA+ e os 
tomadores de decisão (Noll 2006; Herlihyand e Turner 2007; Millbank, 2009). 
Esses autores se ancoraram em aspectos jurídicos e nas dificuldades que 
esses refugiados tinham e têm de provar suas sexualidades/identidades 
para agentes do Estado. 

Essa perspectiva é importante, pois lançou luz nas trajetórias e demandas 
de sujeitos que sofrem algum tipo de perseguição em seus locais de origem 
devido à sexualidade/identidade. Ademais, conseguiu fazer com que sujeitos 
LGBTQIA+ pudessem ser percebidos, do ponto de vista da legalidade, 
como parte de um grupo social sujeito a perseguições⁴. Atualmente, essa 
é uma compreensão amplamente empregada por países, incluindo o Brasil 
(Nascimento, 2007). 

Entretanto, tal abordagem pouco nos permitiu captar as nuances do 
acolhimento após o encontro refugiado-agente de Estado. Ademais, operou, 
por vezes, no campo de um pensamento colonialista, opondo “nós”, sujeitos 
civilizados de democracias do Norte global, daqueles países percebidos como 
bárbaros, homofóbicos (França, 2017). 

Torna-se imperativo ressaltar que o reconhecimento de refugiados devido a 
suas sexualidades/identidades possui, ainda hoje, o ônus de que eles provem 
suas dissidências sexuais/identitárias para um agente de elegibilidade no país 
de destino. Ademais, nos locais de destino, estes sujeitos enfrentam outras 
formas de exclusão, como racismo, preconceito, precarização do trabalho, 

2 Opto por adotar a sigla LGBTQIA+, ciente das limitações e problemáticas que apresenta. 
Primeiramente, porque acredito na potência política do termo e nas conexões que tem sido capaz 
de estabelecer entre as identidades sexuais e de gênero. Entretanto, não desconsidero que, assim 
como o termo queer, a categoria LGBTQIA+ parta de um local situado e apresente limitações para 
descrever as experiências vividas por esses sujeitos.
3    Diretrizes são espécie de guias, emitidas pelo ACNUR para países signatários do Estatuto de 1951, 
que buscam estabelecer uma consonância entre os países. Elas não têm valor jurídico, estabelecem 
apenas formas de conduta.  
4  Para o Estatuto do Refugiado de 1951, refugiado é todo aquele que deixou seu país devido a 
fundados temores de perseguição em razão de raça, religião, nacionalidade, opinião política ou 
grupo social.



pouco acesso a serviços públicos, barreira linguística e, muitas vezes, a “volta 
para o armário”, como têm sugerido alguns estudos empíricos no Brasil 
(Antonucci, 2020; Andrade, 2017).

Dados de 2020 do ACNUR apontaram números recordes de pessoas que 
foram forçadas a deixar seus locais de origem e a buscar refúgio em um 
outro país. Hoje, 82,4 milhões de pessoas foram forçadas a deixar seus lares, 
o que equivale a 1% da população mundial5. Instabilidades socioeconômicas, 
conflitos étnicos e guerras contribuem para que esse número continue 
aumentando.

Dentro dessa massa de refugiados, há aqueles cuja orientação sexual e/
ou identidade de gênero não se enquadram ao padrão heteronormativo. 
Podem, também, ser sujeitos que vivem em regiões onde relações afetivas 
e sexuais entre adultos do mesmo sexo, assim como a expressão destoante 
de suas identidades de gênero, são criminalizadas. Alguns destes Estados 
mantém, ainda hoje, a pena de morte. A sexualidade/identidade são, 
portanto, marcadores da diferença que têm importância nos processos de 
deslocamentos forçados, inclusive para aqueles que deixam seus locais de 
origem por outras razões.

Por esse motivo, a proposta deste artigo é apresentar as negociações que 
refugiados LGBTQIA+ venezuelanos teceram e tecem com o Estado brasileiro 
para “habitar o mundo”. Por “negociação da realidade”, nos ancoraremos 
teoricamente em Gilberto Velho (1994), que analisa as interações sociais 
nas sociedades modernas através de suas redes de sociabilidade e as 
possibilidades de negociações criadas nos diversos planos sociais. Para ele, 
a própria ideia de “negociar” implica reconhecer a diferença nas estruturas 
dessas sociedades. Por “habitar o mundo”, nos valeremos de Veena Das 
(2020), que propõe uma descida ao ordinário, à vida de pessoas que passaram 
por eventos críticos que acometeram suas vidas. Para Das (2020), descer ao 
ordinário dessas pessoas nos ajuda a compreender como elas reconstroem 
seus mundos e, sobretudo, como elas os reabitam. A autora indaga o processo 
de tornar-se sujeito de um mundo após perder seu próprio mundo. 

Para respondermos aos questionamentos propostos, nos valeremos da 
metodologia história de vida. Toda essa pesquisa desenrolou-se durante 
o ápice da pandemia de COVID-19 e a metodologia fez oportuna, pois nos 
possibilitou conversas por meios digitais, como plataformas de áudio e 
vídeo6. Ademais, acompanhei por quase dois anos, diariamente, as redes 
sociais de meus interlocutores. Para Bispo (2016), uma etnografia person-
centered, focada na vida de poucos sujeitos, pode ser uma ferramenta 

5 Os dados estão disponíveis em: <https://www.acnur.org/portugues/dados-sobre-refugio/>. 
Acesso em 20 de Julho de 2021.  
6  Foi dada a opção de fazer as entrevistas em português ou espanhol e todos os interlocutores 
optaram pela entrevista em língua portuguesa. 



apropriada para compreender aspectos socioculturais mais amplos. Para 
ele, apesar das críticas de Bourdieu (1986) quanto a uma possível narrativa 
linear e orientada, existente nos modos de relatar biografias, este é o método 
que ainda permite captar aspectos emocionais da vida desses sujeitos e os 
sentidos que eles dão a suas trajetórias (Bispo, 2016).

Ademais, conforme propõe Becker (1999), histórias de vida são como uma 
peça de um mosaico, podendo ser compreendida objetiva ou subjetivamente. 
Dessa forma, uma história de vida pode ser percebida como uma dessas 
pequenas peças. Ela nos ajuda a compor o todo, embora tenha forma, cor 
e espaço específicos. Uma observação atenta dessa peça pode nos permitir 
apreender um espectro mais amplo de determinada realidade, fornecendo-
nos novos insights dentro de um mesmo contexto. Além do mais, para Bispo 
(2016), as histórias de vida permitem dar mais vozes para que os sujeitos 
pesquisados construam suas próprias narrativas, sobre si e sobre o mundo, 
paralela aos discursos oficiais, revelando aspectos profundos da vida desses 
sujeitos que são deixados de lado no cotidiano. 

Logo, apresentaremos, neste artigo, as trajetórias de Edylianne, mulher 
trans venezuelana e Jonny, homem cis-gay, também venezuelano. Ambos 
os interlocutores vieram para o Brasil devido às instabilidades econômico-
sociais do país vizinho. São trajetórias marcadas por temporalidades e 
interseccionalidades próprias e que só podem ser percebidas a partir de 
uma “descida ao ordinário” desses sujeitos.

As narrativas são recorte de minha dissertação de mestrado intitulada Corpos 
em (des)locamento: refugiados LGBTQIA+ no Brasil, defendida em 2022, na 
Universidade Federal de Juiz de Fora. Os dados foram coletados de 2020 a 
2022 por meio de entrevistas semiestruturadas, trocas de mensagens em 
aplicativos de texto e áudio e interações nas redes sociais durante dois anos.
 
Este artigo está dividido em três capítulos. No primeiro, discutiremos aspectos 
metodológicos, a apreensão da trajetória de sujeitos em deslocamento forçado 
em um contexto pandêmico. No segundo capítulo, traremos a trajetória de 
Jonny e as negociações que ele estabelece com o Estado brasileiro, com a 
sociedade e a vida. Por fim, as narrativas de Edyllianne, sua chegada ao Brasil 
e os desafios de “habitar o mundo”, assumindo sua identidade em um país 
com contornos de violência contra pessoas LGBTQIA+, sobretudo, mulheres 
trans.

7 Os nomes dos interlocutores foram trocados para proteger suas identidades.



NARRATIVAS EM (DES)LOCAMENTO: O EU EM 
MOVIMENTO
No contexto de migrações forçadas, as histórias de vida são um instrumento 
potente, pois representam o momento e o contexto em que os sujeitos 
estão inseridos. Ingold (2013) nos diz que somos construídos pelos diversos 
movimentos que intercruzam nossas trajetórias. Esses movimentos têm 
reflexos na forma em que estamos “habitando o mundo” e, por esse motivo, 
não é possível apreender uma história de vida de forma finita, pois estaríamos 
o tempo todo nos deslocando e, consequentemente, nos refazendo. Esses 
deslocamentos físicos causam, de certo modo, deslocamentos subjetivos 
que vão reconstruindo esses sujeitos. Logo, compreender as narrativas de 
sujeitos que estão em movimento, como migrantes e refugiados, demanda a 
sensibilidade de apreender o que está por vir.

Para Eastmond (2007), há duas categorias analíticas a serem levadas 
em conta quando estamos diante da história de vida de um refugiado. A 
“vida vivida” e a “vida contada”; neste último caso, ela nos diz que importa 
a forma como os sujeitos enquadram suas experiências e as articulam em 
um determinado contexto, visto que as trajetórias do passado são sempre 
narradas no presente e, consequentemente, são moldadas por esse presente 
em movimento. A experiência do refúgio faz, necessariamente, que as 
pessoas pensem em suas vidas, instigando, constantemente, a reelaboração 
de uma história sobre si mesmo, do que foi e do que estar por vir.

Na concepção de Ingold (2013), a construção de si mesmo e dos outros 
através de nossos deslocamentos seria a nossa própria história, a produção 
de nós mesmos. Ora, se nos construímos ao longo de nossas trajetórias, não 
podemos esperar que uma história de vida se complete, pois há sempre 
o que está por vir. Apreender este devir é parte da tarefa do pesquisador, 
que se abre a aspectos subjetivos da trajetória desses sujeitos. Ao longo das 
conversas que estabeleci com meus interlocutores percebi como o contínuo 
movimento faz parte de suas trajetórias para “habitar o mundo”. Ademais, 
percebi as diferentes camadas de “vidas” que esses sujeitos decidem expor 
para negociar com o mundo. Essas camadas seriam aspectos de suas vivências 
que eles decidem expor por meio de redes sociais, de seus relatos e através 
do que era dito sobre eles em suas redes sociais. Para Ingold (2013), esse 
movimento, que é feito pelo ser humano o tempo todo, se intercruzando 
com os movimentos do mundo e produzindo, dessa forma, suas trajetórias.

Ao acompanhar a vida Jonny e Edillyanne, por meio de suas narrativas e suas 
redes, pude perceber as diversas camadas que se interpõem e constituem 
seus selves, assim como as conexões que estabelecem ao longo de suas 
trajetórias. As fotos e frases que compartilhavam em seus cotidianos, as 
reuniões que faziam com outros refugiados e os desafios no (des)locar-
se diário, durante uma pandemia, foram diferentes formas de conhecer o 



mundo a partir de suas próprias perspectivas. Uma outra forma de “estar lá”, 
embora não mediada pela minha presença física ao lado deles.

Por fim, importante ressaltar o impacto da pandemia na trajetória desses 
sujeitos em (des)locamentos. De acordo com Weidner Maluf (2021), sujeitos 
mais precarizados seriam as vítimas mais fatais da pandemia. Migrantes e 
refugiados não escaparam dos efeitos perversos da pandemia e dos controles 
sanitários que, historicamente, são utilizados como meio de exclusão dessa 
população pelos Estados. Antonucci (2021) acompanhou a trajetória de uma 
refugiada lésbica durante os primeiros meses de pandemia e mostrou como 
refugiados, no caso LGBTQIA+, sofreram com seus efeitos. A impossibilidade 
de mover-se em busca de outras oportunidades, o desemprego e a 
precariedade foram traços marcados na trajetória da refugiada. Se os 
refugiados que já estavam no Brasil sofreram com o impacto da pandemia, 
para aqueles que estavam se deslocando foi ainda pior. Isso porque diversas 
fronteiras foram fechadas e a permissão de entrada de migrantes/refugiados 
no Brasil e em diversos países do mundo foi reduzida.

 

DO PROCESSO, SOLICITAÇÃO E CONCESSÃO DE 
REFÚGIO
A Lei 9474/97 do Brasil determina que qualquer pessoa tem o direito de 
solicitar refúgio a uma autoridade brasileira que se encontre na área de 
fronteira. Essa autoridade é, em regra, um agente da Polícia Federal. O 
Art.7°, parágrafo 1°, garante ao sujeito que solicita asilo o direito a não ser 
deportado para o país onde sua vida ou liberdade se encontre ameaçada. O 
mesmo Artigo estabelece que o ingresso ao país por meios irregulares não 
impede a solicitação do refúgio às autoridades competentes, que extinguirão 
qualquer processo administrativo ou criminal devido à entrada irregular pelo 
solicitante de refúgio.

O pedido de refúgio deverá ser encaminhado para a Polícia Federal que 
emitirá um protocolo, dando ao refugiado o direito de residência provisória 
no Brasil. Esse direito é extensivo aos familiares e dependentes que estejam 
em território nacional. Esse protocolo permite que o refugiado solicite 
uma carteira de trabalho provisória, podendo, desta forma, exercer função 
remunerada.

Cabe ao Comitê Nacional para os Refugiados, CONARE, a competência de 
analisar e reconhecer, em primeira instância, a condição de refugiado, assim 
como determinar a perda desse status. O CONARE notificará o solicitante e a 
Polícia Federal sobre sua decisão. Em caso de deferimento, o refugiado será 
registrado pela Polícia Federal e poderá solicitar sua cédula de identidade. No 
caso de indeferimento por parte do CONARE, o refugiado poderá recorrer, 



no prazo de 15 dias, ao Ministério do Estado da Justiça. Durante o prazo 
de recurso nessa instância, o refugiado e seus dependentes terão direito 
de permanecerem no Brasil. A decisão do Ministério da Justiça não caberá 
recurso, tampouco o envia de volta ao país que coloca sua vida ou liberdade 
em risco. Nesse caso, a pessoa ficará sujeita à lei do estrangeiro até que possa 
ser enviada a um país onde não haja risco de perseguição. A expulsão do 
território nacional está condicionada apenas a ameaça à segurança nacional.

O Brasil acolhe, desde 2002, refugiados perseguidos devido à sexualidade/
identidade. Esses refugiados são provenientes, sobretudo, de países que 
ainda criminalizam relações entre pessoas do mesmo sexo. Durante minha 
pesquisa de mestrado, contrastei a trajetória daqueles refugiados que têm o 
ônus de provar sua sexualidade/identidade para um agente de elegibilidade 
com os venezuelanos, que chegam ao Brasil por outros motivos. Percebi que 
refugiados que solicitam refúgio devido à sexualidade/identidade tendem 
a temer, ainda mais, agentes do Estado. Isso porque são perseguidos por 
esses agentes em seus locais de origem.

NEGOCIAÇÕES INICIAIS DE JONNY
Jonny tem 37 anos, se auto identifica como um homem cis-gay e é proveniente 
da periferia de Maracaibo, cidade com mais de um milhão de habitantes 
ao noroeste da Venezuela. Eu queria perceber qual era a centralidade da 
sexualidade na vida de Jonny, suas interfaces com o refúgio e as negociações 
estabelecidas com o Estado brasileiro e com a sociedade para “habitar o 
mundo”. Jonny não entra no Brasil por conta de perseguição à sua orientação 
sexual, mas esta se torna importante na visão que ele fará de si mesmo aqui.
 
Jonny organiza sua história de modo a justificar sua saída da Venezuela e a 
decisão de vir ao Brasil. Quando ele conheceu seu ex-namorado brasileiro, a 
Venezuela já estava em crise. A linearidade em que coloca os acontecimentos 
de sua trajetória demonstra que a situação em seu país já estava se tornando 
insustentável economicamente, mas que a sexualidade tem uma centralidade 
nessa trajetória. Mais tarde, ele demonstra que sua sexualidade, seus desejos 
e sonhos não poderiam ser, completamente, realizados ali. 

Na Venezuela, Jonny era professor substituto de filosofia, canto e religião. 
Cresceu em uma família católica, e ainda frequenta a igreja todas as semanas. 
Fez parte do coral desde pequeno, tocou violão e hoje participa das missas na 
cidade onde mora, tocando violão aos domingos. Ele me diz que sempre foi 
bem acolhido por todos na igreja. Chegou a ir para a universidade, mas não 
conseguiu terminar o curso de filosofia por questões financeiras. Quando as 
instabilidades econômicas e sociais acirraram-se na Venezuela, ele começou 
a buscar outras formas para complementar sua renda: “eu trabalhei de tudo, 



tudo que você imaginar: em padaria, em restaurante, loja de roupa... tudo 
que oferecesse um salário a mais, de manhã até a noite”.

No nosso primeiro contato, em meio à pandemia COVID 19, Jonny fez piadas 
sobre as tarefas de casa. Ao mesmo tempo que testava sua câmera para 
que pudéssemos conversar, ele organizava suas roupas no pequeno quarto 
que aluga nos fundos de uma casa em uma pequena cidade no interior de 
Minas Gerais. Ele me diz que teria que aproveitar o dia de folga da pizzaria 
onde trabalha como ajudante de cozinha, colocando a palavra folga entre 
aspas com as mãos, para faxinar seu quarto. Para ele, não existe dia de folga, 
mas apenas dia em que não trabalha fora de casa. Indaguei se em algum 
momento ele teria deixado de ir ao trabalho devido à pandemia. A disposição 
de suas coisas no quarto simples de onde fala já traz muito sobre a vida que 
leva hoje. É um espaço muito pequeno, com mobílias antigas e desgastadas 
pelo tempo, provavelmente, doadas. Entretanto, tudo era meticulosamente 
organizado, sendo possível ver decorações com flores de plástico sobre a 
mesa e tecidos coloridos sobre a pequena janela.  

 O início de sua narrativa não tem como pano de fundo uma sensação completa 
de inadequação e sofrimento em seu país por conta de sua sexualidade; 
ademais, ao focar em seu relacionamento com o então namorado brasileiro, 
ele fala de sua sexualidade a partir da conjugalidade que o teria motivado a 
deixar o país; ou seja, sua narrativa não é repleta das histórias de opressão 
e exclusão que muitos refugiados LGBTQIA+ vivem. Entretanto, ao tratarmos 
de seu “habitar o mundo” ainda na Venezuela, Jonny demonstra que eram 
necessárias negociações com sua sexualidade que, mais tarde, seriam 
superadas no Brasil, país que ele considera mais “liberal”. 

Segundo a Comissão Espanhola de Ajuda ao Refugiado, a Venezuela é um 
dos países mais atrasados da América do Sul no que concerne a proteção 
e direitos de pessoas LGBTQIA+. O relatório de 2018 pede especial atenção 
para a população trans do país que não tem acesso a hormonioterapia e 
à alteração de seus nomes. Contudo, Jonny parecia administrar e negociar 
bem sua sexualidade a fim de não passar por possíveis hostilidades. Em um 
dado momento ele me diz que nunca foi dessas pessoas que “andam por aí 
rebolando”. Jonny consegue negociar mais com o normativo a fim de evitar 
ser estigmatizado pela sociedade venezuelana. 

Em meio à pandemia de COVID 19 e os efeitos dela na economia e, 
consequentemente, no emprego, foi aprovado o auxílio emergencial pelo 
Congresso Nacional, sancionado pela Presidência da República, em abril de 
2020. O objetivo do auxílio era o enfrentamento das consequências da crise 
na população mais pobre. O auxílio foi estendido a migrantes e refugiados. 
Para pessoas que moram sozinhas, como é o caso de Jonny, foram quatro 
parcelas de 150 reais no ano de 2021. Em 2020, foram quatro parcelas de 
600 reais e mais três de 300 reais. O valor era depositado em uma conta 
digital para pessoas que não possuíam o cartão cidadão ou conta na Caixa 
Econômica Federal. 



Acompanho, desde o início da pandemia, dois grupos de refugiados no 
Whatsapp, que moram na cidade de Juiz de Fora, Minas Gerais. Os dois 
grupos somam cerca de 300 pessoas e, durante esse período, pude perceber 
que os entraves burocráticos e a forma como foi disponibilizado o dinheiro 
impediram que muitas pessoas recebessem o valor. O acesso a um telefone 
celular, seguido das dificuldades com o idioma e as desinformações dos 
órgãos responsáveis foram fatores decisivos no não-acesso ao benefício. 
Nenhum dos meus interlocutores conseguiram o benefício, mesmo tendo 
sido afetados pela crise. Jonny disse não ter conseguido receber a ajuda, 
precisando trabalhar ainda mais, embora recebendo menos. Já Edyllianne 
não conseguiu o benefício por estar empregada como camareira de um hotel 
naquele momento. Dois meses depois, Edyllianne foi contaminada pelo vírus 
COVID 19 e foi demitida por apresentar um atestado médico. Segundo ela, os 
motivos seriam a transfobia, pois dentre os funcionários que apresentaram 
o atestado, ela teria sido a única demitida. 

Após alguns minutos de conversa com Jonny comecei a perceber que suas 
negociações para acessar o refúgio no Brasil estavam, de alguma forma, 
ligadas às negociações que ele estabelecia no plano sentimental. Sua vinda 
para o Brasil é motivada, sobretudo, pelo agora ex-namorado, brasileiro. 
Ter negociado sua vinda para o Brasil por meio de uma rede de afeto e da 
conjugalidade, de alguma forma, fazia com que Jonny buscasse se afastar 
dos estigmas que carregava consigo mesmo do que é ser um refugiado. Por 
isso, no início da entrevista ele me adverte: 

Então, então, para começar, já pediram que eu desse relato sobre 
minha vida antes, mas a minha história é um pouco diferente. 
Eu, graças a Deus, não tive que passar por um processo difícil 
para chegar aqui em Brasil porque eu vim para namorar. Meu 
ex pagou minha passagem para eu vir aqui para o Brasil. Eu 
cheguei diretamente para morar na casa dele. Eu tive, por assim 
dizer, um acolhimento desde que cheguei, comecei a conhecer 
pessoas... consegui trabalhar. Foi diferente dos amigos que 
tenho em Belo Horizonte que vieram de ônibus, passando 
dificuldades... eu essa parte não tive (Jonny, entrevista, 22 de 
maio de 2021).

Nesse sentido, eu conseguia perceber que o argumento do amor, “eu 
vim por amor”, em suas próprias palavras, era uma maneira de dar mais 
dignidade a si mesmo; de afastar-se da imagem estigmatizante em torno 
da figura do refugiado. Ele me diz que não irá contar histórias tristes e de 
sofrimento, esse último, um mote interpretativo da vida de um refugiado. 
Essa percepção do mundo e de si mesmo é uma forma que ele, inserido em 
uma vida pauperizada, utiliza para habitar aquele mundo. 

Aqui, cabem duas considerações importantes. A primeira delas diz respeito 
à redução das trajetórias migratórias a de um sujeito vítima, sem agência e 
movido pelas forças de expulsão de seu local de origem. Segundo Andrade 



à redução das trajetórias migratórias a de um sujeito vítima, sem agência e 
movido pelas forças de expulsão de seu local de origem. Segundo Andrade 
(2017), os estudos desconsideravam, até recentemente, as experiências, os 
desejos e as emoções que permeiam as trajetórias de migrantes e refugiados. 
Ou seja, mesmo em um contexto de refúgio existem nuances que permeiam 
essas trajetórias e que passam pelos desejos e emoções, pela tentativa de 
reabitar o mundo longe dos estigmas de ser um refugiado.

Para Veena Das (2008), constitui-se agência humana as múltiplas 
possibilidades diante das assimetrias e é por meio dela que ressignificamos 
o sofrimento e a dor dos nossos cotidianos. A emoção, o desejo e o afeto 
de Jonny são sentimentos que mobilizam sua trajetória até o Brasil e 
ressignificam as múltiplas precariedades a que está sujeito na Venezuela e 
aqui. Nas palavras de Modesto (2017), a experiência de Jonny é uma forma 
silenciosa de resistência, logo é tão importante quanto a de pessoas que 
parecem se encaixar no ideário do que seria um refugiado esperado pelo 
Estado e apto a reivindicar “direitos”.

Durante quase dois anos de observação em grupos criados por refugiados 
no aplicativo Whatsapp de venezuelanos que vivem na cidade de Juiz de 
Fora, MG, percebi que as narrativas de sofrimento compõem suas trajetórias. 
Contudo, pude notar que em diversos momentos eles precisaram afastar-se 
do estigma do refúgio para “habitar o mundo”. Em uma mensagem de áudio, 
enviado durante a pandemia por uma das refugiadas, uma espécie de líder 
dentro de um grupo de quase duzentas pessoas, ela advertia que se você 
tivesse o protocolo de refúgio seria quase impossível alugar uma casa. 

Por esse mesmo motivo, Edyllianne preferiu solicitar a autorização de 
residência temporária ao refúgio. Segundo ela, algumas amigas que já 
viviam aqui diziam que isso faria com que ela parecesse mais brasileira. A 
autorização de residência foi uma Portaria Interministerial MJSP/MRE Nº 19, 
de 23 de março de 2021, para facilitar a autorização de residência temporária 
de venezuelanos no Brasil e os deslocamentos entre as fronteiras, visto 
que muitos venezuelanos retornavam ao país de origem para levar ajuda 
a familiares. O documento tem validade de dois anos e, após este prazo, 
poderá ser convertido em residência permanente desde que o indivíduo não 
apresente registros criminais no Brasil e comprove meios de subsistência. 
No que tange direitos, segundo Jubilut (2007), uma das garantias mais 
importantes do Estatuto do Refugiado é assegurar que o solicitante não 
seja devolvido ao país de origem onde sua vida encontra-se ameaçada. Essa 
garantia não aparece nos termos da portaria para residentes temporários. 
Ademais, existe a necessidade de comprovar meios de subsistência após 
período de dois anos para garantia (...)  Nos grupos de Whatsapp que 
acompanhei, vi relatos de refugiados que disseram ter sido induzidos por 
autoridades na fronteira para que solicitassem esse tipo de permissão ao 
invés do refúgio.



Analisando refugiados no continente europeu, Akin (2019) percebe que 
lá existe uma necessidade da construção do refugiado enquanto sujeito 
vulnerável, que precisa ser salvo por economias fortes e bem-sucedidas. Ao 
mesmo tempo, esse sujeito seria hierarquicamente superior a migrantes 
econômicos, por exemplo. Seria, portanto, uma outra forma de negociação. 
Aqui, onde existem tantas desigualdades sociais, os refugiados parecem 
querer superar essa figura e o fardo que ela carrega.

A sexualidade de Jonny também aparece como matiz importante na sua 
saída da Venezuela. Ela é, portanto, parte da narrativa que está entrelaçada à 
precariedade econômica. “Os alimentos eram escassos, não se encontrava e 
tal. Ai, eu encontrei essa pessoa de aqui, brasileiro, de aqui mesmo da cidade 
onde eu moro no sul de Minas, perto de Belo Horizonte.” Ele narra que aos 
poucos foi perdendo poder de compra até chegar a passar necessidades 
básicas. A sexualidade, o desejo e afeto, somados a ajuda financeira de seu 
ex-namorado são, portanto, características que somadas aos problemas 
estruturais do país compõem sua saída e suas negociações. São essas 
as negociações que Jonny faz, antes de vir ao Brasil, que o permite uma 
experiência de refúgio que foge das imagens de sofrimento.        
                                                                                         
Pisticelli (2016) abre um importante debate em torno do que chama de 
“economias sexuais”, por vezes, estigmatizadas de prostituição. Ao ampliar 
o debate sobre o assunto, ela percebe que existem intercâmbios nessas 
relações que funcionariam como uma espécie de “dádivas” e romperiam, 
inicialmente, com o vínculo sexo- dinheiro. Na lógica dessas trocas, com um 
olhar que chama a romper com tal estigma, Piscitelli (2016) abre dimensões 
de agência e estratégias criadas por esses sujeitos para negociar com a vida. 
Essas negociações ocorrem em nível transnacional, sobretudo, mulheres de 
países pobres em direção a países ricos. Nessas negociações estabelecidas 
por elas, amor, dinheiro e afeto são artefatos que fazem parte dessas 
mobilidades. Suas reflexões nos permitem pensar a trajetória de Jonny 
por meio dessa lógica. O amor pelo seu ex está embaralhado em aspectos 
econômicos e por meio dessas nuances percebemos como a dimensão do 
dinheiro opera nas assimetrias das relações que são estabelecidas.

Chegadas e temporalidades: objetividades e subjetividades 
das negociações

Ao contrário de refugiados LGBTQIA+ que solicitam refúgio por perseguição 
em razão da sexualidade/identidade, o início da narrativa de Jonny não tem 
como pano de fundo uma sensação completa de inadequação e sofrimento 
em seu país por conta de sua sexualidade; ademais, ao focar em seu 
relacionamento com o então namorado brasileiro, ele fala de sua sexualidade 
a partir da conjugalidade que teria o motivado a deixar o país; ou seja, sua 
narrativa não é repleta das histórias de opressão e exclusão que muitos 
refugiados LGBTQIA+ vivem. Talvez seja por essa razão que ele perceba sua 



trajetória como “insuficiente” para minha pesquisa, tanto do ponto de vista 
da vida que levava antes, como da que leva hoje.

Sobre sua vida na Venezuela e a vivência de sua sexualidade, Jonny diz que,

lá era muito mais escondido. Eu tava na igreja, eu tinha meus 
amigos gays, mas sempre mais escondido. Falava para minha 
mãe que ia para casa de fulano, me arrumava e ia para balada. 
Era mais cuidadoso nesse sentido porque lá tinha muito 
preconceito, mas muito! E existe muito homofobia, sim! Não 
punto de chegar a bater, a xingar, mas rejeitar você por ser 
diferente... era constrangedor (Jonny, entrevista, 22 de maio de 
2021).

Em diversos momentos de nossas conversas, Jonny usa a palavra 
“constrangimento” para referir à situação de pessoas LGBTQIA+ na Venezuela. 
Pimenta (2019) analisou a mobilização do uso do “constrangimento” por 
pessoas trans solicitantes de alteração de nomes com o propósito de mobilizar 
empatia e compaixão dos tomadores de decisão, assim como justificar como 
gostariam de ser identificados. Jonny, também, mobiliza o “constrangimento” 
para se referir a como se sentia na Venezuela e, dessa forma, justificar sua 
saída. Dessa forma, constrangimento e sofrimento são aproximações e 
afastamentos nessas nuances de falar sobre como se habitava o mundo.

Jonny conhecia pouco sobre o Brasil antes de chegar aqui e suas percepções 
passam pelas telenovelas brasileiras exibidas no exterior.

O que eu conheço do Brasil, o que todo mundo conhece, o 
futebol, as imagens de Rio de Janeiro, de algumas novelas, 
Chocolate com Pimenta, ela foi transmitida lá, mas em espanhol, 
né? Ah, quando comecei a practicar português, foi com a novela, 
Chocolate com Pimenta, mas em português, né? Ah, conhecia 
um pouco, pouco, pouco música, Alexandre Pires, Daniela 
Mercori... o som dessa cidade sou eu... um pouco, pouco da 
cultura brasileira. Mas quando comecei a estar em contacto 
com ele (seu ex), comecei a pesquisar e quando eu cheguei aqui, 
no começo foi difícil, no começo só. Porque todo mundo estava 
conversando e me costava um pouco entender o que estaban 
conversando (Jonny, entrevista, 22 de maio de 2021).

Dessa forma, percebe-se como as telenovelas brasileiras operam no  
imaginário de sujeitos refugiados. Chocolate com Pimenta foi exibida em 
2003 e conta a história de Ana, uma camponesa vítima de bulling por ser 
considerada feia e pobre. A trama histórica tem traços do conto A Cinderela, 
pois seu auge está no romance da caipira com o milionário proprietário 
da fábrica de chocolate. Ao retornar para a cidade natal rica e poderosa, 
Ana busca vingar-se das pessoas que um dia a humilharam. Nesse sentido, 
Ana muda sua trajetória por meio do amor romântico que dá um novo 
direcionamento para sua vida. Para Marcolino (2016), as novelas podem ser 



apropriadas pelos expectadores como realidade, pois tendem a representar 
situações possíveis do cotidiano das pessoas. Para a autora, é isso que 
possibilita que as telenovelas entrem no dia a dia das pessoas, elaborando 
uma imagem que o ser humano faz de si mesmo e das aspirações que 
carrega consigo. Por isso, haveria um apelo das telenovelas pela ascensão 
social, retratando o desejo de grande parte da população de viver os dramas 
de uma família de classe média. Dessa forma, a identificação de Jonny com 
as telenovelas brasileiras passaria por esse imaginário de trajetórias fictícias 
que demonstram a superação das dificuldades, a aceitação pela sociedade 
de um dado sujeito. É, também, uma forma de negociação com a vida por 
meio da arte. 

Jonny negociou sua chegada ao Brasil e não pediu refúgio assim que entrou no 
país. Apenas no dia seguinte, com amigos da Venezuela e seu namorado, foi 
à Polícia Federal. Apesar de não ter que revelar aspectos de sua sexualidade, 
ele descreve o medo diante das autoridades:

No dia seguinte, acordei às 5h da manhã e fomos para a Polícia 
Federal. Eu tinha duas malas e um violão. Peguei ônibus, metrô... 
quando eu cheguei, eu subi as escadas com essa senhora que 
agilizou o negócio e qual era meu sentimento? Era de nervosismo! 
Eu estava muito assustado. Eu estava, sabe? Como vai ser? Até a 
senhora me dijo, calma, está de boa...Qual era meu medo? Meu 
medo era, nossa, ele está chegando aqui, estrangeiro...vamos 
pegar ele, sabe? Quando saí da polícia, saí com o protocolo 
de refúgio. Foi maravilhoso, mágico! Depois a magia passou... 
(Jonny, entrevista, 10 de junho de 2021).

Apesar de não ter sido o caso de Jonny, diversos sujeitos LGBTQIA+ temem o 
encontro com as autoridades do controle migratório, conforme já foi descrito 
por França (2017) e Andrade (2017). Isso porque muitos refugiados LGBTQIA+ 
sofrem perseguições do Estado em seus locais de origem. 

Para Das e Poole (2004), as fronteiras, assim como esses pontos de controle, 
são locais onde a soberania dos Estados se expressam em sua máxima, 
com todo potencial. O medo que tais controles provocam em migrantes e 
refugiados é, para as autoras, expressão da possibilidade de decidir sobre 
quem é admitido e quem não é. A atmosfera de medo criada nesses espaços 
é um modo de demonstração da soberania, ainda que nada aconteça. Atua, 
portanto, como uma pedagogia de um medo que se deve ter. Jonny diz ter 
sido muito fácil sua entrevista com o agente:

As perguntas que me fizeram era tipo, você trabalhava em que 
lá, na Venezuela, cuales son suas pretensões a morar aqui no 
Brasil. Só que, como eu te falei, como já tinha uma facilidade, eu 
vou morar com tal pessoa, esse o endereço de tal pessoa, o CPF 
de tal pessoa... então eles já pensaram, ah, ele vai ficar aqui, por 
eso! Fue muito fácil, na verdade. (Jonny, entrevista, 10 de junho 
de 2021).



Percebo nessa fala que, para Jonny, o policial identificou as razões pelas 
quais ele estaria no Brasil. “Ele vai ficar aqui por eso” demonstra que o 
“eso” refere-se ao seu relacionamento ou a sua sexualidade. É como a 
sexualidade/identidade é lida por esses agentes que faz com que muitos 
sujeitos LGBTQIA+ temam esse encontro.  James Scott (1985), analisando as 
formas de resistência no cotidiano de camponeses no nordeste da Malásia, 
percebe que existe uma forma de resistência que vai para além daquela que 
estabelecemos diretamente contra o Estado. É uma espécie de resistência 
cotidiana, que Scott vai chamar de “o poder dos fracos”. Esse “poder” passaria 
pela mentira, pela fofoca, pela enganação e pelo trapaceio. São histórias 
dentro de histórias que são mobilizadas pelos “fracos” para diminuir as 
assimetrias de poder cotidianas.

Após conseguir o protocolo de refúgio, a primeira coisa que Jonny fez foi 
conhecer o Rio de Janeiro.

Quando cheguei aqui no Brasil, já na primeira semana, eu fui 
para conhecer Rio de Janeiro. E eu vendo casais de homens, 
casais de mulheres andando de mãos dadas, eu também fui de 
mãos dadas na rua, e eu andava assim até tremendo, falei, gente 
o que o povo vai achar, van me bater, van me xingar, qualquer 
coisa, sabe? Foi uma sensação nova, sabe? (Jonny, entrevista, 22 
de junho de 2021).

A percepção de Jonny sobre o Rio de Janeiro fala muito sobre seu local de 
origem. Ele experimenta uma nova forma de viver sua sexualidade. Ele 
percebeu que, ao menos no Rio de Janeiro, não precisaria negociar no 
sentido de esconder sua sexualidade, como acontecia na Venezuela. Mostra, 
ainda, que ele temia ser agredido, medo que também era constante em seu 
país de origem. Jonny descreveu esse momento como “mágico” e que, mais 
tarde, acabou. Um ano após chegar ao Brasil, seu então namorado terminou 
o relacionamento.

Quando meu ex-namorado me largou e falou, Jonny quero que 
siga sua vida e eu quero seguir a minha, não sei o que. Daí, os 
próximos dias todo mundo começou a me chamar de coitado. 
E todo, ai coitado... coitado, porque? Nossa porque você saiu do 
seu país e agora você está sozinho. Gente, eu não estou sozinho, 
porque eu já fiz amizade, eu to bem, eu saí da casa donde eu 
morava com ele e aluguei um quarto. Eu me senti nesse sentido 
como se eu tivesse vindo sozinho e todo mundo, ai coitado 
(Jonny, entrevista, 22 de junho de 2021).

Uma vez mais, Jonny busca combater a figura de “coitado” quando fica sem 
a rede de apoio que contava no Brasil. Ele parece incomodado com o fato de 
ser percebido como alguém que se encontra sozinho, em um país distante 
do seu. Parece ser nesse momento que Jonny passa a ser percebido, pela 
sociedade e por ele mesmo, como um refugiado genuíno. Evocando Butler 
(2019) e Fassin (2011), o Akin (2010) vai pensar nas estruturas que constituem 



as políticas de vidas precárias, dignas de salvação e das chamadas políticas 
humanitárias. Ser deixado pelo namorado parece ser a chave dessa 
compreensão na trajetória de Jonny que, até então, nem se percebia como 
refugiado. Para Akin (2010), ser elegível para ter o status de refugiado e ser 
percebido como um refugiado genuíno seriam coisas diferentes. “In other 
words, an asylum seeker becomes a refugee when her life is considered 
losable, when the person is rendered precarious” (Akin, 2010, p. 28).

Eu, no caso aqui donde eu moro, é uma cidade muito, muito 
pequena, só seis mil habitantes, ya todo mundo me conhece, 
sabe que eu sou assumido... mas assim, eu não ando pela 
rua rebolando, nem nada e tal, mas eles sabem que sou gay. 
Temos, como que fala, temos uma convivência muito boa. Todo 
mundo me chama aqui, me chama lá, todo mundo fala comigo. 
A diferença de um país pro outro é que aqui você se expõe mais 
que lá (Jonny, entrevista, 7 de agosto de 2021).

Jonny parece continuar negociando com sua sexualidade para ser aceito por 
sua comunidade, embora, no Brasil, não precise mais esconder aspectos de 
sua sexualidade. Contudo, uma vez mais ele evita o estigma de ser alguém 
que “anda rebolando” pela rua e negocia sua sexualidade e identidade 
para “habitar o mundo” na pequena cidade em que vive. Sobre o futuro ele 
fala, uma vez mais, sobre o sonho de se casar-se. Mais uma vez, o “sonho” 
mobilizando as narrativas de si.

Então, um dia sai (o casamento), mas vou até falar só uma coisa: 
eu me considero um gay estranho. Por quê? Porque eu quero, 
tipo, o que já não tem, um pretendente, detalhes, chocolate, 
flores... romanticismo. Agora não, agora você chega, conhece 
alguém, alguma rede social, Facebook, Instagram... qualquer 
rede social e o primeiro já mostra o pau. Ai isso me desespera! 
Meu ex me largou depois de um ano (que cheguei o Brasil) e já 
vou fazer quatro anos de solteiro porque está muito difícil. Nesse 
meio que está tudo mais acessível, a carne está mais acessível... 
está muito difícil! As pessoas que têm que cuidar do que tem. 
Eu passei oito anos da minha vida com alguém na Venezuela, foi 
maravilhoso! Eu quero isso, algo duradouro. Então, Brasil tem 
muitas opções. Tem, tipo se você quiser ser puta, vai ser puta... 
se quer ser trabalhador em alguma sociedade, tem. Eu falo que 
o Brasil tem liberdade, mas também tem mais consequências. 
Eu estou esperando a coisa certa (Jonny, entrevista, 10 de agosto 
de 2021).

Essa passagem demonstra a importância da conjugalidade nas negociações 
que Jonny estabelece em sua trajetória. A “liberdade” no Brasil viria com 
o fardo da efemeridade, algo contrário ao que ele busca. Logo, a saudade 
de viver aquilo que viveu na Venezuela por oito anos. Ainda que aquele 
relacionamento acontecesse de forma velada e não fosse aceito no mundo 
onde ele habitava. É nesse sentido que devemos nos ater às promessas de 



felicidade e liberdade que operam em discursos hegemônicos do Ocidente 
que evoca a salvação a refugiados LGBTQIA+. Existem diversas camadas que 
compõem a trajetória desses sujeitos, que assumem diferentes centralidades 
em suas biografias e que nem sempre são preenchidas pelo deslocamento 
físico.

Por fim, o peso dos “papeis do Estado” para Jonny é fonte de angústias e 
incertezas:

Quando eu vim para Minas, você conhece uma cidade que se 
chama Varginha? Então, em Varginha é que eu estou fazendo 
minha renovação. E aí eu renovei ela três vezes. Só que agora 
meu amigos me estão falando que eu posso pedir o RNE, Registro 
Nacional de Estrangeiro, só que, só que, eu tenho documento 
vencido, porque veio a pandemia e não teve como eu ir, mas 
eles falaram assim, eu estou confinando neles, que todas as 
pessoas que estão vencidas, por causa da pandemia, não está 
valendo. Tem gente que me pergunta que porque eu não vou lá 
em Juiz de Fora para atualizar, mas como já fui duas vezes lá em 
Varginha... só que anteriormente, você ligava e eles agendavam 
e agora tem que mandar email. O bendito email que já mandei 
umas três vezes e nunca me mandam de volta. Então, está muito 
difícil porque para eu ir lá vou gastar em unos duzentos reais. 
Eu estou vivendo todos esses dias muito nervoso. Eu estou 
dormindo e sonhando e de repente, ah, protocolo de refúgio. Eu 
acordo assim do nada porque sei que não está em dia. Isso gera 
uma tensão. Se você tiver algum jeito de saber também onde 
vou, se tiver algum número... porque eu estou nervoso, muito 
nervoso (Jonny, entrevista, 20 de agosto de 2021).

Para Das e Poole (2004), é a própria burocracia do Estado que coloca Jonny 
nesse lugar de “irregularidade”. Segundo as autoras, os documentos que 
incorporam a elegibilidade dos sujeitos, restringem a vida de refugiados e 
migrantes, incorporando formas de vida. Elas falam, ainda, da morosidade 
como a gestão do tempo feita pelo Estado. Essa espera atuaria como uma 
pedagogia, operando entre tornar-se membro e pertencer a um Estado. Ora, 
na trajetória de Jonny, percebemos o quanto os documentos incorporam 
um modo de vida. Ter o status de refugiado não permite que ele visite sua 
família, por exemplo. Para ele, regularizar sua situação no Brasil seria o 
acesso ao RNE, espécie de identidade de estrangeiro que dá direito à moradia 
temporária ou definitiva em território nacional. Em 2019, esse documento foi 
modificado pela Polícia Federal, passando a se chamar Carteira de Registro 
Nacional Migratório. Contudo, deixar de ser refugiado também inclui perdas 
de direitos. 

A pandemia de COVID 19 afetou, duramente, refugiados e, sobretudo, 
refugiados LGBTQIA+. Jonny não recebeu o auxílio emergencial e durante a 
pandemia trabalhou menos, o que resultou em uma diminuição em seu salário. 
Consequentemente, não pôde enviar ajuda para sua família, que continua na 



Venezuela. Sobre seus planos para o futuro, Jonny diz: “eu pretendo ficar no 
Brasil até achar um marido (risos). Eu já falei com minha família, eu já passei 
muito tempo aqui, eu espero regularizar o meu documento, sei lá. O mais 
fácil é casar. Quando eu regularizar, quero ir ver minha família”. 

O casamento aparece como possibilidade de permanência no país e o 
caminho mais fácil para permanecer no Brasil. Piscitelli (2016) percebeu essa 
mesma dinâmica acompanhando os deslocamentos de mulheres brasileiras 
que encontraram no casamento com homens europeus a possibilidade 
de conseguir regularização migratória. Para a autora, dinheiro, sexo e 
amor entremeiam-se em um terreno ambíguo. Os relacionamentos com 
os estrangeiros tendem a estar marcados pelo interesse econômico. Mas, 
tingidos por noções de gênero, etnicidade e cor, podem também envolver 
romantismo e uma certa idealização, combinada com o desejo de residir fora 
do Brasil (Piscitelli, 2016, p. 723). 

Dessa forma, a trajetória de Jonny é marcada por essas noções que misturam 
a ideia de uma conjugalidade romântica, ao mesmo tempo que seria a 
possibilidade de regularização definitiva de seu status migratório. Soma-se 
a isso, o caráter da transitoriedade, que é colocado por Sayad (1999) como 
uma das marcas que acompanham o migrante. Ao mesmo tempo que deseja 
voltar para seu país, ele sabe que poderia ser mais uma pessoa em sua 
família passando por necessidades básicas. Desse modo, permanece aqui, 
sem saber por quanto tempo. Seu status de provisoriedade lhe é lembrado 
todas as vezes que necessita renovar seu protocolo de refúgio. Não sabe, 
exatamente, até quando ficará no Brasil. Se será para sempre ou apenas 
mais alguns meses, ou anos. Não sabe se será esquecido em seu país, pela 
sua família, por aqueles que ainda não conheceu. Dessa forma, permanece, 
diariamente, (des)locado.

EDYLLIANE: (DES)LOCAMENTOS, SILÊNCIOS E 
RUPTURAS
Meu primeiro contato com Edillyanne foi através da rede social Facebook 
onde ela tinha dois perfis, sendo que, em um deles se identificava como 
mulher trans venezuelana de 27 anos, vivendo no Brasil. O outro perfil na 
rede trazia poucas informações sobre ela. Eu a adicionei na rede social que 
continha centenas de publicações e, inclusive, narrava o passo-a-passo de 
sua trajetória como refugiada que chegou ao Brasil em 2018. Contrastando 
as temporalidades, Edillyanne é a mais nova. 

Uma fotografia em especial havia me chamado a atenção. Tinha como 
legenda, em tradução livre, “minha fina nacionalidade brasileira”. Era a 



Cédula de Identidade de Estrangeiro, documento com validade de dois 
anos, expedido pela Polícia Federal a sujeitos refugiados. Nela, havia uma 
fotografia de Edillyanne, com cabelos curtos, sem a retificação de seu nome 
em conformidade com sua identidade. Essa era uma camada de sua vida que 
era diferente das postagens mais recentes. As mensagens de “boa sorte”, 
abaixo da fotografia do documento de identidade, se destinavam ora a 
Edillyanne, ora a Edgar. Mais tarde, ela me disse que não teve coragem de 
solicitar refúgio usando seu nome em conformidade com sua identidade de 
gênero. É, também, uma forma de negociação com o Estado no momento de 
encontro com o agente de elegibilidade. Sua aparência hoje, uma mulher de 
cabelos longos, demonstrava que os deslocamentos desses sujeitos não são 
apenas físicos, entre fronteiras. 

Notei que quando se tratava de falar de sua trajetória, a vida que levava 
antes, havia um silêncio em sua narrativa. As frases ficavam incompletas 
e eu não conseguia capturar a Edillyanne das redes sociais e a que estava 
falando comigo. Suas frases eram reticentes, carregadas de termos vazios, 
como “normal” e “assim”. Logo, necessitava compreender qual seu sentido 
de “habitar o mundo” físico e o que ela se retratava por meio das imagens e 
dos textos das redes sociais. 

Edillyanne conta como rede de apoio no Brasil, quase que exclusivamente, 
uma amiga venezuelana, com quem dividia, naquele momento, um quarto na 
periferia do Rio de Janeiro. Sua amiga era com quem passava a maior parte 
do tempo, o que indica que teria pouco acesso ao português. Seus vídeos e 
fotos nas redes sociais eram sempre com outros refugiados venezuelanos. 
Percebi que ela era, de meus interlocutores, a que estava menos “integrada” 
a um “habitar o mundo” aqui no Brasil. Pude perceber, quase de imediato, 
que ela vivia, mais que qualquer um, uma vida em (des)locamento. 

Seus vídeos e fotos nas redes sociais eram sempre com outros refugiados 
venezuelanos. Estava desempregada e, sem dinheiro, passava grande 
parte de seus dias em casa, contando com a ajuda de outras pessoas para 
sobreviver. Me disse assistir ao programa de televisão Casos de Família no 
celular, quando tinha acesso à internet para praticar seu português. Noto, 
também, por meio de nossas trocas de mensagens que ela teve pouco acesso 
ao espanhol formal e que pouco conseguia se comunicar em português. 
Todo esse contexto demonstrava a dificuldade de mulheres trans de acessar 
ferramentas, como o idioma, para facilitar o “habitar o mundo” no local de 
origem.  A dificuldade em fazer amigos no Brasil, conseguir um trabalho 
formal e acessar cultura e lazer. 

Na Venezuela, Edillyanne vivia em Mérida, cidade localizada ao norte do país, 
de 300 mil habitantes. Sobre a vida na Venezuela, suas negociações e seu 
“habitar o mundo” ela diz: 



Eu sempre sou assim, eu sempre sou assim... não tive problemas. 
Com meu irmão, sim. Sempre a gente vivia brigando porque ele 
não gustava. Depois com o tempo ele foi entendendo que ya 
era isso. E nada, tudo tranquilo, normal. Nunca tive problema 
assim, de, ah, não, vou te mandar para rua porque você é assim. 
Sempre fui acolhida pela minha mãe. Na escola, quando eu 
decidi deixar crescer meu cabelo, já foi quando eu tinha 15 anos, 
quando eu comecei a botar brinco, deixar crescer meu cabelo, 
começar a me vestir de mulher. Normal, eu nunca tive problema 
com isso não. Não sei porque...(risos) (Edillyanne, entrevista, 23 
de setembro de 2021).

Sobre as reticências e o silêncio na narrativa de Edillyanne, Bispo (2016) nos 
diz que,

(...) é no encobrimento gerado pelo silêncio que certas questões 
mais se revelam aos outros ao seu redor quando comparado 
a qualquer narrativa oral esclarecedora. Aparente paradoxo: o 
silêncio, a princípio, é aquele que esconde, que não deixa ver, 
nada nos diz. Porém, em um ou outro caso, as grandes tramas da 
vida emergem justamente naquilo que não é dito. O silêncio fala, 
e muito. Ele gera mais entendimentos do que muitas perguntas 
e suas possíveis respostas escorregadias (Bispo, 2016, p. 260).

Para o autor, essas expressões vagas, esses silêncios e eufemismos nos 
momentos de narrar sobre a vida, são formas de lidar com aquilo que provoca 
dor, evitando que dadas dores voltem à tona. Recorrendo a Pollak (1990), 
Bispo (2016) nos diz que o silêncio é uma ferramenta adotada por indivíduos 
que passaram por "experiências de rupturas radicais” para que possam 
continuar suas trajetórias em busca de uma sobrevida (Bispo, 2016, p. 261). 
Para o autor, esse silêncio vai sendo revelado ao longo do tempo. O revelar, 
aqui, não tem o sentido de trazer algo à tona, mas de trazer sentido para a 
trajetória de sujeitos silenciados. Ora, todo refugiado vivencia rompimentos, 
com seus locais de origem, amigos e familiares.

Edillyanne cresceu na companhia de dois irmãos e sua mãe. Não fala muito 
sobre seu pai. Segundo ela, ele teria abandonado a família quando ela era 
muito pequena. Ademais, ela diz que eles tinham constantes desavenças 
devido a seu “jeito”. A religiosidade é algo marcante em sua trajetória, pois, 
diariamente, ela faz postagens, agradecendo ou pedindo a Deus algum 
tipo de ajuda. Ela diz confiar muito em Deus, embora não frequente igreja 
alguma. A religião católica é algo que traz de sua mãe, que continua vivendo 
na Venezuela com seus dois irmãos.

Sua infância é marcada por relatos de conflitos com o irmão mais velho 
que não aceitava seu jeito de ser e frequentemente a agredia, o que se 
transformava em brigas terríveis. Ela diz que, aos 15 anos, começou a vestir 
roupas de mulher, deixou o cabelo crescer e passou a usar maquiagens. Eu 
consigo perceber em suas redes sociais que Edillyanne não manteve sua 



identidade fixa ao gênero feminino desde esse período, performando, em 
alguns momentos, no gênero masculino.

Eu trabalhava independente, um quarto em minha casa como 
cabeleireira. Fazia cabelo das pessoas do bairro, das vizinhas. 
Trabalhava assim, independente, às vezes ia na casa das 
pessoas. Sempre tinha clientes, mas depois começou a crise e 
eu trabalhava e o dinheiro não dava para fazer minhas compras, 
comprar as minhas coisas, o que eu tava precisando... então tive 
que deixar Venezuela (Edillyanne, entrevista, 23 de setembro de 
2021).

Continuei acompanhando as inúmeras mensagens que Edillyanne postava 
nas redes sociais, assim como mantendo nossas conversas pelo aplicativo 
de texto Whatsapp. Indaguei Edillyanne sobre sua percepção da transfobia 
na Venezuela. Nesse momento, seu silêncio rompe e ela me diz, “eu sofria 
preconceito, como todas as pessoas como eu”. Em seguida, ela narra um 
episódio em que foi hospitalizada por transfobia.

Ele pegou uma faca e acertou minhas costas. Sangrou muito... 
muito mismo Aí, eu tive que ir para o hospital de emergência 
porque taba sangrando muito. Aí eu fiquei no hospital uma 
semana. Na Venezuela tem mais homofobia, entendeu? Muito 
mais que aqui. Aqui não (Edillyanne, entrevista, 23 de setembro 
de 2021).

Comecei a perceber que o “normal” de Edillyanne era marcado por violência, 
discriminação e preconceito. Seu “normal” escondia episódios de bulling 
na escola, na família e nas ruas. Comecei a analisar com mais cautela as 
mensagens que ela trocava em seu perfil no Facebook. Ali, eu percebia que, 
quase diariamente, ela era atacada, ora por comentários transfóbicos, ora 
gordofóbicos. Todos partiam de falantes de espanhol.

Todos esses episódios eram enxergados e traduzidos por Edillyanne no 
campo da normalidade. Foi essa a forma que ela encontrou para “habitar 
o mundo”. Para ela, é normal que pessoas “como ela” passem pelo que ela 
passou. 

Uma vez mais, recorro a Veena Das (2004) para compreender eventos críticos, 
que provocam grandes rupturas e seu impacto no “habitar o mundo” desses 
sujeitos. Para a autora, todo evento crítico tende a ser levado para o cotidiano 
das pessoas de modo ordinário e banalizado. Por isso o poder da narrativa 
de pessoas comuns: essas narrativas seriam formas de acessar violências 
mais profundas, praticadas pelo Estado e pelos tantos modos de opressão 
estruturais. Dentro da lógica de um “habitar o mundo” tocado pela violência, 
Veena Das (2020) busca compreender como essas pessoas reconfiguram 
a vida e “colam os cacos” a fim de reabitar o mundo. Para ela, existe uma 
sensibilidade na forma de narrar esses eventos que, nem sempre, é expressa 



por palavras. A reconfiguração da vida leva esses sujeitos a desenvolverem 
outras formas de “habitar o mundo”. Seria, portanto, uma forma de expressar 
a dor, ocultando a dor. Esse seria um gerenciamento potente para habitar o 
mundo. 

Ora, o silêncio de Edillyanne, assim como a forma com que narra os episódios 
de violência contra si, demonstram que ela já absorveu esse conhecimento 
e essa forma de habitar o mundo. São negociações que ela tece consigo 
mesma. Para Das (2020), esse silêncio seria uma forma consciente de lidar 
com a dor.

A chegada ao Brasil: trajetórias acidentais e negociações com 
a vida

A trajetória migratória de Edillyanne e suas amigas corrobora os argumentos 
de Palmeira (1975), autor que critica a ideia de linearidade, que permeia o 
imaginário de pessoas que se propõem a estudar questões migratórias. Para 
ele, a migração é sempre pensada de forma abreviada, considerando um 
ponto de partida e um ponto de chegada e, frequentemente, a trajetória dos 
indivíduos e suas nuances são deixadas de lado. Segundo Palmeira, essas 
categorias acabam se tornando rígidas e invariáveis. Por isso ele defende 
uma abordagem que leve em consideração as trajetórias, pois quando 
analisamos os caminhos percorridos por esses sujeitos, percebemos diversas 
clivagens que vão tomando sentido apenas no movimento. É, dessa forma, 
no deslocamento que eles se constituem.

A chegada de Edillyanne ao Brasil ocorreu de forma acidental. Inicialmente, 
sua intenção era ir para a Colômbia, mas o ônibus no qual viajava chegou à 
fronteira do Brasil e lhes foi anunciado que aquela seria a destinação final 
do seu trajeto. O dinheiro também tinha acabado. Ela disse que não sabia 
nada do Brasil antes de chegar aqui. Conhecia apenas a música, embora 
não entendesse nada do que era falado. Sua ideia era ir para a Colômbia, 
especialmente pela proximidade linguística que ambos os países dividem.

Foi uma coisa de louco, não sei... porque a gente taba indo para 
um país e depois fuimos em outro. E aí a gente começou, cara, 
como a gente conseguiu chegar aqui? Foi uma coisa, não sei, acho 
que foi da vida... não sei. Aí a gente continuou, a gente chegou 
aqui e continuou. Assim, a gente não sabia o idioma, a gente 
não sabia falar nada! Essa parte foi horrível! Não conseguia falar 
nada, não conhecia nada... estava na rua em um país que não 
conhecia nada (Edillyanne, entrevista, 20 de setembro de 2021).

A chegada acidental ao Brasil também exigiu negociações de Edillyanne 
com o Estado. Além de negociar com o inesperado, ela precisava “habitar o 
mundo” abruptamente. Assim descreve seus primeiros dias em Roraima, na 
fronteira com a Venezuela.



Minha vinda foi... muito difícil. Porque a gente veio sem saber 
onde a gente iba a ficar, entendeu? Aí, é... a gente pensava ir 
para a Colômbia, eu e uma amiga que é trans também. Aí a 
gente chegou aqui em Roraima... aí quando a gente llegó ahí, 
a gente ficou sem dinheiro. Foi muito difícil, a gente morou na 
rua mermo, entendeu? Foi quatro ou cinco dias morando na 
rua... porque a gente taba sem a documentação e tal... e a gente 
demorou pra ter isso aí (Edillyanne, entrevista, 20 de setembro 
de 2021).

Para Modesto (2016), as trajetórias de migrantes e refugiados são como 
folhas em branco, sendo a incerteza uma das principais características desses 
tipos de movimentos forçados. Por isso, ela propõe categorias fluidas para 
compreender tais deslocamentos.

Una de las primeras precisiones que abre la discusión en torno 
a la migración en tránsito es su carácter indeterminado. Es 
decir, es una condición indefinida donde el viaje es concebido 
como una ruta abierta, una travesía no planificada que produce 
incertidumbre, distorsiona los hábitos cotidianos e implica 
aprender a equilibrarse entre la sobrevivencia y el riesgo 
(Modesto, p. 81, 2017).

Ora, a chegada de Edillyanne e sua amiga ao Brasil, sem que soubessem nada 
sobre o país, aciona essa característica da qual Modesto fala. Em contextos 
de migrações forçadas não há possibilidade de lidar com o previsível. Por 
isso, a dificuldade de pensar em uma linearidade. Ao contrário de Jonny, 
que conseguiu prever, minimamente, suas possibilidades migratórias, 
refugiados tendem a se deslocar de zonas de risco para onde conseguem 
chegar. Modesto (2017) chama a atenção para as precariedades que marcam 
os deslocamentos no sul global. Para ela, o nível de incertezas é ainda maior 
quando comparado às políticas públicas que podem ser acionadas em países 
do norte global.
 
Edillyanne passou dois dias em um ônibus até chegar ao norte do Brasil. 
Quando chegou, precisou pegar uma carona para ir até Boa Vista, capital do 
estado.

Eu vim de ônibus, a gente ficou dois dias de ônibus, entendeu? 
A gente ficou em Roraima para fazer a documentação. Depois a 
gente ficou sem dinheiro para continuar... aí a gente conversou 
com uma pessoa que disse que a gente tinha que ir andando e 
pedir carona... cara, foi horrível! Fue horrible, horrible! Eu fiquei 
com muito medo. Medo de tudo... de ser morta e ninguém saber 
de mim (Edillyanne, entrevista, 20 de setembro de 2021).

O medo é uma das categorias que Edillyanne aciona para descrever sua 
chegada ao Brasil. Para Modesto (2016), os deslocamentos, marcados pela 
incerteza, mobilizam uma série de emoções nesses sujeitos. Essas emoções 



estão emaranhadas em outras vulnerabilidades a que estão sujeitos. Ao 
propor uma categoria fluida às trajetórias migratórias, Modesto abre espaço 
para pensar nesses deslocamentos forçados como estar, constantemente, 
“em trânsito”. Esse conceito, que a autora toma emprestado de Rodriguez 
(2017), vai explicar as permanentes ida e vindas de migrantes e refugiados 
e as dificuldades de permanecer em um lugar de forma definitiva. Estar em 
trânsito seria resultado da falta de acesso a serviços, documentos, abrigos 
e dinheiro. Por isso, refugiados estariam sempre “de passagem” (Modesto, 
2016, p. 83). Para comer, Edillyanne sempre contava com a ajuda de alguém, 
doações que vinham de outros venezuelanos que estavam nas ruas de Boa 
Vista.

Sobre o encontro com os agentes de fronteira, ela descreve um encontro 
“normal”. Segundo ela, na fronteira havia pessoas do governo e da OIM, 
a Organização Internacional para Migrações. Para a emissão de sua 
documentação, ela deu seu nome de nascimento. Na Venezuela, pessoas 
trans não têm o direito de ter seus nomes retificados. Por isso, em seu 
primeiro documento de chegada ao Brasil constava o nome Edgar.

Um mês depois, Edillyanne foi para o Rio de Janeiro. Seu deslocamento do 
norte do país faz parte do Programa de Interiorização do Governo Federal 
em parceria com o ACNUR. Ela disse que lhe ofereceram passagem para ir 
para a cidade. Já não aguentava mais estar em Boa Vista, dado que não havia 
possibilidade alguma de emprego. Chegou ao Rio de Janeiro onde se instalou 
com a amiga com quem vive até hoje.

A retificação de seu nome foi feita, mais tarde, com ajuda da ONG 
LGBT+Movimento. Fundada pela também pesquisadora Nathalia Antonucci, 
na cidade do Rio de Janeiro, LGBT+Movimento é uma organização que vem 
atendendo sujeitos refugiados que se auto identificam LGBTQIA+ que chegam 
à cidade. Segundo a autora e coordenadora, “uma de suas propostas é a 
articulação de redes de afeto, proteção e integração para estas na cidade do 
Rio de Janeiro” (Antonucci, 2021, p.153). 

Andrade (2017), demonstrou que, na ausência de políticas públicas para 
refugiados LGBTQIA+, essas redes não-governamentais de apoio são 
essenciais para esses sujeitos. No caso de Edillyanne, foi por meio do apoio 
da ONG que ela conseguiu ter seu nome reconhecido em seus documentos.

No Brasil, Edillyanne ficou desempregada durante quase todo o ano de 2021. 
A causa da demissão teria sido um atestado médico que ela apresentou ao 
chefe. Entretanto, ela acredita que possa haver motivos transfóbicos em sua 
demissão. Seu futuro no Brasil ainda é incerto e ela continua (des)locada.

...sem trabalho eu não sei. Eu estava pensando em viajar para um 
outro país, mas eu não tinha o passaporte. Eu taba perguntando 
porque é difícil conseguir o passaporte por aqui, porque eu não 



sei como que esse negócio é feito, entendeu? Ai, eu falei com 
uma amiga e ela procurou na internet... aí apareceu que é para 
refugiados e eu sou, eu sou... residente. E não sei se residente 
consigue (Edyllianne, comunicação pessoal, 05 de outubro de 
2021).

Para Veena Das (2006), os passaportes são uma forma de garantir a 
manutenção das identidades dos sujeitos, assim como suas proveniências. 
Eles dão o acesso ou a recusa do acesso a determinados Estados. São 
expressão máxima do controle de fronteiras e fazem parte do controle de 
ir e vir. Edillyanne não tem acesso a seu passaporte e não consegue saber a 
razão. Para Das, é por meio desses documentos que o Estado se faz presente 
no cotidiano das pessoas, tornando-as legíveis ou ilegíveis de cidadania, de 
ir e vir. Ademais, esses mesmos documentos minam as identidades desses 
sujeitos. 

Ao entrar no Brasil, não foi dada a Edillyanne a possibilidade de ter seu 
nome retificado, direito que só foi reconhecido anos mais tarde, com a 
ajuda da ONG LGBTMovimento. Na foto estampada no documento Cédula 
de Identidade de Estrangeiro, ela aparece de cabelos curtos, ainda Edgar. 
Figura na parte central do documento a palavra “temporário”, reforçando o 
caráter da provisoriedade de que fala Sayad. Soma-se a isso as incertezas 
em torno do mundo do trabalho e do mundo jurídico que não dá conta das 
experiências desses sujeitos.

Sobre seu status legal no Brasil, ela diz que,

...eu decidi ser residente porque, assim, eu conheci uma 
venezuelana na fronteira e aí, ela falou que ela tinha cinco anos 
morando aqui no Brasil. Aí eu perguntei para ela o que era 
melhor para fazer, se era refugiado ou residente. Ela falou que 
residente era melhor porque era alguma coisa como brasileiro. 
Hoje eu me arrependo porque o refugiado tem mais prioridade, 
entendeu? (Edyllianne, comunicação pessoal, 05 de outubro de 
2021).

Edillyanne diz que sua amiga, que obteve o status de refugiada, não consegue 
ter conta em banco e, por esse motivo, ela preferiu ser residente. Isso 
demonstra que os movimentos migratórios do eixo Sul global têm nuances 
próprias que desafiam o escopo das análises hegemônicas sobre migrações, 
assim como o mundo jurídico e dos papeis do Estado. São documentos do 
Estado que não dão conta de representar os desafios encontrados por esses 
sujeitos em suas trajetórias. 

Para Edillyanne, ser residente era algo “como ser brasileiro”. Ela negocia com 
o Estado a partir de sua percepção de mundo, a fim de evitar carregar mais 
um estigma. Ela procura afastar de si mais um estigma social, da imagem e 
do peso que o refugiado carrega consigo. Optar por este instrumento legal é, 
também, uma forma de agência.



A autorização de residência foi uma Portaria Interministerial MJSP/MRE Nº 19, 
de 23 de março de 2021, para facilitar a autorização de residência temporária 
de venezuelanos no Brasil. O documento tem validade de dois anos e, após 
o prazo, poderá ser convertido em residência permanente, desde que o 
indivíduo não apresente registros criminais no Brasil e comprove meios de 
subsistência. Nos grupos de Whatsapp, vi relatos de refugiados que teriam 
sido induzidos por autoridades na fronteira a solicitar esse tipo de permissão 
ao invés do refúgio.

Diante da situação e da falta de oportunidades de emprego no Rio de Janeiro, 
Edyllianne pegou um ônibus em direção ao Rio Grande do Sul em fevereiro 
de 2022. Nos falamos durante grande parte da viagem que durou quase 
dois dias. Apesar de muito cansada, ela disse não conseguir dormir. Estava 
ansiosa para chegar em seu novo destino onde seria acolhida por uma amiga. 
Entretanto, um mês depois fez a viagem de volta. As coisas não melhoraram 
e ela decidiu voltar para o Rio de Janeiro. Ainda continua sonhando em deixar 
o Brasil tão logo consiga um passaporte.

A trajetória de Edillyanne configura as incertezas que permeiam as trajetórias 
de refugiados LGBTQIA+, sobretudo, devido a sua identidade de gênero. A 
dificuldade de inserção no mercado de trabalho, as incertezas em torno 
da condição jurídica, além das dificuldades com o idioma, fazem dessas 
trajetórias um constante (des)locar-se. É a quarta vez que ela muda de cidade 
em busca de melhores oportunidades e, todavia, segue esperando.

Ancoro-me, uma vez mais, em Veena Das para pensar nas reconfigurações e 
negociações que refugiados LGBTQIA+ precisam estabelecer para “habitar o 
mundo”. A autora vai nos dizer que os traumas, resultado de eventos críticos, 
não cessam com o fim desses eventos. Eles “tentacularizam” para o cotidiano 
ordinário das pessoas. Ora, Edyllianne continua vivenciando as consequências 
das instabilidades econômico-sociais da Venezuela. Seja pelas contínuas 
mudanças desde que chegou aqui, pela insegurança econômica, falta de 
acesso a emprego e à educação, dificuldades com o idioma, transfobia. Nesse 
cenário, a religião é um instrumento ao qual ela se agarra para negociar com 
as incertezas da vida. Acreditar, diariamente, que dias melhores virão, assim 
como agradecer por mais um dia de vida. 

A trajetória de Edyllianne, assim como sua vida e narrativa, é fragmentada 
e seus (des)locamentos não são apenas no espaço, mas nas subjetividades, 
nas suas performatividades. Conforme propõe Veena Das (2020), essa 
fragmentação é o testemunho que atesta a criatividade da vida e sua forma 
de reabitar o mundo. Seu “habitar o mundo” está nessas fragmentações. Se a 
concessão de refúgio em razão da sexualidade/identidade pode ser percebido 
como um avanço, a conquista de um direito, é possível perceber, por meio 
da história de Edillyanne, que  ainda existem  marcadores da diferença 
importantes dentro da própria sigla LGBTQIA+.  Por isso, a importância de 
que mais vozes de pessoas trans sejam escutadas.



CONSIDERAÇÕES FINAIS
A partir da trajetória de Jonny e Edyllianne, refugiados venezuelanos LGBTQIA+, 
conseguimos perceber que, embora a sexualidade/identidade não tenham 
sido as razões pelas quais eles deixaram seus locais de origem, são traços 
que compõem centralidade em suas trajetórias e narrativas, matizes que se 
tornam importantes no “habitar o mundo” de ambos. 

Percebemos que suas negociações começam a ser traçadas ainda em 
seus locais de origem, com suas famílias e afetos. Quando eles chegam ao 
Brasil, essas negociações tomam corpo diante de um agente de Estado, 
seja por meio da espera, decidida por eles mesmos em face do medo de 
uma possível deportação ou por negociações subjetivas, perpassando pelo 
afeto, pela religiosidade. Seus (des)locamentos não são apenas físicos, de 
uma fronteira a outra, mas, também, subjetivos, simbólicos. Edyllianne, por 
exemplo, negocia sua entrada no Brasil como Edgar. Hoje, habita o mundo 
como Edyllianne. Do mesmo modo, Jonny pode sonhar com seu casamento 
ou com a possibilidade de ficar no Brasil, negociando com a conjugalidade. 
São, portanto, diversas as fronteiras que são cruzadas.  

Foi possível perceber que o medo das autoridades nos postos de controle 
ainda é uma ferramenta do Estado que opera subjetivamente no imaginário 
do migrante e do refugiado. Por isso, a necessidade de vínculos e redes 
de apoio no Brasil e o medo de ter sua narrativa negada pelo agente de 
elegibilidade.  A ideia da suficiência é uma constante em sua trajetória. 
Ambos os interlocutores desta pesquisa, em algum momento, questionaram 
suas trajetórias a fim de alocá-las em uma categoria que corresponda àquilo 
que é dado como refugiado normativo pelo Estado, ainda que pela negativa, 
em contextos distintos.

Foi possível captar as dificuldades da trajetória de refugiadas trans. Ao 
contrário de Jonny, que hoje tem trabalho e, de alguma forma, já se encontra 
integrado no Brasil, Edillyanne não consegue emprego, tampouco amigos 
que possam ajudá-la com o português. Desde que chegou, depende da ajuda 
de outras pessoas para ter acesso à comida e moradia. No Rio de Janeiro 
não conseguiu trabalho, nem desenvolveu seu português. Espera encontrar 
oportunidades em uma cidade menor.

Por fim, que não existe um ponto de partida e um de chegada, que culmina na 
solicitação de refúgio. Os deslocamentos tampouco terminam quando eles 
acessam o Brasil. A trajetória de meus interlocutores mostra que a vida de 
um refugiado é cheia de meandros e que não pode ser descrita ou captada 
de forma linear. Não pode porque eles estão em contínuos (des)locamentos 
ou ameaças de (des)locamento, tanto no plano físico quanto no subjetivo.



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
Akin, Deniz (2019). Discursive Construction of Genuine LGBT Refugees. 
Lambda Nordica, vol. 23, n° 3–4, pp. 21–46. Recuperado de  https://doi.
org/10.34041/ln.v23.549

Andrade, Vítor (2017). Imigração e sexualidade: solicitantes de refúgio, 
refugiados e refugiadas por motivos de orientação sexual na cidade de São 
Paulo. Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Santa Catarina, 
Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social, Florianópolis. Recuperado de https://repositorio.ufsc.
br/xmlui/handle/123456789/180900. 

Antonucci, Nathália (2020). ENTRECRUZAMENTOS ENTRE MIGRAÇÃO, 
GÊNERO E SEXUALIDADE: experiências de vida de mulheres não-
cisheterossexuais venezuelanas e solicitantes de refúgio. Dissertação de 
mestrado. Programa de Pós-Graduação em Antropologia. Universidade 
Federal Fluminense, Niterói.  Recuperado de chrome-extension://
efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://app.uff.br/riuff/bitstream/
handle/1/25621/Disserta%C3%A7%C3%A3o_Nath%C3%A1lia%20
Antonucci%20BIBLIO%20PDF%20FINAL%20-%20nathalia%20fonseca.
pdf?sequence=1&isAllowed=y.

Antonucci, Nathalia (2021). Mover-se ou não mover-se? As múltiplas 
pandemias a partir de trânsitos e narrativas de uma solicitante de refúgio 
lésbica ao Sul Global. REMHU: Revista Interdisciplinar da Mobilidade Humana, 
vol. 29, n° 61, pp. 145-160. Recuperado de https://doi.org/10.1590/1980-
85852503880006109. 

Becker, Howard S (1999). Métodos de Pesquisa em Ciências Sociais. 4ª. ed. São 
Paulo, Brasil: Hucitec.

Bispo, Raphael (2016). Tempos e silêncios em narrativas: etnografia da 
solidão e do envelhecimento nas margens do dizível. Etnográfica, vol. 20, n° 
2, pp. 251-274. Recuperado de https://doi.org/10.4000/etnografica.4268. 

Butler, Judith (2019). Vida precária: os poderes do luto e da violência. Belo 
Horizonte, Brasil: Autêntica Editora. 

Das, Veena (2007). Life and words: violence and the descente into the ordinary. 
Los Angeles, Estados Unidos: Oxford.

Das, Veena & Poole, Deborah (2004). Anthropology in the margins of the State, 
School of American Research, Santa Fe, Estados Unidos: Oxford.



Eastmond, Marita (2007). Stories as Lived Experience: Narratives in Forced 
Migration Research. Journal of Refugee Studies, vol. 20, n° 2. Recuperado de 
http://dx.doi.org/10.1093/jrs/fem007

Fassin, D (2011). Humanitarian reason. A moral history of the present. Los 
Angeles: University of California Press. Los Angelis, Estados Unidos: University 
of California Press.

França, Isadora Lins (2017). “Refugiados LGBTI”: Direitos e narrativas 
entrecruzando gênero, sexualidade e violência. Cadernos Pagu, vol. 2017, 
n° 50. Recuperado de https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/
cadpagu/article/view/8650723 

Herlihy, Jane e Turner, Stuart (2007). ‘Memory and Seeking Asylum’. European 
Journal of Psychotherapy and Counselling vol. 9 n° 3, pp. 267–276. Recuperado 
de https://doi.org/10.1080/13642530701496872

Ingold, Tim (2012). Trazendo as coisas de volta à vida: emaranhados criativos 
num mundo de materiais. Horizontes Antropológicos, vol. 18, n° 37. Recuperado 
de https://doi.org/10.1590/S0104-71832012000100002

Marcolino, Rafaela Ricardo Santos (2016). A representação do Brasil 
na telenovela: estudo de caso de Avenida Brasil. Temática vol. 12 n° 3. 
Recuperado de https://periodicos.ufpb.br/ojs2/index.php/tematica/article/
view/28208/15124

Millbank, Jenni (2009). From Discretion to Disbelief: Recent Trends in Refugee 
Determinations on the Basis of Sexual Orientation in Australia and the United 
Kingdom. The International Journal of Human Rights, vol. 13, n° 2/3, pp. 391-
414. Recuperado de https://doi.org/10.1080/13642980902758218

Modesto, Williamson. (2017). Sentir en movimiento: emociones de mujeres 
centro-americanas em tránsito por Tapachula. Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social do México, Ciudad de México, México. 

Nascimento, Daniel Braga (2017). Refúgio LGBTI: boas práticas na declaração 
do status de refugiado. Recuperado de http://hdl.handle.net/10183/173291.
 
Noll, Gregor (2006). Asylum Claims and the Translation of Culture into Politics.  
International Law Journal vol. 41, n° 3, pp. 491–502.

Palmeira, Moacir. (1977). Emprego e mudança sócio-econômica no Nordeste. 
Anuário Antropológico vol. 76, pp. 207-292.

Pimenta, Luiza (2020). Direito e transexualidades: a alteração de nomes, seus 
papéis e negociações. Dissertação de mestrado – Programa de Pós-graduação 
em Ciências Sociais, Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, Brasil. 
Recuperado de: https://repositorio.ufjf.br/jspui/handle/ufjf/11714



Piscitelli, Adriana (2016). Economias sexuais, amor e tráfico de pessoas – 
novas questões conceituais. Cadernos Pagu, vol. (000), n. 47. Recuperado de: 
https://doi.org/10.1590/18094449201600470005

Pollack, Michael (1990). L’ expérience concentrationnaire: essai sur le maintien 
de l’identité sociale. Paris, França: Éditions Métailié. 

Sayad, Abdelmalek (1999). La double absence. Des illusions de l'émigré aux 
souffrances de l'immigré, Paris, França: Le Seuil. 

Velho, Gilberto (1994). Projeto e metamorfose. Antropologia das sociedades 
complexas. Coleção Antropologia Social, p. 137. Rio de Janeiro, Brasil: Zahar.

Weidner Maluf, Sônia (2021). Janelas sobre a cidade pandêmica: desigualdades, 
políticas e resistências. Revista TOMO, vol. 38, p. 251-285. Recuperado de 
https://doi.org/10.21669/tomo.vi38.14280


