
57

ISSN 2238-5436

DOSSIÊ
Debates contemporâneos sobre a repatriação 

de bens culturais: 
o caso do Manto Tupinambá 

Debates contemporáneos sobre la repatriación 
de bienes culturales: 

el caso del Manto Tupinambá

Karine Lima da Costa1

DOI 10.26512/museologia.v14i28.60320

Introdução

	 A repatriação (ou restituição)2  de bens culturais está inserida em um 
contexto de crítica e reivindicação pós-colonial (Bhabha, 1998) e é um efeito 
direto dos processos de descolonização (Gay, 2013). Nos últimos, essa discus-
são tem avançado por conta da efetivação das devoluções desses bens, pois no 
início o debate estava centrado apenas nos discursos, tanto de quem pedia o 
retorno quanto de quem era solicitado, geralmente instituições museológicas3.

1  Licenciada, mestra e doutora em História; bacharela em História e Museologia. 
Professora do curso de graduação em Museologia da Universidade Federal de Santa Catarina.

2 A escolha do termo “repatriação” ou “restituição” depende de cada autor e da sua área de atuação 
profissional. Aqui, nos referimos à repatriação quando a discussão envolver países distintos e à restituição 
quando se tratar de devoluções no mesmo território ou por demandas de reparação. 	

3   Para melhor entendimento sobre esses discursos, ver: COSTA, Karine L. da. Caminhos para a descolo-
nização dos museus: a questão da repatriação das antiguidades egípcias. Tese (Doutorado) – Programa de 
Pós-Graduação em História. Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, 2019.

Resumo

O presente artigo tem como objetivo pro-
blematizar algumas questões que envolvem 
o processo de retorno do manto Tupinam-
bá ao Brasil, tendo em vista a ampliação dos 
debates contemporâneos sobre a repatria-
ção de bens culturais. A partir de uma abor-
dagem qualitativa fundamentada na análise 
de entrevistas e matérias de jornais online, 
buscamos compreender de que forma o seu 
retorno ao Brasil pode ser percebido en-
quanto um ato de enfrentamento às estrutu-
ras coloniais de poder que ainda persistem, 
especialmente no âmbito das instituições 
museológicas, atuais “guardiãs” dos mantos 
tupinambás que ainda existem.   

Palavras-chave

Manto tupinambá; museologia indígena; mu-
seus; repatriação. 

Resumen

Este artículo tiene como objetivo abordar 
algunas cuestiones relacionadas con el pro-
ceso de devolución del manto Tupinambá a 
Brasil, considerando la expansión de los de-
bates contemporáneos sobre la repatriación 
de bienes culturales. Utilizando un enfoque 
cualitativo basado en el análisis de entrevis-
tas y artículos de periódicos en línea, busca-
mos comprender cómo su regreso a Brasil 
puede percibirse como un acto de confron-
tación con las estructuras de poder colonial 
que aún persisten, especialmente dentro de 
las instituciones museísticas, los actuales 
"guardianes" de las tradiciones tupinambá 
que aún existen. 

Palabras clave

Manto tupinambá; museología indígena; mu-
seos; repatriación. 



58

Debates contemporâneos sobre a repatriação de bens culturais: 
o caso do manto tupinambá

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
8,

 Ju
l./

D
ez

. d
e 

20
25

	 No cenário global, a questão da repatriação tem avançado nos últimos 
anos, com casos já solucionados em diferentes continentes, como a América 
Latina, a África, a Ásia e a Oceania. Embora cada caso apresente particularidades 
que precisam ser observadas, percebemos uma nova dinâmica internacional no 
encaminhamento das demandas de retorno, que inclui a revisão e atualização de 
leis, normas e acordos internacionais referentes a esse tema.
	 Nesse contexto, algumas instituições têm se voltado à pesquisa de suas 
coleções, especialmente as que foram adquiridas há muito tempo, revisando ou 
mesmo criando novas políticas de acervo, com ênfase no esclarecimento de 
sua procedência e instruções para novas aquisições4. O Metropolitan Museum, 
em Nova York e o Museu de Arte de San Antonio, no Texas contrataram recen-
temente pesquisadores para cuidar especificamente dessa questão da proveni-
ência, como forma de se prevenir de futuras reivindicações de repatriação, que 
além de dispendiosas podem afetar também a reputação das instituições5.
	 Mesmo com os inúmeros acordos e legislações referentes à proteção 
e à circulação desses bens, o movimento de retorno geralmente é iniciado por 
instituições culturais, como os museus ou por indivíduos e grupos interessados 
na devolução, que mobilizam a imprensa e órgãos responsáveis pela sua viabili-
dade.  Ainda assim, geralmente as negociações oficiais ocorrem através do con-
tato entre os representantes dos governos interessados, especialmente quando 
se trata de obras, objetos ou monumentos que foram retirados de seus locais 
de origem antes de normativas impeditivas, já que estas não são retroativas.
	 Recentemente, um caso de repatriação que teve bastante repercussão 
foi o do fóssil denominado Ubirajara jubatus, que estava no Staatliches Museum 
für Naturkunde Karlsruhe, na Alemanha.  A discussão em torno da devolução do 
fóssil veio à tona após a publicação de um artigo científico no periódico Creta-
ceous Research, sobre um dinossauro do período Cretáceo. No artigo não havia 
identificação da forma como o artefato havia sido levado do Brasil, mais especi-
ficamente da região do Cariri (Ceará), apenas a indicação da data: 1995.
	 Assim como a legislação nacional sobre os vestígios arqueológicos de-
termina em seu Artigo 1 que “os monumentos arqueológicos ou pré-históricos 
de qualquer natureza existentes no território nacional e todos os elementos 
que neles se encontram ficam sob a guarda e proteção do Poder Público” (BRA-
SIL, 1961), sítios paleontológicos também são considerados patrimônio nacional, 
conforme o Decreto-Lei n. 4.146, de 4 de março de 1942: “os depósitos fossilí-
feros são propriedade da Nação, e, como tais, a extração de espécimes fosseis 
depende da autorização prévia e fiscalização do Departamento Nacional da 
Produção Mineral, do Ministério da Agricultura” (Brasil, 1942). Logo, se o fóssil 
de Ubirajara foi retirado do território brasileiro em 1995, necessitaria obrigato-
riamente de uma autorização prévia para sua exportação.
	 Após negociações entre os governos alemão e brasileiro, o fóssil retor-
nou ao Brasil em junho de 2023, em voo oficial alemão e após passar pela análise 
de especialistas foi encaminhado ao Museu de Paleontologia Plácido Cidade 
Nuvens, localizado em Santana do Cariri, ao sul do Ceará6. 

4   Aqui vale ressaltar que o atual Código de Ética do Conselho Internacional de Museus (ICOM) está 
passando por uma ampla revisão, incluindo pontos importantes sobre aquisição, proveniência e repatriação 
de coleções.  

5   Informações disponíveis em: https://observer.com/2024/01/how-museums-acquire-antiquities-is-chan-
ging/ Acesso em: 04 nov. 2025.

6   Informações disponíveis em: https://g1.globo.com/ce/ceara/noticia/2023/06/11/a-volta-do-ubirajara-
-conheca-a-historia-do-fossil-cearense-devolvido-ao-brasil-apos-quase-30-anos-na-alemanha.ghtml Acesso 



59

Karine Lima da Costa

ISSN 2238-5436

	 O caso de repatriação do Ubirajara jubatus reascendeu um debate antigo 
dentro dos comitês do Conselho Internacional de Museus (ICOM) e de outros 
órgãos destinados à proteção e preservação do patrimônio cultural: o comba-
te ao tráfico ilícito de bens culturais. Como resultado de anos de discussão, o 
ICOM lançou no início do ano de 2023 a Red List Brasil – Lista Vermelha de Ob-
jetos Culturais Brasileiros em Risco, que indica as categorias (e subcategorias) 
de bens culturais mais suscetíveis ao tráfico. São elas: livros, documentos, ma-
nuscritos e fotografias; Arqueologia; Arte Sacra e Religiosa; Objetos etnográficos 
(com destaque para os objetos de penas, material utilizado na confecção do 
manto Tupinambá); e Paleontologia (como vestígios de fósseis, caso do Ubirajara 
jubatus)7.  Ao total já são vinte Red Lists publicadas pelo ICOM e destinadas às 
autoridades e demais pessoas e instituições ligadas ao patrimônio cultural com 
o objetivo de coibir o tráfico ilícito.
	 Para Ulpiano Meneses (1993), a devolução dos objetos aos seus con-
textos originais pode ser entendida como uma forma de “desmusealização” 
dos acervos, uma vez que ao retornar ao seu local de origem esses objetos 
não precisam, necessariamente, ser alocados em instituições de guarda ou de-
sempenhar as mesmas funções que exerciam ao adentrar determinada coleção. 
Exemplo disso é o caso dos indígenas da etnia Krahô, que na década de 1980 
iniciaram um processo para a devolução de um artefato que anteriormente foi 
cedido ao Museu Paulista da Universidade de São Paulo. Trata-se de um ma-
chado (khoiré) de pedra semilunar que era utilizado em antigos rituais e “[...] 
representava a memória mítica dos Krahô” (Borges; Botelho, 2010: 11).  Após 
três anos de discussão, o museu decidiu restituir o objeto aos indígenas, que 
optaram por utilizar o machado apenas nas cerimônias em que todas as aldeias 
dessa etnia estão reunidas.
	 O direito de propriedade8 ainda é do Museu Paulista e o objeto foi 
cedido aos Krahô sob regime de comodato, “[...] um acordo explícito de que 
a propriedade do objeto continua garantida ao Museu, enquanto os Krahô po-
dem gozar de sua posse e guarda” (Melo, 2010: 60). Dessa forma, nos termos 
do contrato está prevista a utilização da machadinha para fins cerimoniais e ela 
foi destinada especificamente aos Krahô do norte de Goiás, local original de 
proveniência da machadinha e sem prazo preestabelecido de duração.
	 Neste processo, é interessante percebermos que a possibilidade de re-
torno desse (ou de outros) objetos demonstra “[...] que memória e identidade 
podem perfeitamente ser negociadas” (Pollak, 1992: 204) e o papel dos museus 
nesse tipo de negociação é fundamental. Entretanto, como o direito de proprie-
dade ainda permanece com a instituição museológica, podemos nos questionar 
até que ponto a comunidade indígena possui o real domínio sobre o item por 
eles produzido. 
	 Experiências que demonstram como as memórias e as narrativas mu-
seais podem ser constantemente reconstruídas partem da relação entre os in-
dígenas e as instituições culturais que procuram preservar e comunicar o seu 
cotidiano e os seus modos vida. Evidentemente, a questão da memória varia 

em: 25 nov. 2023.	

7   A Red List do Brasil, assim como as demais, pode ser acessada gratuitamente através do site oficial do 
ICOM: https://icom.museum/en/news/icom-new-red-list-of-brazilian-cultural-objects-at-risk/	

8   Segundo o Artigo 1196 do Código Civil, “considera-se possuidor todo aquele que tem de fato o exercí-
cio, pleno ou não, de algum dos poderes inerentes à propriedade”. Já o Artigo 1228 afirma que “o proprie-
tário tem a faculdade de usar, gozar e dispor da coisa, e o direito de reavê-la do poder de quem quer que 
injustamente a possua ou detenha” (Brasil, 2002).	



60

Debates contemporâneos sobre a repatriação de bens culturais: 
o caso do manto tupinambá

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
8,

 Ju
l./

D
ez

. d
e 

20
25

de acordo com os sujeitos ou grupos que se ocupam ou se relacionam direta 
ou indiretamente com ela, pois a memória “[...] é um elemento constituinte do 
sentimento de identidade, tanto individual como coletiva” (Pollak, 1992: 204).
	 No Brasil, os pedidos de repatriação são majoritariamente de acervos 
arqueológicos e etnográficos – especialmente os indígenas – espalhados por 
diferentes países.  A ampliação da conscientização à valorização e ao protagonis-
mo das culturas indígenas também recai sobre sua cultura material, muitas vezes 
encerrada de maneira arbitrária nos museus nacionais e estrangeiros. É nesse 
contexto que o retorno do manto Tupinambá ao Brasil reascende uma demanda 
urgente em discutir e analisar questões relacionadas à propriedade cultural e 
à necessidade histórica do direito à memória coletiva e ao reconhecimento de 
uma história violenta, história essa que muitas instituições insistem em omitir e 
que as demandas por repatriação persistem em revelar.

A ida e a “promessa” de retorno do manto Tupinambá

	 O debate em torno do Assojaba tupinambá (ou manto Tupinambá) ga-
nhou destaque no Brasil a partir do ano 2000, quando um dos exemplares man-
tido no Museu Nacional de Copenhague (Nationalmuseet Etnografisk Samling), na 
Dinamarca, veio para São Paulo durante a exposição “Mostra do Redescobri-
mento”, ocorrida nas dependências do parque Ibirapuera. Na ocasião, moradores 
da comunidade de Olivença, no sul da Bahia, que afirmam ser descendentes dos 
tupinambás9 avistaram o manto pela primeira vez e ao retornarem à sua comu-
nidade, decidiram fazer um apelo para que o manto fosse mantido no Brasil:

[...] O manto era usado em rituais que visavam reafirmar a iden-
tidade desse povo, provendo-o de força, tanto contra os inimigos, 
como para garantir sua sobrevivência histórica e espiritual. Para os 
Tupinambá, a perda desse manto teve, como consequência, o enfra-
quecimento e o posterior declínio desses índios (Borges; Botelho, 
2010: 15)10.

	 Nesse sentido, o retorno do manto recairia na “[...] necessidade de rea-
ver a força que esse artefato ritualístico lhes fornecia” (Idem). Embora não pos-
samos afirmar de que forma o artefato saiu do Brasil e foi parar no continente 
europeu11, o fato é que nenhum manto semelhante se encontrava em território 
brasileiro. Esse, especificamente, encontrava-se desde 1689 no Museu Nacional 
de Copenhague, juntamente com outros exemplares. Além da Dinamarca, ou-
tros países europeus possuem exemplares em seus acervos: o Musée Royal d´Art 
et d´Histoire, em Bruxelas, na Bélgica; o Musée du Quai Branly, em Paris, na França; 
o Museum der Kulturen, em Basileia, na Suíça; e o Museo di Storia Naturale, em 
Florença, na Itália, que possui dois mantos12.

9   A mostra ocorreu no momento em que os descendentes do povo tupinambá de Olivença lutavam pela 
demarcação de seu território e pelo seu reconhecimento enquanto indígenas, oficializado pela Funai em 
2001.

10 Na ocasião, o parecer técnico de duas antropólogas brasileiras foi favorável ao retorno do manto, desde 
que houvesse uma instituição adequada para sua preservação, o que não foi possível naquele momento 
(Roxo, 2024).

11 Boa parte das fontes informa que ele teria sido um presente a Maurício de Nassau no século XVII, 
durante a invasão holandesa no nordeste brasileiro (Borges; Botelho, 2020).

12  Informações disponíveis em: https://l1nk.dev/RpFAY Acesso em: 24 nov. 2023. 	



61

Karine Lima da Costa

ISSN 2238-5436

 

Glicéria Tupinambá em encontro com o manto de seus ancestrais no 
Museu Nacional da Dinamarca, em Copenhague, em 2022. Foto: 
Renata Cursio Valente/Setor de Etnografia e Etnologia do De-
partamento de Antropologia do Museu Nacional (URFJ)13. 

	 Por estarem em outros países, a efetivação do retorno de qual-
quer um dos exemplares citados depende de mobilizações e negocia-
ções entre os principais agentes envolvidos em sua guarda, uma vez que 
não sabemos ao certo as circunstâncias de sua saída do Brasil. Contudo, 
a possibilidade de retorno do manto da Dinamarca ao Brasil fez com que o 
debate em torno da repatriação de bens culturais fosse ampliado, proporcio-
nando reflexões para além dos limites do campo acadêmico e museológico.
	 Uma dessas iniciativas partiu da professora indígena Glicéria (ou Célia) 
Tupinambá,  residente da aldeia Serra do Padeiro, no sul da Bahia, que trabalhou na
confecção de dois mantos inspirados nos originais: um mais modes-
to em 2006, exposto na mostra itinerante “Os primeiros brasileiros”; 
e outro em 2020, após ter visto pessoalmente o exemplar original que es-
tava na reserva técnica do Museu do Quai Branly, em Paris, em 2019:

Até agora, pelas imagens que conheço, só vemos homens usando 
os mantos, mas trago essa intuição de que eles têm uma ener-
gia feminina, que foram feitos pelas mulheres e que elas tam-
bém podem usá-los. Quando faço a visão do retorno do man-
to, compreendendo todo esse processo, vejo que quem vai 
identificar o manto no Brasil é dona Nivalda, uma mulher. Quem 
vai tentar reproduzi-lo, sou eu. As imagens que uso são captu-
radas por outra mulher, Lívia. Com toda essa energia femini-
na, essas intrigas e conversas que tenho com o manto, estava 
certa de que as mulheres também o usavam (Tupinambá, 2021).

	 Através de pesquisas, fotografias e sonhos, Glicéria confeccionou esse 
último manto durante o período da pandemia, através do que ela chamou de 
cosmotécnica: “para nós, tupinambás, o manto tem que estar em movimento, 
tem uma personalidade, uma vontade, uma forma de ser e de estar no am-
biente” (Idem). Nesse sentido, ela acredita que os europeus não precisam ne-
cessariamente repatriar os mantos que estão sob sua guarda, mas garantir a 
sua conservação e facilitar o acesso dos indígenas aos seus acervos: “se a gen-
te fosse pedir o manto de volta, seria para fazê-lo retornar à natureza, para 
não mais existir, porque a função dele é voltar para a natureza” (Idem). No 
entanto, percebemos o quanto que essas decisões importantes ainda estão 

13   Imagem disponível em: https://encurtador.com.br/OYib Acesso em: 04 nov. 2025.



62

Debates contemporâneos sobre a repatriação de bens culturais: 
o caso do manto tupinambá

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
8,

 Ju
l./

D
ez

. d
e 

20
25

restritas apenas às “autoridades” que representam as instituições, não con-
templando a sociedade em geral, da qual os museus deveriam estar a serviço.
	 Assim como Glicéria, outros indígenas acreditam que os objetos por eles 
produzidos não deveriam encontrar nos museus os seus “fins”, uma vez que a cosmo-
visão indígena se diferencia radicalmente das concepções tradicionais preservacio-
nistas impostas aos objetos, especificamente o colecionismo e as formas de exposi-
ção, essenciais na formação da identidade ocidental (Stewart, 1984; Clifford, 1994):

Povos indígenas como os Terena, Guarani e Ticuna concebem seus 
objetos como tendo um ciclo de vida. Potes de cerâmica, cestos de 
palha, chocalhos e roupas rituais teriam um ciclo que envolve nas-
cimento (produção permeada por cantos rituais), desenvolvimento 
(quando o objeto participa ativamente dos processos culturais do 
grupo) e morte (processo pelo qual o espírito que dava vida ao 
objeto se esvai, e os materiais dos quais ele é feito se desinte-
gram naturalmente). Nesse sentido, manter os objetos em contí-
nuo estado de conservação seria o mesmo que “aprisionar seus 
espíritos”, desrespeitando seu próprio ciclo (Pereira, 2019: s.p.).

	 A perspectiva da Museologia Indígena propicia a criação de seus próprios 
museus, que frequentemente se diferenciam da lógica colecionadora e preserva-
cionista do museu ocidental. Ela também oportuniza processos colaborativos en-
tre as comunidades e os museus tradicionais, reconhecendo os povos indígenas 
como curadores de todo o processo e não apenas em participações pontuais. 
	 A análise de fotografias e a observação in loco no museu auxiliou Glicéria 
no processo de confecção de novos mantos, formados por penas de diferentes 
animais e pássaros; fios de algodão; cera de abelhas; entre outros materiais. Os 
dois primeiros mantos citados serviram de experimento para que a artista desen-
volvesse outros artefatos, que já foram exibidos em diferentes mostras, além de 
serem utilizados por ela e outros membros de sua comunidade em cerimoniais. 
	 Na exposição intitulada “Kwá yepé turusú yuriri assojaba tupinambá: essa 
é a grande volta do manto Tupinambá”, possibilitada pelo Prêmio Funarte Artes 
Visuais 2020/21 e apresentada em Brasília e Porto Seguro, foram confeccionados 
três mantos por Glicéria: “[...] selecionada pela Revista Select como uma das me-
lhores exposições da categoria ‘fora do eixo Rio-São Paulo’”(Caffé; Gontijo, 2023: 
32), essa exposição apresentou obras de outros artistas, documentos e fotografias 
e foi elaborada sob a perspectiva da curadoria compartilhada, ou seja, quando ou-
tras pessoas são chamadas para elaborar o conceito da exposição como um todo:

As demais obras selecionadas para a exposição incluem 
obras contemporâneas e históricas, de artistas indígenas e 
não indígenas envolvidos com as artes plásticas, cinema, po-
esia e fotografia. A intenção era comunicar ao público não só a 
história do manto, mas a sua importância e diversas dimensões – 
histórica, política, espiritual e comunitária (Caffé; Gontijo, 2023: 36).

	 A curadoria compartilhada ou colaborativa tem sido uma forma que 
os museus encontraram para intensificar o debate, sobretudo com os po-
vos indígenas e outras comunidades, antes negligenciadas nesses espaços. Ba-
seada nos ideais da Museologia Social, esse processo colaborativo traz à luz 
memórias e narrativas silenciadas pelas instituições museológicas, que du-
rante anos contavam a história de determinados povos através de uma úni-
ca perspectiva, dando a chance, agora, deles organizarem e apresentarem a 
sua própria história. Nesse contexto, a itinerância da exposição Kwá yepé tu-
rusú yuriri assojaba tupinambá possibilitou a sua exibição no Colégio Es-
tadual Indígena Tupinambá de Olivença e a doação das obras à aldeia Tupi-



63

Karine Lima da Costa

ISSN 2238-5436

nambá da Serra do Padeiro (Caffé; Gontijo, 2023), levantando uma reflexão 
acerca do destino das obras de arte e da alocação dos objetos de exposição.
	 Outra exposição itinerante que levou três mantos tecidos por Glicéria 
ao grande público foi o Projeto Manto em Movimento, que percorreu aldeias, 
ocupações, centros culturais e museus. Além das exposições, de outubro a de-
zembro de 2023 o Museu da Arte Paulista – MASP exibiu o longa-metragem 
Quando o Manto fala e o que o Manto diz, produzido pela Filmes D´O BAI-
LE e com a curadoria de Renata Tupinambá. O documentário foi filmado na 
Serra do Padeiro e apresenta os detalhes da confecção da indumentária por 
Glicéria, que também dirigiu o longa em parceria com Alexandre Mortagua.

 

	 Manto confeccionado por Glicéria Tupinambá na exposição 
“Manto em Movimento”, exposto no Memorial da Resistência de São Paulo, em 

202414.  

	 Tadeu Chiarelli (2023: 67) analisou a questão do manto através do conceito 
de apropriação – física e simbólica e, posteriormente, reapropriação, realizada por 
Glicéria Tupinambá, “[...] que parece ter colocado um fim (pelo menos em termos 
simbólicos) nas diversas apropriações sofridas por aquele artefato durante séculos”.
	 A ideia de Glicéria em recriar o manto – que culminou na cria-
ção de vários mantos – foi, entre outras, propiciar ao seu povo e aos de-
mais brasileiros o contato com essa peça sagrada tão importante para a 
sua comunidade, motivada, também, pelo fato de, até então, ainda não ter-
mos nenhum exemplar original daquele período em território brasileiro.
	 Com a possibilidade do retorno do manto, voltamos ao questionamen-
to levantado pelos autores Luiz Borges e Marilia Botelho (2010), na ocasião 
em que o manto esteve em solo brasileiro pela primeira vez: a quem ele deve 
retornar? A um museu ou aos povos indígenas? E a qual deles? Caso retorne 
à comunidade indígena, quais usos seriam destinados a ele? Assistiríamos a um 
novo processo de desmusealização, no qual a peça seria reutilizada em cerimo-
niais ou ela ainda seria musealizada, mas nos termos da comunidade de origem? 
	 Por outro lado, se ele retornar ao museu, quais cuidados lhe serão 
dispensados? Que narrativa irá compor a sua expografia? Os povos indí-
genas terão a oportunidade de participar do seu processo curatorial ou se-
rão apenas convidados para a cerimônia de inauguração e demais atividades 
pontuais? Algumas dessas questões foram respondidas em 2024, quando um 

14 Disponível em: https://memorialdaresistenciasp.org.br/noticias/manto-em-movimento/ Acesso em: 04 
nov. 2025.



64

Debates contemporâneos sobre a repatriação de bens culturais: 
o caso do manto tupinambá

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
8,

 Ju
l./

D
ez

. d
e 

20
25

dos exemplares do manto Tupinambá chegou da Dinamarca ao Brasil, após 
mais de vinte anos da “Mostra do Redescobrimento”. O item foi doado ao 
Museu Nacional do Rio de Janeiro, para compor o acervo que está em pro-
cesso de reconstrução após o incêndio ocorrido em setembro de 201815.
 
A devolução do manto ao Brasil

	 As negociações para o retorno do manto foram retomadas formal-
mente no final de 2021 pela embaixada do Brasil na Dinamarca, tendo o pri-
meiro encontro com o diretor do museu de Copenhague no ano seguinte:

Ciente da burocracia monstruosa que teria de enfrentar, ele impôs 
na largada duas condições. Primeiro, precisava receber uma requi-
sição formal assinada por representantes dos tupinambás. Segundo, 
os indígenas deveriam deixar claro se concordavam com o envio 
do manto para o Museu Nacional. Essa tarefa coube à cacica Ja-
mopoty e a Rosivaldo Ferreira da Silva, o Babau, cacique da Serra 
do Padeiro, uma das aldeias do Sul da Bahia, e irmão de Célia Tupi-
nambá. Os dois escreveram cartas apoiando a ideia (Roxo, 2024).16

	 O Museu Nacional criou o Grupo de Trabalho de Acolhimento ao 
Manto Tupinambá, formado por especialistas do museu e representantes in-
dígenas, como a própria Célia Tupinambá. Ela pediu que o item fosse manti-
do na posição vertical, como era exibido em Copenhague. No entanto, por 
questões de conservação, o ideal seria mantê-lo horizontalmente (Roxo, 2024).
	 Finalmente, em julho de 2024, após mais de trezentos anos fora 
do Brasil, o item com aproximadamente 1,20 m de altura e 80 centíme-
tros de largura chegou ao país em um voo comercial (as datas exatas de 
sua saída e a chegada não foram divulgadas por questões de segurança). 
Desde então, o manto permaneceu acondicionado nas dependências do 
Museu Nacional aos cuidados da equipe de restauração, em um ambien-
te controlado, com condições específicas de temperatura, umidade e ilu-
minação adequadas – algumas penas caíram durante a viagem de retorno.
	 Sua apresentação oficial na biblioteca central do Museu Nacional ocor-
reu em setembro, em cerimônia organizada pelo Ministério dos Povos Indí-
genas, o Ministério da Educação, o Ministério da Cultura e o Ministério das 
Relações Exteriores. O evento teve a presença de vários indígenas de Olivença, 
da ministra dos Povos Indígenas, Sonia Guajajara e do presidente da Repúbli-
ca, Luiz Inácio Lula da Silva. Na ocasião, Sonia Guajajara “[...] defendeu a re-
presentatividade dos povos indígenas nos espaços de poder” e “[...] destacou 
também a importância de fortalecer as curadorias indígenas para garantir o 
acesso dos povos indígenas às coleções etnográficas no Brasil e no exterior”17.

15 Na ocasião do incêndio, muitos comemoraram o fato do manto não estar no museu naquele período, 
pois poderia ter sido destruído pelas chamas, assim como aconteceu com grande parte do acervo museo-
lógico da instituição

16  Disponível em  https://piaui.folha.uol.com.br/manto-tupinamba-volta-dinamarca/

17  Disponível em: https://encurtador.com.br/xud7i Acesso em: 04 nov. 2025	



65

Karine Lima da Costa

ISSN 2238-5436

Cerimônia oficial de retorno do Manto Tupinambá. Foto: Ricardo Stuckert/PR18

	 O evento,   embora tão aguardado por muitos, tam-
bém foi marcado por críticas e opiniões contrárias à devolução, in-
clusive na Dinamarca. Reportagens do jornal dinamarquês Berlin-
gske indicam que o diretor do Museu de Copenhague, o antropólogo
Rane Willerslev, manteve as negociações da repatriação em segredo: “na repor-
tagem, uma fonte anônima lamentou a ‘depenação’ do patrimônio cultural dina-
marquês e disse que a devolução do manto ameaçava a ‘ideia do que é um museu’” 
(Roxo, 2024: s. p.).  Além disso, políticos conservadores alegaram que esse ato po-
deria abrir precedentes para outras repatriações, enquanto outros defenderam 
que o item é considerado igualmente parte do patrimônio dinamarquês.	
	 O Conselho Indígena Tupinambá de Olivença (Cito) também mani-
festou a sua insatisfação ao descobrir que o manto já havia chegado ao Bra-
sil, sem comunicado prévio, assim como os próprios funcionários do museu 
– informação que foi confirmada posteriormente pelo diretor do Museu Na-
cional, Alexander Kellner (Roxo, 2024). Através de uma campanha veicula-
da pelas redes sociais os indígenas conseguiram viabilizar a ida de cerca de 
cento e setenta representantes de sua comunidade à cerimônia oficial no 
Rio de Janeiro. Ao que tudo indica, poderemos aguardar a abertura de no-
vos diálogos com o governo brasileiro para a devolução do manto à Bahia.

	
Considerações finais

	 Segundo François Mairesse (2021: 155), a temática da descolonização 
dos museus pode ser abordada através da restituição de bens culturais; da 
transformação dos antigos dispositivos expográficos coloniais; e do desenvolvi-

18 Idem.



66

Debates contemporâneos sobre a repatriação de bens culturais: 
o caso do manto tupinambá

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
8,

 Ju
l./

D
ez

. d
e 

20
25

mento de “[...] colaborações para produzir um novo tipo de discurso de acordo 
com as demandas pós-coloniais”. Nesse sentido, buscamos demonstrar como 
essas demandas estão sendo pensadas atualmente no que se refere à questão 
da repatriação de bens culturais, especificamente no caso do manto Tupinambá. 
	 Quando a repatriação física não pode ser efetivada, uma alternativa que tem 
sido levantada por alguns museus e especialistas é a chamada “repatriação virtual”, 
ou seja, a apresentação de acervos museológicos em meio digital. Essa alternativa 
tem auxiliado diferentes comunidades a pesquisarem e comunicarem seus acer-
vos para um público maior, além de reunirem em um só local objetos que fazem 
parte de coleções fragmentadas em diferentes instituições ao redor do mundo:

Nos projetos e nas experiências, os dados e as informações sobre 
as coleções institucionais estão se tornando acessíveis para os po-
vos indígenas, e os desenvolvedores de tecnologias digitais estão fa-
cilitando a contextualização efetuada pelos povos indígenas de seu 
patrimônio, em novas formas e formatos digitais (Athias, 2019: 353).

	 No entanto, esse tipo de “repatriação”19 como “solução” para o problema 
em si não é aceita por todas comunidades que estão pedindo o retorno de seus 
bens culturais, pois em muitos museus tradicionais essa ainda é uma questão ex-
plícita de poder, de quem detém o objeto e, assim, o conhecimento dele provenien-
te e o protagonismo em divulgá-lo, nos termos da abordagem epistemológica de 
Aníbal Quijano (2005) sobre a colonialidade do poder e do saber, que se perpetua 
e reafirma a posição dominante da produção de conhecimento eurocêntrica. Por 
isso, o retorno físico de bens culturais aos seus contextos originais é de extrema 
importância para a reparação histórica e a consolidação do protagonismo social. 
	 Nesse sentido, a presença de um exemplar do manto Tupinambá em 
território brasileiro assegura o sentimento de identidade e pertencimento 
desse povo, que já chegou a ser considerado extinto pela literatura antropo-
lógica (Borges; Botelho; 2010). Além disso, a viabilização do seu retorno mo-
biliza a revisão de antigas normativas relativas ao patrimônio cultural, como 
o Código de Ética do Conselho Internacional de Museus, em fase de atuali-
zação, que amplia a discussão para abarcar a devolução ou mesmo a retirada 
de remanescentes humanos de exposição, como já ocorre em alguns museus. 
	 Contudo, podemos questionar se a devolução do manto pelo Museu de 
Copenhague – amparada pela estratégia discursiva de cooperar com a recons-
trução do acervo do Museu Nacional – não foi facilitada pelo fato dele possuir 
mais quatro exemplares do item em sua coleção. Se o museu tivesse apenas 
um exemplar, será que a devolução seria igualmente viável? No caso do Museu 
Nacional, mesmo que o incêndio de 2018 não tivesse destruído quase todo o 
seu acervo, a posse do manto ainda lhe garantiria um lugar de privilégio, espe-
cialmente simbólico, visto que agora esse é único exemplar presente no Brasil.
	 Para além da mera transferência institucional, como no caso do manto Tupi-
nambá, o conceito de “rematriação” propõe uma mudança de perspectiva que ultra-
passa o retorno geográfico dos bens culturais para repensar a agência das comunidades 
originárias e as relações que podem ser (re)estabelecidas a partir do ato de devolução:

19 Aqui entendemos que o termo mais adequado seria “restituição virtual”, ou seja, uma forma de com-
pensação pela impossibilidade do retorno físico dessas coleções. Para uma discussão mais pontual sobre 
a utilização imprecisa de “repatriação virtual”, ver: BOAST, Robin; ENOTE, Jim. Virtual Repatriation: It’s 
Neither Virtual nor Repatriation. In: P. F. Biehl; C. Prescott (Eds.), Heritage in the context of globalization: 
Europe and the Americas. Springer, New York, 2013: 103-113 e COSTA, Karine L. da; PIRES, Kimberly T. A. 
Repatriação virtual X repatriação física: avanços e limitações na descolonização museal. Revista Memória 
em Rede, v. 16 n. 31, 2024: 270-288.



67

Karine Lima da Costa

ISSN 2238-5436

Essa abordagem muda o foco de uma transação — a entrega de 
um objeto — para uma transformação, onde a devolução é apenas 
o início de uma jornada compartilhada. Esses espaços permitem a 
narrativa, a cura e a imaginação de novos futuros, criando oportuni-
dades para que as comunidades de origem construam espaços que 
perdurem muito depois da devolução dos objetos (Soas, 2025)20.

	 Portanto, o recente caso do manto Tupinambá evidencia as aproxi-
mações e tensões entre práticas museológicas tradicionais e a Museologia 
Crítica, na qual se insere a Museologia Indígena. Na impossibilidade de con-
ciliar as diferentes abordagens, manifestações como as promovidas por Gli-
céria Tupinambá e outros representantes indígenas configuram formas de 
resistência à colonialidade do saber ainda presentes em instituições muse-
ológicas, possibilitando novas formas de autonomia, ressignificação e rea-
propriação simbólica de sua própria cultura – seja ela material ou imaterial.

Referências

ATHIAS, Renato. Coleções etnográficas, povos indígenas e repatriação virtual: 
novas questões para um velho debate. In: OLIVEIRA, João P. de.; SANTOS, Rita 
de C. M. (orgs.). De acervos coloniais aos museus indígenas: formas de protago-
nismo e de construção da ilusão museal. João Pessoa: Editora UFPB, 2019, p. 
337-364.

BERGERON, Yves; RIVET, Michèle. Descolonizando la Museología. Paris: ICOM/
ICOFOM, 202.

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1998.

BOAST, Robin; ENOTE, Jim. Virtual Repatriation: It’s Neither Virtual nor Repa-
triation. In: P. F. Biehl; C. Prescott (Eds.), Heritage in the context of globalization: 
Europe and the Americas. Springer, New York, p. 103-113, 2013. 

BORGES, Luiz C.; BOTELHO, Marilia B. Museus e restituição patrimonial – en-
tre a coleção e a ética. In: XI Encontro Nacional de Pesquisa em Ciência da Infor-
mação. Rio de Janeiro, p. 1-20, 2010. 

BRASIL. Decreto-Lei n. 4.146, de 4 de março de 1942. Dispõe sobre a pro-
teção dos depósitos fossilíferos. Diário Oficial da República Federativa do Brasil. 
Brasília, DF, 4 mar. 1942.

BRASIL. Lei n. 3.924 de 26 de julho de 1961. Dispõe sobre os monumentos 
arqueológicos e pré-históricos. Diário Oficial da República Federativa do Brasil. 
Brasília, DF, 26 jul. 1961.

BRASIL. Lei n. 10.406, 10 de janeiro de 2002. Código Civil. Diário Oficial da 
União. Rio de Janeiro, 11 jan. 2002.

CAFFÉ, J.; GONTIJO, J. Expor o sagrado: o caso do manto tupinambá na expo-
sição Kwá Yepé Turusú Yuriri Assojaba Tupinambá. MODOS: Revista de História 

20 Disponível em: https://www.soas.ac.uk/about/blogs/beyond-repatriation-building-value-through-com-
munity-spaces Acesso em: 04 nov. 2025.



68

Debates contemporâneos sobre a repatriação de bens culturais: 
o caso do manto tupinambá

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
8,

 Ju
l./

D
ez

. d
e 

20
25

da Arte, Campinas, SP, v. 7, n. 2, p. 23–47, 2023. Disponível em: https://periodi-
cos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/mod/article/view/8670562 Acesso em: 19 set. 
2023.

CASTRO, L.; FONSECA, C. F. (2022). O Levante dos Mantos: Kwá Yepé Tu-
rusú Yuriri Assojaba Tupinambá e Morî’ erenkato eseru’. Revista Estado Da 
Arte, 3(2), p. 505-519, 2022. Disponível em: https://doi.org/10.14393/EdA-v3-
-n2-2022-64457 Acesso em 19 set. 2023.

CHIARELLI, Tadeu. O manto Tupinambá como matéria e símbolo: algumas ano-
tações. Arte e Crítica. Ano XXI, n. 56, p. 64-83, jun. 2023. 

CLIFFORD, James. Colecionando arte e cultura. Revista do Patrimônio Histórico e 
Artístico Nacional, n. 23, p. 69-89, 1994.

COSTA, Karine L. da. Caminhos para a descolonização dos museus: a questão da 
repatriação das antiguidades egípcias. Tese (Doutorado) – Programa de Pós-
-Graduação em História. Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, 
2019.

COSTA, Karine L. da; PIRES, Kimberly T. A. Repatriação virtual X repatriação 
física: avanços e limitações na descolonização museal. Revista Memória em Rede, 
v. 16 n. 31, 2024, p. 270-288.

GAY, Auréline. La restitution des biens culturels à leur pays d’origine. Un débat au 
carrefour entre le droit, la politique et la morale. Lyon: Institut d’Études Politi-
ques de Lyon, 2013.

MELO, Jorge H. T. L. Kàjré: a vida social de uma machadinha Krahô. Dissertação 
(Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social. Natal: Uni-
versidade Federal do Rio Grande do Norte, 2010.

MENESES, Ulpiano T. B. A problemática da identidade cultural nos museus: de 
objetivo (de ação) a objeto (de conhecimento). Anais do Museu Paulista. Nova 
Série, n. 1, p. 207-309, 1993.

PEREIRA, Joseane. Indígenas reivindicam de museus a devolução de seus artefa-
tos, que possuem um ciclo de vida próprio. Aventuras na História, abril de 2019. 
Disponível em: https://abrir.link/miWRf Acesso em: 27 dez. 2023. 

POLLAK, M. Memória e identidade social. Estudos Históricos, v. 5, n. 10, Rio de 
Janeiro, p. 200-212, 1992.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do Saber – Eurocentrismo e Ciências 
Sociais – Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso, 2005.

ROXO, Elisangela. As provações do Manto Tupinambá. Piauí, 2024. Disponível em: 
https://piaui.folha.uol.com.br/manto-tupinamba-volta-dinamarca/ Acesso em: 04 
nov. 2025. 



69

Karine Lima da Costa

ISSN 2238-5436

SOAS UNIVERSITY OF LONDON. Beyond repatriation: building value through 
community spaces. Londres: SOAS, 2025. Disponível em: https://www.soas.
ac.uk/about/blogs/beyond-repatriation-building-value-through-community-spa-
ces Acesso em: 4 nov. 2025.

STEWART, Susan. On Longing: Narratives of the Miniature, the Gigantic, the 
Souvenir, the Collection. Durham and London: Duke University Press, 1992.

TUPINAMBÁ, Glicéria. A visão do manto. Revista Zum 21, dez. 2021. Disponível 
em: https://revistazum.com.br/revista-zum-21/a-visao-do-manto/ Acesso em: 30 
nov. 2023.

VERGÈS, Françoise. Decolonizar o museu: programa de desordem absoluta. São 
Paulo: Ubu Editora, 2023.

Recebido em novembro de 2025.
Aprovado em dezembro de 2025.


