
35

ISSN 2238-5436

DOSSIÊ
Porque a educação museal é formal: 

uma proposta de reflexão sobre o compromisso 
educacional dos museus e demais processos museais

Why museum education is formal: 
a proposal for reflection on the educational commitment 

of museums and other museum processes

Valdemar de Assis Lima1

DOI 10.26512/museologia.v14i27.56803

1   Professor do curso de graduação em Museologia da Universidade de Brasília (UnB). Doutor e Mestre 
em Educação pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Arte Educador pela Escola de Belas Ar-
tes da Universidade Federal da Bahia (EBA/UFBA). Museólogo pela UFBA. Membro dos grupos de pesqui-
sa: Patrimônio, Memória e Educação (PAMEDUC/UFSC) e Museologia, Patrimônio e Memória (MPM/UnB). 
Integrante do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros (NEAB/UnB). Sócio emérito do Instituto Memorial Lélia 
Gonzalez (IMELG). Atualmente preside a Comissão de Direitos Humanos da Faculdade de Ciência da 
Informação (FCI/UnB). Desenvolve pesquisa e atuação no temário das relações étnico-raciais a partir de 
investigações em educação antirracista sociorrelacional, patrimonial e museal.	

Resumo

Escolas e museus são espaços de produção 
e reelaboração de subjetividades e de 
expansão do sentipensamento das pessoas, 
em sua atribuição de sentidos a si mesmas, às 
coisas, aos lugares, à vida. Museus e escolas 
são espaços potenciais para experiências de 
significação (e ressignificação) da realidade e 
para que as pessoas interfiram positivamente 
na sociedade. Debater o caráter formal da 
Educação Museal se nos parece condição 
sine qua non para entendermos como 
esse modal de educação emancipatória, 
fomentadora da autonomia dos sujeitos 
educandos, lhes oferece condições de 
construir, de forma livre e autônoma, 
mecanismos e estratégias dialogais de 
usufruto social da memória. Igualmente, 
nos propomos a pensar a educação 
formal diferente da escolarização, como 
normalmente é referenciada, mas, partindo 
do princípio de que a educação é, em si 
mesma, um processo intencional e sistêmico, 
que organiza o pensamento pedagógico em 
função da formação para a transformação e 
que participa no desenvolvimento humano 
individual e coletivamente. 

Palavras-chave 

Educação museal; Educação formal; Museus; 
processos museais; Museologia.

Abstract

Schools and museums are spaces for the pro-
duction and re-elaboration of subjectivities and 
the expansion of people's feelings, in their at-
tribution of meanings to themselves, to things, 
to places, to life. Museums and schools are po-
tential spaces for experiences of meaning (and 
resignification) of reality and for people to po-
sitively interfere in society. Debating the formal 
character of Museum Education seems to us to 
be a sine qua non condition for us to unders-
tand how this form of emancipatory education, 
which promotes the autonomy of the students, 
offers them the conditions to construct, in a 
free and autonomous way, mechanisms and 
dialogical strategies for the social enjoyment of 
memory. Likewise, we propose to think about 
formal education differently from schooling, as 
it is normally referred to, but, assuming that 
education is, in itself, an intentional and sys-
temic process, which organizes pedagogical 
thinking in terms of training for transformation 
and that participates in human development in-
dividually and collectively.

Keywords

Museum education; Formal education; Museu-
ms;  Museum processes;  Museology.



36

Por que a Educação Museal é formal:
uma proposta de reflexão sobre o compromisso educacional dos museus e demais processos museais

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
7 

Ja
n.

/Ju
n.

 2
02

5

Eu acredito que um museu, 
qualquer que seja, 

deve responder a uma questão fundamental: 
o que é a condição humana. 

Neil Postman (1989)

	
	 Museus e escolas são, potencialmente, espaços de reflexão sobre a con-
dição humana e os seus respectivos processos educativos-comunicacionais são 
importantes nessa reflexão uma vez que é, a partir desses processos específicos, 
que ambos os lugares criam sistemas de construção de significados, de repre-
sentação e de produção de sentidos que estão relacionados, não a uma mera 
tentativa de reprodução da realidade, mas antes, ao estímulo e ao empodera-
mento2  das pessoas para, de forma autônoma, construírem uma cosmopercep-
ção do espaço-tempo em que vivem.  Em suas especificidades, se caracterizam 
como espaços de mediação, de intercâmbio de narrativas, de experiência cul-
tural e histórica; logo, de sociointeração (1989). Nesse sentido, o pensamento 
vygotskyano traz uma significativa contribuição para esse debate, especialmente, 
a partir das suas considerações sobre a linguagem (1987) associada ao desenvol-
vimento humano, partindo do princípio de que o ser humano se apropria dessa 
experiência.  A partir do postulado vygotskyano, de que são nas interações so-
ciais que a pessoa se consubstancia como sujeito e com base no caráter rela-
cional que constitui a educação no âmbito dos museus é que podemos afirmar 
que esse sociointeracionismo, defendido por ele, é basilar para entendemos a 
Educação Museal como processo educacional pautado na mediação, método 
considerado por Vygotsky (2016: 40) fundamental no desenvolvimento da sub-
jetivação desde a infância, uma vez que

desde os primeiros dias do desenvolvimento da criança, suas ativi-
dades adquirem um significado próprio num sistema de compor-
tamento social e, sendo dirigida a objetos definidos, são refratadas 
através do prisma do ambiente da criança. O caminho do objeto até 
a criança e desta até o objeto passa através de outra pessoa. Essa 
estrutura humana complexa é o produto de um processo de de-
senvolvimento profundamente enraizado nas ligações entre história 
individual e história social.

	 O potencial educacional do museu é catalisado pela mediação a par-
tir do momento em que o museu (ou processo museal) constrói um proje-
to político-pedagógico horizontal comprometido com o processo de ensino/
aprendizagem associado ao desenvolvimento humano, em suas particularidades 
e isso está inserido em uma dimensão política de educação problematizada 
pelo educador e filósofo Paulo Reglus Neves Freire ao afirmar que o processo 
educacional está associado a autorreflexão que, por seu turno, conduz ao pro-
tagonismo social ou em suas palavras: 

2   Referimo-nos ao conceito de empoderamento desenvolvido pelo educador Paulo Freire, quando atores 
sociais (pessoas, instituições ou comunidade) cooperam entre si para o fortalecimento da autoconfiança 
de comunidades socialmente excluídas com vistas a instrumentalizar os membros desse grupo. “Mesmo 
quando você se sente, individualmente, mais livre, se esse sentimento não é um sentimento social, se você 
não é capaz de usar sua liberdade recente para ajudar os outros a se libertarem através da transformação 
global da sociedade, então você só está exercitando uma atitude individualista no sentido do empowerment 
ou da liberdade. (...). Vamos tomar (...) o exemplo dos alunos que trabalham com meu amigo físico.  Apesar 
de se sentirem e se perceberem, no final do semestre, como alunos de primeira qualidade, alunos mais crí-
ticos, cientistas e pessoas melhores, esta sensação de liberdade ainda não é suficiente para a transformação 
da sociedade” (Freire; Shor, 1986: 71).



37

Valdemar de Assis Lima

ISSN 2238-5436

a ‘elevação do pensamento’ das massas, ‘o que se sói chamar apres-
sadamente de politização’, a que se refere Fanon, em Los Conde-
nados de la Tierra, e que constitui para ele uma forma de se ‘ser 
responsável nos países subdesenvolvidos’, começa exatamente por 
esta autorreflexão.  Autorreflexão que as levará ao aprofundamen-
to consequente de sua tomada de consciência e de que resultará 
sua inserção na História, não mais como espectadoras, mas como 
figurantes e autoras. (Freire, 1967: 20).

	 O postulado freireano desafia a Educação Museal a pensar e agir em fa-
vor de uma pedagogia libertadora, centrada na relação das pessoas consigo mes-
mas, entre si e com a natureza, com vistas à uma mudança sociorreferenciada 
da realidade. Para alcançar esse objetivo, os museus e processos museais podem 
construir pontes entre as narrativas de experiências e, assim, acionar conexões 
entre memórias individuais e coletivas. 
	 Essa é uma pauta urgente e desafiadora em tempos de ascensão de 
discursos e posturas racistas, fascistas de movimentos como o Escola Sem 
Partido(ESP) e o Movimento Brasil Livre (MBL) – que, num mal dissimulado 
discurso de reivindicação da salvaguarda de uma alegada educação apartidária e 
de defesa da liberdade, na verdade, atacam, cerceiam a liberdade e desumanizam 
pessoas.  A Educação Museal também está comprometida com o que Freire 
(1979: 43) chama de “luta” pela humanização. Em sua obra Educação como Prá-
tica da Liberdade (1979), ele declara que 

sua grande luta vem sendo, através dos tempos, a de superar os 
fatores que o fazem acomodado ou ajustado. É a luta por sua hu-
manização, ameaçada constantemente pela opressão que o esmaga, 
quase sempre até sendo feita— e isso é o mais doloroso — em 
nome de sua própria libertação.

	 Ainda em Educação como Prática da Liberdade (1979), Freire contrapõe 
acomodação e integração e insiste na questão da humanização ao afirmar que 
a acomodação exige uma dose mínima de criticidade.  A integração, pelo con-
trário, exige um máximo de razão e consciência. É o comportamento caracte-
rístico dos regimes flexivelmente democráticos. O problema do ajustamento e 
da acomodação se vincula ao do mutismo a que já nos referimos, como uma das 
consequências imediatas de nossa inexperiência democrática. Na verdade, no 
ajustamento o homem não dialoga. Não participa. Pelo contrário, se acomoda a 
determinações que se superpõem a ele (1979: 74).
	 Mas, a ação nefasta desses grupos necrófilos não se concentra exclusi-
vamente em tentar cercear a liberdade de pensamento e expressão de escolas 
e universidades (perseguindo, boicotando, criminalizando a práxis pedagógica 
de professoras/es e estudantes), mas, voltam seu conservadorismo castrador 
para, arbitrariamente, exigir o cancelamento de exposições museais e mesmo 
o fechamento de museus que se propõem a debater temas e questões que 
ofendem os valores morais fundamentalistas de quem defende um modelo de 
sociedade constituído por equipamentos educacionais e culturais – como os 
museus e as escolas – à serviço do apagamento de memórias, do silenciamento 
de identidades, das violações de direitos e da morte da justiça social. Exemplo 
recente e internacional do posto acima é a ordem de fechamento, em janeiro de 
2025, do Centro Cultural da Memória Haroldo Conti, uma das mais relevantes 
instituições museais sobre a Ditadura Militar Argentina (1976-1983), por parte 
do presidente do país, Javier Milei.



38

Por que a Educação Museal é formal:
uma proposta de reflexão sobre o compromisso educacional dos museus e demais processos museais

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
7 

Ja
n.

/Ju
n.

 2
02

5

	 Os museus, que também recebem estudantes de diferentes níveis de 
escolarização e tipologias de formação, também são acionados por diferentes 
demandas sociais para se adequar, redesenhar sua proposta pedagógica para o 
empoderamento dos sujeitos a fim de que exerçam seu direito de se instru-
mentalizar para, de forma plena e satisfatória, acessar, conhecer, entender e res-
significar a sua memória, como suporte para a compreensão da sua identidade, 
lhe conferindo condições de gerir sua relação com o tempo e as condições 
materiais de existência, num exercício de criticismo político, imaginação e cria-
tividade, à partir do estabelecimento de diálogos entre as memórias latentes 
nos objetos e as suas próprias memórias, enquanto sujeitos, na perspectiva da 
narração das suas experiências e do uso social da memória3. 
	 Os processos museais (como os museus) são potenciais laboratórios 
para diversas formas de experiência de uso social da memória e podem con-
tribuir significativamente para o processo educacional, mas seria a educação 
museal uma experiência de educação informal ou não formal, uma vez que se 
dá fora do sistema escolar/curricular de educação? Eliana de Moura e Dinora 
Zucchetti, pesquisadoras em Educação, afirmam que 

é preciso considerar que as práticas de educação que ocorrem 
além da escola (em especial nos projetos socioeducativos e nos 
projetos que resultam de políticas públicas), ainda que contando 
com a presença de um mediador estagiário ou voluntário – o “edu-
cador” – em substituição à figura tradicional do professor, necessa-
riamente visam implementar processos de ensino e aprendizagem 
(Moura; Zucchetti, 2010: 632)

	 Dito isso, será que, em se tratando de educação a partir de processos 
museais, podemos considerar a Educação Museal como uma perspectiva formal 
de educação? Para esse debate, acredito ser pedagógica a provocação feita por 
Freire que diz:

Se estivesse claro para nós que foi aprendendo que aprendemos 
ser possível ensinar, teríamos entendido com facilidade a importân-
cia das experiências informais nas ruas, nas praças, no trabalho, nas 
salas de aula das escolas, nos pátios dos recreios, em que variados 
gestos de alunos, de pessoal administrativo, de pessoal docente se 
cruzam cheios de significação” (Freire, 1997: 50).

	 Freire nos insta a refletir de forma libertária sobre o conceito de edu-
cação, partindo da premissa que esta é processo e, como tal, se transforma, 
ganha novas conformações, diferentes contornos, conforme o devir do existir, 
nas dinâmicas da vida. Se asseverarmos que a educação museal é informal ou 
não-formal, em comparação com a formalidade da educação escolar, não esta-
ríamos estritamente diante de uma questão de atribuição de valor? Um tipo de 
hierarquização de complexidades? A partir das suas reflexões sobre educação, 
Moacir Gadotti (2005) nos ajuda a refletir, por exemplo, sobre quando tomamos 
a educação escolar como único parâmetro de educação formal em detrimento 
da Educação Museal (EM)4, a saber, será que não estaríamos, assim, estabele-

3   Considero uso social da memória o exercício de cidadania no qual as pessoas, enquanto sujeitas sócio-
-históricas, acessam a sua memória, se reconhecem nela e, a partir dessa conexão, olham para si mesmas, 
analisando a sua realidade, exercitando sua cosmopercepção, percebendo criticamente a si e ao espaço-
-tempo em que vivem e, então, constroem, de forma autônoma, a tecnologia social necessária para o seu 
bem viver em comunidade.

4   Doravante, utilizaremos a sigla EM para nos referirmos a Educação Museal.



39

Valdemar de Assis Lima

ISSN 2238-5436

cendo dois campos em oposição, sendo a educação não-formal ou informal 
esvaziada de responsabilidade com o desenvolvimento educacional das pessoas? 
Gadotti nos chama a atenção para o conceito de educação preconizado pela 
Convenção Universal dos Direitos da Infância5, segundo o qual, educação não se 
restringe ao “ensino escolar formal” antes, se estende às experiências de vida e 
os processos de aprendizagem não formais responsáveis pelo desenvolvimento 
da “autonomia da criança”.
	 A educação formal não diz respeito apenas ao modelo escolarizado, cur-
ricular e seriado de educação, antes, é uma proposta pedagógica de construção 
de conhecimento para a vida. Independentemente do lugar da sua experiência, 
a educação formal significará um exercício de vontade política de educação, um 
exercício de criticismo à conjuntura sócio-histórica e uma perspectiva revolu-
cionária de mudança de quadros de exclusão. Podemos afirmar que a educação 
formal é um processo que parte de uma intencionalidade, uma sistematização 
do pensamento pedagógico. Destarte, asseveramos que a EM é uma experiência 
de educação formal, porque ela tem intencionalidade, tem organização de pensa-
mento pedagógico e é fundamentada em pressupostos teórico-metodológicos a 
serviço do desenvolvimento humano em sua variedade de demandas sociais.

Neste contexto, a Educação Museal é uma peça no complexo fun-
cionamento da educação geral dos indivíduos na sociedade. Seu 
foco não está em objetos ou acervos, mas na formação dos sujeitos 
em interação com os bens musealizados, com os profissionais dos 
museus e a experiência da visita. Mais do que para o “desenvolvi-
mento de visitantes” ou para a “formação de público”, a Educação 
Museal atua para uma formação crítica e integral dos indivíduos, 
sua emancipação e atuação consciente na sociedade com o fim de 
transformá-la. (Brasil, 2018: 74)

 
	 Ademais, na Política Nacional de Educação Museal (PNEM)6, estão as-
sentados os princípios ético e político que consubstanciam a EM e que lhe faz 
partícipe no “aprimoramento da democracia, da inclusão social, da construção 
da identidade e do conhecimento, e da percepção crítica da realidade. (Brasil,  
2018: 13).  Ao tempo em que mobiliza a memória, a ciência e o patrimônio cul-
tural – porquanto conjunto de produções humanas –, a EM também 

(...) contribui para que os sujeitos, em relação, produzam novos 
conhecimentos e práticas mediatizados pelos objetos, saberes e 
fazeres. Possui também estrutura e organização próprias, que po-
dem relacionar-se com outras realidades que não a específica dos 
museus, de acordo com os objetivos traçados no seu planejamen-
to. São ações fundamentalmente baseadas no diálogo. Isso inclui 
o reconhecimento do patrimônio musealizado, sua apropriação e 
a reflexão sobre sua história, sua composição e sua legitimidade 
diante dos diversos grupos culturais que compõem a sociedade. 
(Brasil, 2018: 74)

	

5   A Convenção Universal dos Direitos da Infância foi instituída pela Assembleia das Nações Unidas, em 
20 de novembro de 1989. Trata-se de um tratado internacional cujos países signatários assumem o com-
promisso de agenciarem o desenvolvimento pleno das crianças, como sujeitas de direito, adotando como 
princípio a escuta das crianças, em sua cidadania, nos assuntos que lhe sejam respectivos.

6   A Política Nacional de Educação Museal (PNEM) é uma Política pública proposta pelo Instituto Brasi-
leiro de Museus (Ibram), instituída pela Portaria Nº 422, de 30 de novembro de 2017, revogada e revisada 
pela Portaria Nº 605, de 10 de agosto de 2021.



40

Por que a Educação Museal é formal:
uma proposta de reflexão sobre o compromisso educacional dos museus e demais processos museais

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
7 

Ja
n.

/Ju
n.

 2
02

5

	 Antes de seguirmos com a reflexão sobre o caráter formal da EM aten-
temos para o caráter político da educação museal. Pois bem, é digno de nota 
que, em seu escopo, a Lei 11.904 de 14 de janeiro de 2009 que institui o Esta-
tuto de Museus, recomenda aos museus brasileiros que elaborem o seu Plano 
Museológico (PM) institucional. Os princípios ali preconizados dão orientação 
para que os diferentes PM’s, em suas especificidades e complexidades político-
-administrativas, se ocupem da educação como responsabilidade legal no aten-
dimento às suas funções sociais. O artigo 46 desse Estatuto diz 

O Plano Museológico do museu definirá sua missão básica e sua 
função específica na sociedade e poderá contemplar os seguintes 
itens, dentre outros: I – o diagnóstico participativo da instituição, 
podendo ser realizado com o concurso de colaboradores externos;
II – a identificação dos espaços, bem como dos conjuntos patri-
moniais sob a guarda dos museus; III – a identificação dos públicos 
a quem se destina o trabalho dos museus; IV – detalhamento dos 
Programas: [...]. (Brasil, 2009: s.p.)

	 Assim, vale salientar que o PM pensado especificamente para a realidade 
e dinâmica do museu, por ser um documento vivo, orgânico, é avaliado e revisa-
do periodicamente, conforme a temporalidade estabelecida pelo seu regimento 
interno e em coerência com as necessidades, especificidades e demandas dos 
respectivos museus e processos museais. 
	 Segundo recomendação do Estatuto de Museus, os programas consti-
tuintes do PM são: Institucional; de Gestão de Pessoas; de Acervos; de Exposi-
ções; Educativo e Cultural; de Pesquisa;  Arquitetônico urbanístico; de Segurança; 
de Financiamento e Fomento; de Comunicação e – incluído pela Lei n. º13.146 de 
06 de julho de 20157  – de acessibilidade a todas as pessoas. Cada programa com 
suas especificidades e atribuições atinentes aos respectivos departamentos do 
museu, porém, todos estruturados de forma a funcionarem integrada e interdis-
ciplinarmente e em relação dialógica.  A relação horizontal entre os programas 
é fundamental para que estes interajam em uma perspectiva de concatenação 
de projetos e ações, que são interdependentes e coadunam com o conjunto do 
PM. Cada um dos programas do PM, conforme o Estatuto deve ser composto 
por projetos exequíveis, adequados às suas respectivas características. Os pro-
jetos, por sua vez, devem apresentar “cronograma de execução, a explicitação da 
metodologia adotada, a descrição das ações planejadas e a implantação de um 
sistema de avaliação permanente” (Brasil, 2009) com o propósito de cumprir as 
funções socais do museu de forma a garantir o pleno exercício da sua política 
de gestão respeitando o interesse público.
	 O PM, como um documento de gestão e planejamento estratégico, con-
templa a função e a dimensão educacionais dos museus, que está para além 
da exposição museológica, antes, atravessa todos os setores, departamentos e 
ações dos museus, partindo do princípio de que os museus são educadores e 
os bens culturais musealizados ou musealizáveis8  com os quais opera tem um 
potencial mediador de educação capaz de estimular a construção de uma visão 

7   Lei nº 13.146, de 6 de julho de 2015. Institui a Lei Brasileira de Inclusão da Pessoa com Deficiência 
(Estatuto da Pessoa com Deficiência).

8   Musealização é o processo pelo qual o processo museal retira (temporária ou permanente) um deter-
minado objeto/bem cultural do seu contexto de uso para um contexto de investigação de todas as infor-
mações (materiais e simbólicas) a ele atinentes e, a partir de então, esse bem cultural se configura como 
documento de memória, um objeto museal.  Musealizável é o objeto passível de musealização.  Musealizado, 
que já passou por esse processo.



41

Valdemar de Assis Lima

ISSN 2238-5436

crítica por parte dos públicos. No PM estão contidos os programas voltados 
para cada área de atuação da instituição e estes, por sua vez, são constituídos 
pelos projetos e ações museais. 
	 Igualmente, temos a educação como tema central no princípio único 
da seção 4 do Código de Ética para Museus do International Council of Museums  
(Icom)9, o qual destaca a responsabilidade dos museus em “desenvolver o seu 
papel educativo atraindo e ampliando os públicos egressos da comunidade, loca-
lidade ou grupo a que servem”. Neste mesmo documento é preconizada, como 
parte integrante do papel educativo dos museus, a interação com a comunidade 
e a promoção do seu patrimônio (Icom, 2009: 21).
	 Isto posto, retomemos o argumento anterior, a saber, a questão da EM 
como formal. Pois bem, podemos entender a educação formal como um proces-
so de expansão do desenvolvimento humano que se baseia em dois elementos 
estruturantes e interconectados que se organizam: intencionalidade e pressu-
postos teórico-metodológicos específicos para a subjetivação. Partindo dessa 
premissa é possível afirmar que a provocação ao uso social da memória por par-
te dos sujeitos é a intenção, o propósito da EM, que lança mão de estratégias e 
instrumental educativo-culturais para a educação sensível do olhar das pessoas, 
tendo a usabilidade da memória como subsídio para o desenvolvimento do cri-
ticismo político, com vistas à transformação social. Por sua vez, os pressupostos 
teórico-metodológicos desse modal de educação tem na musealização o seu 
repositório político-epistemológico. 
	 Como consequência do desenvolvimento do seu projeto político, poéti-
co e pedagógico (PPP)10  a EM compreende que o potencial educativo-cultural 
do espaço musealizado ou musealizável não se restringe ao espaço físico espe-
cífico como locus de enunciação e nem tampouco se limita ao objeto material 
como suporte pedagógico. 
	 Os museus podem sistematizar um pensamento político de educação 
estruturalmente diferente daquele produzido pelas escolas, mas não menos 
comprometido com a função social de educar para a autonomia, empodera-
mento e bem viver dos sujeitos em sociedade. Igualmente, as escolas podem 
ser importantes parceiras para os museus, quando da elaboração do seu PPP 
uma vez que, entre os públicos que afluem os museus, o escolar (professora/es 
e estudantes) constituem o perfil de maior quantidade e volume de demandas. 
Esse diálogo entre escolas e museus é nos melhores interesses do atendimento 
às demandas sociais dos seus diferentes públicos.
	 A EM usa a imaginação museal, a criatividade e a compreensão da di-
mensão política de educação, oportunizando a expansão do sentipensamento 
do processo museal (que é educacional per si) onde quer que haja vontade de 
memória e, se necessário, ali se fará presente como provocadora, instigadora 
dessa vontade. E, não perdendo de vista que memória também é campo de 

9   Criado em 1946, o Conselho Internacional de Museus (Icom) é uma Organização não-governamental 
que mantém relações formais com a UNESCO, executando parte de seu programa para museus, tendo 
status consultivo no Conselho Econômico e Social da ONU. O Código de Ética para Museus do Icom foi 
publicado em 2009 e está disponível no site https://www.icom.org.br/, acessado em 01/01/2025.

10   Entendemos a estruturação do projeto político, poético e pedagógico (PPP) do museu da seguinte 
forma: o projeto político é um conjunto de ideias e estratégias nas quais o museu assume uma postura 
crítica diante de temas e questões que interferem na dinâmica social; o projeto poético se configura na 
sistematização do pensamento institucional museal para assegurar o estímulo à criatividade, sensibilidades 
e ludicidade das pessoas no/do espaço museal, considerando o caráter mediador do museu e o projeto 
pedagógico diz respeito à construção e defesa de uma concepção de educação que dialogue com os reper-
tórios das pessoas, acionando narrativas e experiências cidadãs de ensino/aprendizagem.



42

Por que a Educação Museal é formal:
uma proposta de reflexão sobre o compromisso educacional dos museus e demais processos museais

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
7 

Ja
n.

/Ju
n.

 2
02

5

disputa, a Educação Museal também é partícipe na luta dos sujeitos de memória 
pelo exercício desse direito de acesso, fruição e fluição da memória.
	 A despeito de não seguir uma “uma diretriz educacional centralizada 
como o currículo, com estruturas hierárquicas e burocráticas, determinadas em 
nível nacional, com órgãos fiscalizadores dos ministérios da educação” (Gadotti, 
2005: 2) e de não se propor a um modal de educação seriada e de matriz cur-
ricular, como acontece usualmente com o ensino escolar, dito formal, a educa-
ção museal também pode reivindicar o seu caráter formador, tendo, contudo, 
equipamentos e estratégias pedagógicas que diferem daquelas que, via de regra, 
constituem a escolarização.  A partir dessa reflexão, podemos afirmar que a 
EM está contemplada na ideia de educação formal que parte de uma vontade 
política, de se estruturar num sistema político de construção horizontal, dia-
lógica, de conhecimento com tecnologias e soluções para estimular interna e 
externamente os raciocínios, a reflexão, às sensibilidades, independentemente 
do espaço em questão, por exemplo, uma rua, um museu, um parque, uma praia 
ou até mesmo, uma escola. 
	 Com base na livre e responsável expressão do sentipensamento a edu-
cação museal oferece possibilidades de expansão dos projetos e ações educati-
vas para além do espaço institucionalizado.  Além disso, projetos e ações lúdico-
-pedagógicas favorecem a compreensão do devir das memórias de diferentes 
grupos – entendidas como reelaborações e ressignificações da dinâmica social 
(Gadotti, 2005: 2).
	 Na contemporaneidade, o aspecto educacional nas práticas museais tem 
estimulado muitas reflexões sobre o papel social da educação. Nesse sentido, 
discutindo a educação em museus no contexto do espaço institucional, Aglay 
Fronza-Martins, educadora e especialista em Museologia, faz uma importante 
observação, afirmando que o interesse no campo dos museus ultrapassa as 
questões organizacionais de acervo ou sua preservação. Ela pontua que

A questão da educação em museus possui um importante foco 
de interesse na atualidade, tanto no que diz respeito ao seu papel 
social, quanto no que se refere às práticas realizadas nesse espa-
ço e suas possíveis reflexões. Percebe-se o interesse não apenas 
na organização e preservação de acervos, mas também na ênfase 
da compreensão, desenvolvimento e promoção da divulgação, bem 
como na formação de público como forma de disseminar conheci-
mentos por meio de uma ação educativa (Martins, 2006: 71).

	 A EM está comprometida em atender as diferentes demandas sociais 
dos diferentes públicos que afluem aos museus. Nesse sentido, promover aces-
sibilidade à memória implica na possibilidade de acesso também à informação 
e ao conhecimento o que, por sua vez, demanda a criação de ferramentas co-
municacionais que efetivamente possibilitem a construção de conhecimento e a 
emancipação social a partir da comunicação entre os públicos e os museus. 
	 Partindo do entendimento que educação e memória cultural são cam-
pos transversais e dialógicos, é fundamental que os museus e demais processos 
museais se sintam instigados a desenvolver uma política de educação museal 
que priorize o respeito à diversidade e a busca de uma reflexão séria e respon-
sável acerca da formação dos seus diferentes públicos, porquanto construtores 
e reconstrutores da sua identidade cultural, contextualizando as relações entre 
pensamento e linguagem; a questão cultural na produção de significados (pelos 
indivíduos); os processos de internalização e de ensino-aprendizagem na produ-



43

Valdemar de Assis Lima

ISSN 2238-5436

ção e reprodução de conhecimentos. 
	 Para a compreensão do potencial de uso educacional dos processos 
museais e o seu desenvolvimento como mediadores de ações culturais e educa-
tivas intra, extra e entre muros, é interessante tratarmos das possibilidades de 
apropriação dos espaços e das ferramentas pedagógicas que este lugar cultural 
pode oferecer aos públicos e, nessa perspectiva de educação dialógica, pensar 
em oportunidades de diálogos profícuos entre os museus (processos museais) 
e outros lugares de educação como as escolas, por exemplo. É digno de nota 
que o movimento de aproximação entre os museus e as escolas não é uma ini-
ciativa recente ou isolada e muito se tem discutido sobre a correlação entre os 
museus (em sua diversidade de tipologias e propostas) e as suas funções sociais, 
dentre as quais se destaca a sua função educacional11, inserindo-o no cenário 
das instituições educacionais, guardadas as suas especificidades, epistemologias e 
institucionalidades.  Na histórica relação entre os museus e a educação escolar, 
com efeito, é recorrente a ênfase dada ao aspecto pedagógico museal e, nesse 
sentido, se debate não apenas a pedagogização dos objetos musealizados, mas a 
criação de projetos pedagógicos comprometidos com a formação das pessoas 
para o exercício da sua cidadania cultural. 
	 Apenas a título de exemplo sobre os referidos antecedentes históricos 
da função educativa dos museus, temos o relato da historiadora Marlene Suano 
(1986) que, na obra O Que É Museu, aponta um fato emblemático ocorrido no 
parlamento inglês, durante a era vitoriana. Ela nos diz que 

Já em 1857, na Inglaterra, John Ruskin, estudioso de assuntos de 
arte, apresentara projeto a uma comissão parlamentar para “que se 
desse função mais educativa ao museu”: apresentar os objetos com 
visão crítica e não puramente expositiva (1986: 39, grifo da autora)

	 Enquanto ciência social aplicada à Museologia está atenta ao espaço- 
tempo, observando como pode operar o fato museológico, seu objeto de aná-
lise.  Amiúde, nos cursos de graduação, a Museologia busca também fomentar o 
exercício sentipensante de alunas e alunos a respeito da sua função educacional, 
trazendo em sua matriz curricular matérias (ou disciplinas) como Educação 
Museal, Ação Cultural e Educativa em Espaços Museológicos dentre outras de-
nominações12  que objetivam estimular a reflexão da/o graduanda/o sobre o 
agenciamento da educação para a formação de um pensamento museológico 
crítico, político, que oportunize aos sujeitos de memória o empoderamento 
para transformação social. Para a filósofa Anna Gregorová, a Museologia é com-
preendida como

a ciência que estuda a relação específica do homem com a realida-
de, que consiste na coleção e conservação intencional e sistemática 
de objetos selecionados, quer sejam inanimados, materiais, móveis 
e principalmente objetos tridimensionais, documentando assim 
o desenvolvimento da natureza e da sociedade, e deles fazendo 
uso científico, cultural e educacional (Gregorová apud Van Mensch, 
1994: 12).

11   Para uma ampliação do olhar sobre o tema, ver Santos e Müller (2008); Cazeli, Gouvêa, Valente, Maran-
dino e Franco (1998); Lopes (1991) e Marandino, Gouvêa e Amaral (1998).

12   Cada matriz curricular dos respectivos cursos de graduação em Museologia cria as nomenclaturas 
das suas matérias conforme os seus próprios Projetos Político-Pedagógicos. Mas, usualmente, tais cursos 
apresentam matérias obrigatórias cujo ementário versa sobre Educação em diálogo com a Museologia.



44

Por que a Educação Museal é formal:
uma proposta de reflexão sobre o compromisso educacional dos museus e demais processos museais

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
7 

Ja
n.

/Ju
n.

 2
02

5

	 Considerando as variáveis que se enredam na sistematização do pensa-
mento científico da Museologia, Gregorová nos ajuda a entender que a análise 
do fato museológico, isto é, a relação entre o ser humano, o bem cultural e a 
realidade na qual se inserem, implica na observação do uso científico, educacio-
nal, político e cultural dos objetos a partir da sua musealização – processo que 
confere ao bem cultural a condição de objeto de museu (ou museal). Nesse sen-
tido, essa correlação entre o ser humano, o bem cultural e a conjuntura sócio-
-histórica na qual se inserem, corrobora para que o museu (ou processo muse-
al) potencialize a criação de um “lugar” onde os públicos visitantes possam se 
sentir representados, de algum modo, pelo bem musealizado, por exemplo. Esta 
representatividade, por sua vez, oportuniza a criação de vínculos entre o que 
está museograficamente narrado e as lembranças pessoais e as próprias expe-
riências de vida de cada pessoa, permitindo que se estabeleçam conexões com 
a memória afetiva. Os espaços museais são, peremptoriamente, espaços que 
propiciam interseções entre a educação formal e não formal e tais interseções 
são potencializadas pelo entendimento de que a memória social é importante 
subsídio para a construção e reconstrução daquilo que podemos definir como 
repertório cultural – que inclui nossas produções científicas, religiosidades, ar-
quiteturas, culinárias, paisagens naturais, usos da linguagem, festividades, danças, 
etc. – que nos propiciar organizarmos o mundo internamente e nos moldarmos 
nele, atribuindo sentido a nós mesmos, ao tempo, ás coisas, enfim, à vida.  
	 Os muitos elementos constituintes do universo de expressões dos sa-
beres e fazeres – que, numa relação dialética, nos definem e por nós são defini-
dos – são ativos importantes na construção da política educacional dos museus 
e no efetivo cumprimento das suas funções sociais, notadamente, a educativa, 
bem como no acolhimento dos cidadãos e cidadãs, seus públicos. E os públicos 
dos museus precisam ser compreendidos por esses espaços como seres polí-
ticos cujas memórias (individual e coletiva) lhes demanda se apropriarem do 
bem cultural que é um dos elementos que consubstanciam sua(s) identidade(s) 
e lhes insere em uma coletividade. E a/o cidadã/ão é, porquanto ser político, 
“[…] responsável, individual e coletivamente, por seu presente e por seu futuro. 
Para isso, precisa reconhecer, respeitar e utilizar o patrimônio que o define em 
sua diferença e o inscreve numa continuidade” (Varine, 2000: 7). Essa premissa 
coere com a Declaração Universal dos Direitos Humanos: “Toda a pessoa tem 
direito de participar livremente da vida cultural da comunidade, de fruir das 
artes e de participar do progresso científico e de seus benefícios”13  e nos faz 
compreender que os museus possuem um papel fundamental de fomentador 
desse sentimento de pertencimento e responsabilidade sociocultural.
	 Como dito anteriormente, os museus e as escolas podem operar juntos 
na construção de uma política de atuação cujos objetivos digam respeito à for-
mação de sujeitas/os com autonomia, capazes de ler, interpretar e interferir na 
realidade. 
	 Enquanto atuante na educação para o patrimônio cultural, a partitr de 
tecnologias de preservação, pesquisa, conservação, difusão e comunicação, os 
museus são importantes espaços de inclusão e inserção sociais para uma for-
mação cidadã plena. Como tal, precisam se perceber como um processo e não 
como um produto pronto, acabado. Os museus (e demais processos museais) 

13   Declaração Universal dos Direitos Humanos. (United Nations Human Rights – Office of the High 
Commissioner) [online]. Disponível em: https://www.ohchr.org/en/human-rights/universal-declaration/
translations/portuguese?LangID=por. Acessado em: 03/01/2025.



45

Valdemar de Assis Lima

ISSN 2238-5436

porquanto espaços de educação formal não-curricular, não escolar, possuem, 
assim, uma força de mobilização e empoderamento social que não deve ser 
desprezada.
	 Objetivando o enfrentamento das desigualdades e a emancipação para a 
transformação social, o museu comprometido com a vida, discute o uso social 
da memória e a concepção de uma história dos “povos sem história”, que ecoa a 
voz dos “iletrados, que valoriza os vencidos, os marginais […] operários, negros, 
mulheres” por meio das suas narrativas (Joutard, 2006: 45). Com efeito, diante 
das demandas sociais da contemporaneidade, o museu precisa ser um lugar de 
acessibilidades, que promova o contato sensível com o objeto musealizado e 
a apropriação14  desse objeto e que proporcione aos seus públicos, diferentes 
formas de interação, fruição e sinestesia, inclusive, durante a situação de visita, 
educando sensivelmente o olhar e estimulando o enfrentamento das iniquida-
des e a valorização da dignidade humana e não humana. 
	 Conforme a Convenção de Paris15, o museu deve estar a serviço do ser 
humano e se aproximar das comunidades e dos povos, priorizando a função 
social da instituição. A mediação é uma ferramenta pedagógica importante nessa 
prestação de serviço, uma vez que corrobora para a educação sensível do olhar 
dos públicos, estimulando seu criticismo e a fruição.
	 Entende-se que os espaços e processos museais possuem, assim, uma 
importante força de mobilização e empoderamento social e é perceptível o 
hodierno fortalecimento do compromisso destes com as funções sociais que 
lhe são demandadas por diferentes grupos, entendendo que o ser humano é 
quem dá sentido e que faz uso dessa memória que adeja o bem cultural; e é o 
ser humano que confere um caráter de museabilidade16  – ou potencial de mu-
sealização – a esse bem cultural.
	 A sociedade contemporânea demanda dos museus a construção de 
mecanismos de efetiva inclusão e inserção sociais, que contemplem a reflexão 
sobre como, para que e para quem os museus e as/os suas/seus profissionais 
trabalham; principalmente na época em que vivemos, na qual tantos indivíduos 
parecem cada vez mais deficitários das condições materiais de existência e/
ou à beira da exclusão extrema da vida em sociedade. Tempos hostis em que, 
comumente, assistimos à proliferação de diversas formas de violência como os 
racismos, a misoginia, a pobreza, a invisibilização, a fome, a LGBTQIAPN+fobia, 
o terrorismo religioso, a abolição violenta do Estado Democrático de Direito. 
	 Profissionais dos museus e professoras/es podem atuar em uma profícua 
parceria, no combate às iniquidades e violências, a exemplo das supracitadas, 
bem como, na formulação de proposições de intervenção social com vistas a 
enfrentar os desafios impostos pela atual conjuntura: o que inclui franquear às 
pessoas o direito de terem uma formação plena, que lhes possibilite a aquisição 
de subsídios para o pleno usufruto do seu lugar na vida em sociedade. Na con-
14   Quando falamos, aqui, em apropriação do objeto,  estamos nos referindo ao resultado de um determi-
nado processo de internalização de signos e símbolos a ele relacionados. Apropriar-se de um determinado 
objeto musealizável e o inserir em seu repertório cultural, em seu sistema de representação, suas subjeti-
vidades, construindo pontes cognitivas, sensoriais, a partir do contato com ele.

15   Convenção sobre a proteção e promoção da diversidade das expressões culturais se deu por ocasião 
da Conferência Geral da Organização das Nações Unidas para Educação, a Ciência e a Cultura, em sua 33ª 
reunião, celebrada em Paris, de 03 a 21 de outubro de 2005.

16   Em que pese o argumento defendido por Pedro Andrade (2007: 59) em que afirma que a “museabilida-
de pode ser entendida como o conjunto de condições econômicas (sic), políticas e culturais que influen-
ciam a possibilidade, a probabilidade e a habilidade prática de realizar a ‘musealização’.” Aqui, definimos 
por museabilidade a capacidade de musealização inerente aos bens culturais em suas diferentes naturezas.



46

Por que a Educação Museal é formal:
uma proposta de reflexão sobre o compromisso educacional dos museus e demais processos museais

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
7 

Ja
n.

/Ju
n.

 2
02

5

temporaneidade, o entendimento da necessidade dessa parceria - profissionais 
museais e professoras/es - tem estimulado os museus a buscarem a constru-
ção de projetos político-pedagógicos que ampliem seu raio de atuação no pro-
cesso de desenvolvimento educativo-cultural para que cada vez mais pessoas 
conheçam, compreendam, valorizem e se apropriem do seu direito de acesso 
à memória, exercendo de forma efetiva, a sua cidadania, notadamente, em seu 
aspecto cultural e educacional. 
	 A função da educação tem sido uma preocupação constante nos museus 
contemporâneos e tem estimulado muitas reflexões sobre a relação entre o 
papel social da educação e o uso social da memória e isso tem feito com que a 
educação possa ser compreendida pelos museus não apenas “como campo es-
tratégico e de extraordinário potencial”, conforme aponta o historiador e mu-
seólogo Ulpiano Meneses (2000: 93), “mas até como aquele capaz de justificar 
por si” mesmo a sua razão de ser e, até mesmo, talvez “redimi-la dos pecados 
do passado, como o elitismo, o estetismo redutor, o papel homologatório dos 
interesses dominantes, a alienação social, os compromissos ideológicos, etc”. 
Inobstante essa “panacéia”, Meneses alerta para os riscos de a educação se con-
verter em uma

cômoda tábua de salvação, anestesiando as consciências e res-
ponsabilidades profissionais que não se empenham nas exigên-
cias amplas, rigorosas e profundas que a ação educacional imperio-
samente determina. A simples boa intenção, neste como em outros 
casos, pode redundar em danos e omissões graves (Meneses, 2000: 
93 grifo nosso).

	 A EM deve estar comprometida em atender as demandas sociais dos 
seus diferentes públicos que afluem aos museus e processos museais – que 
implica em respeitar e atuar na garantia do direito de memória e do direito de 
museu desses sujeitos.  Assim, promover o uso do museu implica na criação 
de ferramentas inteligentes e sensíveis de emancipação humana, que ampliem 
repertórios e sistemas de representação das pessoas ao tempo em que, efetiva-
mente, possibilitem as acessibilidades e o empoderamento a partir das experi-
ências de comunicação entre os públicos e os museus. Indo mais além da pers-
pectiva de direito de memória, a escritora e crítica literária Beatriz Sarlo fala em 
memória como um dever: “A memória é um bem comum, um dever (como se 
disse no caso europeu) e uma necessidade jurídica, moral e política” (2007: 47) 
em prol de uma maior justiça social. Em que pese a necessidade de usabilidade 
do museu por parte dos públicos, esse lugar de memórias precisa ter presente 
a necessidade de visibilizar e respeitar as diferenças dos seus públicos e, nesse 
sentido, como aponta o sociólogo Maurice Halbwachs (2006), não é possível 
compreender um indivíduo sem levar em consideração o grupo social no qual 
este vive, se constitui e a partir do qual constrói suas relações com outros su-
jeitos e com o mundo. 
	 Assim, ao pensar sua política de atuação pedagógica o museu precisa 
conhecer os quadros sociais de memória dos quais esses atores sociais fazem 
parte (família, escola, religião, etc.) e com os quais dialogará, concorrendo para 
situações educacionais de compartilhamento de experiências numa perspectiva 
de educação para a inserção e inclusão sociais, combatendo a desumanização 
do outro, sua desqualificação em favor da consolidação de um discurso hege-
mônico ou, nas palavras da escritora Chimamanda Adichie, os perigos de “uma 
história única”, que desrespeita a pluralidade de cosmopercepções e suas tantas 



47

Valdemar de Assis Lima

ISSN 2238-5436

narrativas. Para Adichie, as “Histórias têm sido usadas para expropriar e tornar 
maligno. Mas histórias podem também ser usadas para capacitar e humanizar” 
(2009:16). Conclui: “Histórias podem destruir a dignidade de um povo, mas his-
tórias também podem reparar essa dignidade perdida” (2009:16).
	 O estabelecimento de pontes dialógicas entre as narrativas dos sujeitos,  
a interculturalidade crítica como ativo sócio-relacional, a articulação entre as di-
ferentes culturas, produzem processos, movimentos importantes na elaboração 
– individual e coletiva – de novas estratégias de subjetivação que, por seu turno, 
originam novos signos de identidade, bem como novos pontos de colaboração 
e contestação. Essa ideia de diferença, aqui apontada, não é contrária à ideia de 
igualdade, antes, se opõe ao projeto colonial da homogeneização, ao intento da 
padronização, da unificação. 
	 Entendemos que a EM pode ser considerada uma energia catalisadora 
de processos de transformação da vida das pessoas, mas, para tanto, precisa ser 
pensada e estruturada numa perspectiva dialógica entre museus e demandas 
sociais. Igualmente, uma EM socialmente responsável não se dispõe a informar, 
antes a sua proposta é formar para transformar. É um modal de educação que 
promove ética – como princípio da delicadeza, isto é, um comportamento de-
licado diante do mundo que faz com que percebamos a alteridade. Destarte, é 
ela, uma ponte sensível que liga imaginações, memórias, narrativas e poéticas de 
vida e que nós, todas as pessoas, precisamos atravessar.
	 Para além dos museus, a EM é fomentadora e partícipe na construção 
de tecnologias sociais de combate à opressão e tentativas de silenciamento e se 
insurge contra os colonialismos; entendendo que memória é sentimento sub-
sidiador da identidade e o sujeito que se conhece, que é sabedor de si, exerce 
mais plenamente sua capacidade inerente de imaginação, de criatividade humana 
constituintes dos movimentos de vida.

Referências

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. TED: Ideas wor-
th spreading. Jul 2009. Disponível em: https://www.geledes.org.br/chimamanda-
-adichie-o-perigo-de-uma-unica-historia/. Acesso em: dez 2017.

BRASIL. Lei nº 11.904, de 14 de janeiro de 2009. Brasília: MinC/Ibram, 2009.

BRASIL. Caderno da Política Nacional de Educação Museal. Instituto Brasileiro de 
Museus (Ibram). Brasília, 2018.

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 9 ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1979.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
São Paulo: Paz e Terra. 1997

FREIRE, P.; SHOR, I. Medo e ousadia: o cotidiano do professor. Rio de Janeiro: Paz 
& Terra, 1986.

MOURA, E.  P.  G.  e ZUCCHETTI, D.  T.  Educação além da Escola:  acolhida a 
outros saberes.  Cadernos de Pesquisa, v. 40, n. 140, p. 629-648, maio/ago. 2010



48

Por que a Educação Museal é formal:
uma proposta de reflexão sobre o compromisso educacional dos museus e demais processos museais

M
U

SE
O

LO
G

IA
 &

 IN
T

ER
D

IS
C

IP
LI

N
A

R
ID

A
D

E 
 V

ol
. 1

4,
 n

º2
7 

Ja
n.

/Ju
n.

 2
02

5

FRONZA-MARTINS, A. S. Da Magia a Sedução: a importância das atividades 
educativas não-formais realizadas em Museus de Arte. Revista de Educação, Vol. 
IX, Itatiba/SP, p. 71-76, 2006.

GADOTTI, Moacir.  A questão da educação formal/não formal. Sion: Institut Inter-
nacional des Droits de 1º Enfant, p. 1-11, 2005. Disponível em: https://edisciplinas.
usp.br/pluginfile.php/5633199/mod_resource/content/1/eudca%C3%A7%C3%A 
3o%20n%C3%A3o%20formal_formal_Gadotti.pdf. Acesso em: 03/01/25.

GREGOROVÁ, Anna. La muséologie: science ou seulement travail pratique du 
musée? Museological Working Papers [do] ICOFOM. Estocolmo, n.1, p. 20, 1980.

HALBWACHS, M.  A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2006.

JOUTARD, Philippe. História oral: balanço da metodologia e da produção nos 
últimos 25 anos. In: Usos & Abusos da História Oral. AMADO, Janaína; FERREIRA, 
Marieta de Moraes. (Coordenadoras). 8ª Ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2006.

MENESES, Ulpiano Bezerra de. Educação e Museus: sedução riscos e ilusões. 
Ciências e Letras: Revista da Faculdade Porto-Alegrense de Educação, FAPA, n. 27, 
Ciências e Letras, Porto Alegre, p. 91-102, 2000.

POSTMAN, Neil. Museus: geradores de cultura. In: Conference Générale et Assem-
blée Générale du Conseil International des Musées [palestra]. Haia, 1989.

SARLO, Beatriz. Tempo passado: Cultura da memória e guinada subjetiva; tra-
dução Rosa Freire d’Aguiar. São Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: 
UFMG, 2007.

SUANO, Marlene. O que é museu. Coleção Primeiros Passos, São Paulo: Brasi-
liense, 1986. 

VAN MENSCH, Peter. O Objeto de Estudo da Museologia. In: Pretextos museoló-
gicos. Rio de Janeiro: UNIRIO/Universidade Gama Filho, 1994. 

VARINE, Hugues de. Patrimônio e Cidadania. In: Museologia social. Porto Alegre: 
Secretaria Municipal de Cultura, 2000.

VIGOTSKI, L. S. Psicologia pedagógica. São Paulo: WMF, 2016.

VYGOTSKY, Lev S.  A formação social da mente. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 

VYGOTSKY, Lev S. Pensamento e linguagem. São Paulo: Martins Fontes, 1987

 

Recebido em janeiro de 2025
Aprovado em abril de 2025


