DOSSIE

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario'

Visit to the Afrobrasil Museum: a necessary journey

Resumo

Fundado em 2004, o Museu Afrobrasil tem
se consolidado como um projeto museal que
procura dar visibilidade as histéricas deman-
das do ativismo negro, no que se refere as
questoes pertinentes a musealizagao e patri-
monializagdo das artes e culturas afrodiaspo-
ricas no pais. O presente artigo propoe uma
visita a primeira mostra de longa duragao do
acervo da instituicao, realizando um percur-
so pelos 6 modulos constituintes. Sao eles
Africa: diversidades e permanéncias; Trabalho
e escravidao; As religides afro-brasileiras; O
sagrado e o profano; Histéria e memoria; Ar-
tes plasticas: a mao afro-brasileira. Agrega-
dos eles resultam em um discurso curatorial
que estabelece interfaces entre Arte, Etnolo-
gia e Histéria. Dessa perspectiva é possivel
afirmar que o Afrobrasil apresenta uma con-
cepgao museologica interdisciplinar. A partir
dessa mediagao reiteramos o significado das
agoes valorizativas, como a criacao do Afro-
brasil, que vinculadas as agdes afirmativas, a
exemplo das politicas de acesso da popula-
¢do negra as universidades, as agbes coer-
citivas, representadas pelo conjunto de leis
contra a discriminagao racial, se constituem
em ferramentas necessarias de enfrentamen-
to ao racismo.

Palavras-chave

afrodiaspora; arte; contra-hegemonia; cul-
tura; museu.

Nelson Fernando Inocencio da Silva?

DOI 10.26512/museologia.vl 1i22.44698

Abstract

Founded in 2004, the Afrobrasil Museum has
been consolidated itself as a museum pro-
ject that seeks to give visibility to the histo-
rical demands of black activism, with regard
to issues relevant to the musealization and
patrimonialization of arts and cultures from
african diaspora in the country. This article
proposes a visit to the first long-term exhi-
bition of the institution’s collection, taking a
tour through the 6 modules. They are Afri-
ca: diversities and permanences; Work and
slavery; Afro-brazilian religions; The sacred
and the profane; History and memory;Visual
arts: the afro-brazilian hand. Together they
result in a curatorial discourse that stabli-
shes interfaces among Art, Ethnology and
History. From this perspective, it is possible
to affirm that Afrobrasil presents an inter-
disciplinary museological conception. Based
on this mediation, we reiterate the meaning
of valuing actions, such as the creation of
Afrobrasil, which, linked to affirmative ac-
tions, like the policies for accessing the black
people to universities, to coercive actions,
represented by the set of laws against racial
discrimination, constitute necessary tools to
face racism.

Keywords

african diaspora; art; counter-hegemony; cul-
ture; museum.

| Este artigo é dedicado a memoria de Emanoel Aratjo.

2 Professor Adjunto do Departamento de Artes Visuais, vinculado ao Instituto de Artes da Universidade
de Brasilia. Membro do Nucleo de Estudos Afro-Braseileiros, pertencente ao Centro de Estudos Avancga-
dos Multidisciplinares, da mesma universidade. Artista visual que assina a arte da capa desta edigao.

ISSN 2238-5436

~

VI1ISYYe 3d 3AVAISYIAINN YA OYIVWYHOANI VA VIDNIID WI OYIVNAVYD -SOd 3d YWVYDOUd Od VLSIATY




o

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

Résumé

Créé en 2004, le Musée Afrobrasil s’est con-
solidé comme un projet muséal qui cherche
a donner de la visibilité aux revendications
historiques de 'activisme noir, en ce qui con-
cerne les questions relatives a muséalization
et a la patrimonialisation des arts et cultu-
res de la diaspora africaine dans le pays. Cet
article propose une visite a la premiére ex-
position de longue durée de la collection de
Pinstitution, en parcourant les 6 modules qui
la composent. Cet sont I'Afrique: diversités
et permanences; Travail et esclavage; Les re-
ligions afro-brésiliennes; Le sacré et le profa-
ne, Histoire et mémoire; Arts visuels: la main
afro-brésilienne. Ensemble, ils aboutissent a
un discours curatorial qui établit des interfa-
ces entre I'Art, 'Ethonogie et I'Histoire. Dans
cette perspective, il est possible d’affirme
qu’Afrobrasil présent une conception muséo-
logique interdisciplinaire. Sur la base de cette
mediation nous réiterons les sens d’actions
valorisantes, comme la création d’Afrobrasil,
qui, liés aux actions affirmatives, telles que les
politiques d'accés de la population noire aux
universités, aux actions coercitives, représen-
tées par I'ensemble des lois contre la discri-
mination raciale, constituent des outils néces-
saires pour affronter le racisme.

Mots clés

art; contre-hégémonie; culture; diaspora afri-
caine; musée.

Introducao

Resumen

Creado en 2004, el Museo Afrobrasil se ha
consolidado como um proyecto museisti-
co que busca dar visibilidad a las demandas
historicas del activismo negro, en lo que se
refiere a cuestiones relevantes para la mu-
sealizacion y patrimonializacion de las artes
y culturas de la diaspora africana en el pais.
Ese articulo propone una visita a la primera
exposicion de larga duracion de la coleccion
de la institucién, haciendo un recorrido por
los 6 médulos que la componen. Son ellos
Africa: diversidade y permanéncias; Trabajo
y esclavitud; Religiones afrobrasilefas; Lo sa-
grado y lo profano; Historia y memoria; Ar-
tes visuales:la mano afrobrasilena. Juntos dan
como resultado un discurso curatorial que
establece interfaces entre Arte, Etnologia y
Historia. Desde esa perspectiva, es posible
afirmar que Afrobrasil presenta una concep-
cion museologica interdiscipinaria. Con base
en esa mediacion, reiteramos el significado
de acciones de valoracion, como la creacion
de Afrobrasil, las cuales, ligadas a acciones
afirmativas, como las politicas de acceso de
la poblacion negra a las universidades, a ac-
ciones coercitivas, representadas por el con-
junto de leyes contra la discriminacion racial,
constituyen herramientas necesarias para el
enfrentamiento al racismo.

Palavras clave

arte; contra-hegmonia; cultura; diaspora afri-

cana; museo.

A apropriagao dos museus por parte dos segmentos historicamente
preteridos pela cultura hegemonica ocidental tem produzido algo jamais visto
anteriormente. Primeiro, porque tal gesto inaugura novas possibilidades para a
museologia, abrindo o leque e permitindo didlogos mais complexos pautados na
diferenca, na diversidade, na alteridade, na pluralidade. Segundo, pelo fato de que
o referido ato evidencia o vigor e a continuidade das perspectivas contra-hege-
monicas. A respeito dos processos de apropriagao de conceitos revertidos a
favor de segmentos excluidos, Stuart Hall discorre acerca do ‘negro’ enquanto

uma concepgao do branco:

Em suma, o significado do conceito mudou como resultado da luta
em torno das cadeias de conotacao e praticas sociais que possibi-
litaram o racismo através da construgao negativa dos ‘negros’. Ao
invadir o @amago da definigdo negativa o movimento negro tentou
‘roubar o fogo’ do proprio termo. Porque negro antes significa-
va tudo que devia ser menos respeitado, agora pode ser afirmado
como ‘lindo’, a base de nossa identidade social positiva, que requer
e engendra respeito entre nos (HALL, 2003: 195)



Nelson Fernando Inocencio da Silva

Sao essas lutas que resultaram no ‘roubo do fogo’ adversario, que pre-
cisam ser compreendidas, pois sem elas as expectativas sao modestas. Faz-se
necessario reconhecer a importancia dos movimentos sociais como propul-
sores de determinadas mudangas, atentando para o fato de que nao é dadiva.
Mesmo quando as elites intelectuais se articulam pensando a superagao das
iniquidades, isso nao ocorre de maneira gratuita ou por altruismo. Tais agoes
sao consequéncias de um longevo processo de lutas, levando-se em conside-
ragao as tensoes e os limites. A ampliagao das nogoes de patrimonio cultu-
ral, museologia e conceitos afins, cujas conotagoes, historicamente construidas,
tiveram, em um passado recente, pesos negativos para segmentos socialmente
excluidos, é fruto das tensoes e limites que nossa sociedade experimenta. Por
essa razao parece oportuno compreender algumas ideias de Hall a fim de intro-
duzir a conversa em torno do Museu Afrobrasil, que em sua concepgao agrega
nogoes distintas daquelas que respaldam o pensamento eurocéntrico acerca das
instituicoes museais.

E fato que a perspectiva de museu pautada na visio colonial chegou ao
seu esgotamento, circunstancia oportuna que permite elucidarmos suas con-
tradigoes. Esse € o momento propicio para que nos valhamos das lacunas exis-
tentes no discurso hegemonico acerca das instituigoes culturais em tela, a fim
de que delas nos apropriemos, fazendo com que o museu venha a ser museu,
em uma perspectiva que contemple os varios segmentos historicamente pre-
teridos e segregados dos grandes eventos museais. A proposito, este debate
ganhou novos contornos deste a publicagio do memoravel artigo de Ducan
Cameron, em 1971, questionando o papel a ser desempenhado por museus no
mundo contemporaneo. Deveriam eles permanecer na condi¢io de templos,
para a manutengao de uma espécie de sacralizagao do espago, a partir do pensa-
mento dominante? Poderiam, por outro lado, contribuir socialmente, enquanto
lugar que potencializasse as discussoes acerca da cultura e sua diversidade? A
obra nos convida a tais reflexoes.

Quando nos debrugamos sobre a concepgao do Afrobrasil, nos depara-
mos com uma iniciativa que pretende suscitar, mais uma vez, o debate acerca
do significado da presenga negra na Historia da Arte e culturas nacionais. Para
além da esclerose colonial mencionada por Muniz Sodré em O terreiro e a cida-
de (1983), os artefatos e objetos artisticos que fazem parte do acervo dessa
instituicao colaboram no sentido de determinadas interpretagoes, as quais nos
permitem ressignificar o passado. Tal argumento se sustenta na medida em que
os objetos mencionados, historicamente desvalorizados, passam a ser aborda-
dos a partir do um ponto de vista do segmento que os produziram. Isso faz toda
diferenca.

Da perspectiva eurocéntrica que, durante tanto tempo orientou as ex-
pografias em museus, os objetos nao ocidentais, por estarem subordinados as
interpretagoes do chamado mainstream, nao receberiam tratamento adequado.
Os papéis desempenhados pelos discursos museais conservadores, de uma ma-
neira geral, acabam por situar e confinar artefatos e objetos afro-brasileiros
na posicao de permanentes coadjuvantes, na periferia, conforme os padroes ja
esclerosados.

Em contrapartida, ao transitar pelas dependéncias do Pavilhao Padre An-
tonio Nobrega, no Parque do Ibirapuera, onde se encontra o Museu Afrobrasil,
nos deparamos com um conceito curatorial que difere bastante dos tratamen-
tos convencionais dispensados aos materiais mencionados. Em seus médulos

que compoem a primeira mostra de longa duragao é possivel observar o modo
ISSN 2238-5436

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY

O




N
o

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

diferenciado como se trata as produgoes materiais que vao do Brasil escravo-
crata ao Brasil contemporaneo, com o devido cuidado para nao cair nas arma-
dilhas dos esteredtipos.

Quanto a organizagao do espago interno do museu, dois ambientes no
piso superior chamam a atencao de imediato, um é o auditério Ruth de Sousa,
com uma estrutura que nao fica a dever a outros equipamentos culturais. La
ocorrem coloquios, seminarios, palestras e projegoes de filmes. O outro lugar é
a biblioteca Carolina Maria de Jesus que abriga um acervo privilegiado em ter-
mos de titulos sobre as artes e culturas africanas e afrodiasporicas. A homena-
gem a essas duas mulheres que sao referéncias entre as personalidades negras
do pais, nao passa desapercebidamente, sobretudo, pela significincia do legado
de cada uma delas.

O percurso segue neste mesmo pavimento do prédio. No vao entre a
biblioteca e o auditério fica exposto boa parte do acervo do Museu, do qual
falaremos a seguir. Em uma das extremidades desse andar, préximo ao auditério,
situa-se a administragao do Afrobrasil onde se concentra o trabalho burocra-
tico. Identificamos também neste espacgo as atividades de musedlogos, respon-
saveis por dar orientagoes sobre questoes técnicas, em termos do que é e do
que nao ¢é viavel para a referida instituicio museal; o trabalho de bibliotecario
nesse ambiente merece igual destaque, considerando que o acervo da biblioteca
Carolina Maria de Jesus nao é nada desprezivel, quantitativamente e qualitativa-
mente falando; existe ainda a fungao de jornalista cuja incumbéncia é a de exer-
cer o trabalho de assessoria de imprensa, fazendo a divulgagao das atividades
do Museu e o relacionamento com o grande publico; o assistente de curadoria
acompanha as orientagoes do diretor no que concerne a concepgao do espago
expografico em relagao a cada mostra que o Museu realiza, sem deixar de falar
da equipe de montagem das exposi¢oes e pessoal de apoio. Também trabalham
para o Afrobrasil individuos que sao pesquisadores e consultores, visando am-
pliar cada vez mais o papel da instituicaio como produtora do conhecimento.

Outra referéncia importante para o estabelecimento do didlogo com a
comunidade é o nucleo de educagao, o qual conta com uma equipe compostas
por sujeitos nao mais identificados como guias de museus, conceito que grada-
tivamente vai caindo em desuso, mas como educadores, os quais fazem a media-
¢ao com o grande publico. Nesse nucleo, ha funcionarias e funcionarios vincula-
dos as areas de Artes Visuais, Historia, Antropologia, Sociologia, Filosofia, entre
outras. O Museu possui ainda um conselho curador constituido por servidoras
e servidores da casa e membros da sociedade civil de comprovada notoriedade
no que diz respeito aos estudos acerca das culturas negras e da museologia. Na
época em que essa pesquisa estava em curso havia uma revista chamada Afro B
que registrava as agoes da entidade junto a comunidade paulistana, e destacava
também as atividades internas como seminarios e oficinas.

Voltando ao nosso percurso pelas dependéncias do Museu é necessario
mencionar que no pavimento superior encontram-se nao apenas o auditorio,
a biblioteca e o setor administrativo da entidade. Além desses ambientes vale
destacar que todos os seis modulos da exposi¢ao de longa duragao, que trata-
remos de modo mais detalhado, situam-se nesse andar.

A loja do Museu, que encontra-se no térreo, possui artigos como trajes
africanos e afro-brasileiros, objetos artisticos e artesanais, além daqueles des-
tinados a fazer propaganda da instituicao. Sao souvenirs, periodicos, catalogos,
livros, CDs e, DVDs, a maioria editada pelo proprio Museu e cujos teores geral-
mente estao relacionados as personalidades negras ou a outras cujas produgoes



Nelson Fernando Inocencio da Silva

se debrugam sobre a presenca da cultura negra no pais. O Afrobrasil, diga-se de
passagem, possui uma produgao editorial robusta.

No térreo ha também espagos expositivos generosos em suas dimen-
soes; os ambientes sao amplos com o pé direito alto, o que possibilita a otimiza-
¢ao do trabalho de montagem de exposigoes. O acesso do publico entre os trés
patamares: subsolo, primeiro e segundo piso se da por meio de rampas, bem ao
gosto de Oscar Niemeyer, que assina o projeto do pavilhao. Os dois primeiros
pavimentos (subsolo e térreo) destinam-se as mostras de curta duragao que o
Museu realiza no intuito de estabelecer dialogos entre exposi¢oes individuais ou
coletivas e a colegao que compoe o acervo da instituicao.

No subsolo, além de mostras de curta duragao, ocorrem eventualmente
oficinas voltadas para grupos escolares e para a comunidade em geral, a depen-
der da proposta do programa educativo vinculada a cada exposi¢ao. Toda esta
articulagao ocorre com o anseio de proporcionar ao publico uma participagao
efetiva. A democratizagao da acesso esta intrinsecamente relacionada as ativi-
dades que permitem o comego de um letramento racial, o qual pode ser aden-
sado a partir do interesse demonstrado por visitantes.

Entre as varias exposi¢oes de curta duragao realizadas pelo Afrobrasil
algumas apresentam perspectivas de didlogos atlanticos e afrodiaspéricos signi-
ficativos, tais como Bijagds: arte dos povos da Guiné Bissau; Benin: estd vivo ainda
la; Haiti: esta vivo ainda la; Mostra internacional de quadrinhos africanos e afrodes-
cendentes. Todas ocorridas entre a primeira e a segunda décadas do presente
século.

O modulo inicial da primeira mostra de longa duragao do Museu Afro-
brasil, conforme os demais, tem como um dos principais interesses chamar a
atencio a respeito dessas Africas e de suas didsporas que nos formaram. E pre-
ciso que haja compreensao acerca de sociedades cujos valores vao muito além
dos grilhdes e da engenharia do trafico nefando. Portanto, elas transcendem
as praticas coercitivas da escravidao. Trata- se de uma abordagem que prima
pela reflexao e pelo interesse na desconstrucao das ideias que nos fazem crer
na hegemonia ocidental como algo perene, desconsiderando que a histéria da
humanidade é feita de fluxos e refluxos.

Africa: diversidades e permanéncias

Nesse médulo da exposicao é possivel constatar um pouco da diversi-
dade das culturas do continente, varias das quais contribuiram para a formagao
da cultura brasileira. Referenciado nas artes tradicionais, o moédulo alude as
civilizagoes milenares. Mascaras vinculadas a distintos rituais contribuem para
pensar sobre as cosmovisoes africanas que, de maneira geral, reiteram o carater
indissociavel entre seres humanos e natureza.

Sabemos das motivagoes que permitiram a formulagao de conceitos e
teses baseados na hierarquizagao racial e cultural, as conhecidas teses racialistas
que lograram tanto éxito no século XIX e além. Os problemas de interpretagao
dai advindos estao ligados aos discursos produzidos em um lugar de fala privi-
legiado. Aos povos colonizados restaram prejuizos que até hoje reverberam, de
alguma forma, no imaginario social. Um deles diz respeito a ideia de ‘primitivo’,
nao como primevo, mas como rude, em oposi¢ao ao que é civilizado. Em setem-
bro de 2001, a Tate Modern Gallery exibia uma colegao de arte africana tradicio-

nal que ocupava um dos pavimentos nas dependéncias do prédio. Na concepgao
ISSN 2238-5436

N

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



N
N

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

do espago expografico foram tomados os devidos cuidados com relagao aos
equivocos raciais, havia informagoes que buscavam orientar o publico acerca das
possibilidades de interpretagao daquela produgao artistica. Dentro do referido
ambiente havia um texto de autoria de Mattew Gale, plotado e que tomava o
pé direito de cima abaixo. O registro intitulava-se The mith of primitive, o qual
procurava fazer uma breve abordagem histérica sobre a conduta comum entre
os europeus do século XX, no que se refere ao modo de ver a arte negra.As
palavras de Gale na integra seguem abaixo:

Today the description of a culture as “primitive” has problema-
tic racist associations, but at the beginning of 20th century it was
accepted term reflecting the cultural and political thought of the
time. In the previous century, European powers had carved Africa,
in particular, into dependent colonies exploited for their vast natu-
ral resources.The Africa evoked by Joseph Conrad in his novel He-
arts of Darkness written in 1899, was portrayed as the threatening
observe of Europe, and irrational “other” to European order. Racial
stereotypes and Darwinian notions of evolution were used to sup-
port these ideas and reinforce the oppressive power of relationship
between white and black.Objects such as mask and woodcarvings
gathered for ethnographic study, provided the material evidence
through which museums bolstered the colonial status quo. They
measured unfavorably against European canon of beauty. Around
1905, however, avant-garde artists began to consider these objects
aesthetically, grouping them under the catch-term, Art negre. They
were perceived, in the words of the artist Marius de Zayas as “the
pure expression of the emotion of a savage race”. The avant-garde
saw this as a positive quality, appropriating the forms and motifs
of these objects and applying them to their own images of human
figure. However, such enthusiasm did not preclude stereotypical
notions about the childlike mysterious or exotic nature of the “pri-
mitive”. Although many artists amassed significant collections of
carvings, few looked beyond their formal inspiration to consider
the societies from which they came. Associated with this interest
in the ‘primitive” was a desire for communion with nature. Europe-
an artists also entertained bohemian ideas about ritual expression
through dance and unrestrained sexuality.In the 1920’s a popular
passion for all things négre grew to encompass black American cul-
ture, including jazz music and dance revues starring Josephine Baker.
Only later in the decade did a wider critique emerge of European
preconceptions of the “primitive” and of the corrupting and de-
grading aspects of colonialism.(GALE, 2001, text displayed at Tate
Gallery)?

3 Hoje, a descricdo de uma cultura como “primitiva’possui problematicas associagoes racistas, porém
no inicio do século XX este era um termo aceito e que refletia o pensamento cultural e politico de uma
época. No século anterior, os poderes europeus talharam a Africa, em particular, as colonias dependentes
que foram exploradas devido a seus vastos recursos naturais. A Africa evocada por Joseph Conrad na
sua novela Coragoes da escuridao, escrita em 1899, foi retratada, conforme o ameagador olhar da Europa,
como o “outro” irracional para a ordem europeia. Estereétipos raciais e nogoes darwinistas de evolugao
foram usadas para sustentar tais ideias e reforgar a relagdo de poder opressivo entre brancos e negros.
Objetos como mascaras e esculturas agregados para fins de estudo etnografico constituiram a evidéncia
material por meio da qual museus respaldaram o status quo colonial. Estes bens foram avaliados de ma-
neira desfavoravel em oposi¢cdo aos canones europeus de beleza. Por volta de 1905, contudo, vanguardas
artisticas comegaram a considerar os objetos africanos a partir de uma compreensao estética, agrupando-
-os sob o termo recorrente artnégre. Eles foram percebidos, nas palavras do artista Marius Zayas como “a
pura expressao da raga selvagem”. As vanguardas viram isto como uma qualidade positiva, apropriando-se
das formas e motivos desses objetos e aplicando-os nas suas proprias produgdes que elucidavam imagens
de figura humana. No entanto, tal entusiasmo nao evitou as nogoes estereotipadas sobre a ingenuidade,
mistério e natureza exotica do “primitivo”. Embora muitos artistas acumulassem significantes colegoes de
esculturas, poucos olhavam além de suas inspiragoes formais para considerar as sociedades de onde tais
objetos eram provenientes. Associado a este interesse pelo “primitivo” estava o desejo de comunhao com
a natureza. Artistas europeus também ficaram entretidos com as ideias boémias sobre expressao ritual
por meio da danga e sexualidade incontrolavel. Na década de 20, uma paixao popular por tudo que fosse
négre cresceu e incorporou a cultura negra estadunidense, incluindo o jazz e os musicais estrelando Jose-



Nelson Fernando Inocencio da Silva

No mesmo periodo em que acontecia a referida mostra tivemos a opor-
tunidade de visitar também o Museu Britanico, onde foi possivel constatar nao
apenas a beleza colossal do grandioso acervo, mas igualmente levantar questoes
acerca dos processos de aquisicao de muitos objetos trazidos de fora. Afinal, a
discussao acerca da chamada ‘pilhagem colonial’ nunca se esgotou e as feridas
originadas por tal fendmeno continuam abertas. Ao adquirimos algumas publi-
cagoes na loja daquele museu, nos demos conta do curioso slogan impresso na
sacola que recebemos: The British Museum: illuminating world cultures. E no mini-
mo estarrecedor depararmo-nos com uma afirmagao deste teor no limiar do
século XXI, em contraponto com o texto apresentado pela Tate Gallery.

Muitos de nos ao buscarmos na memoria o que ficou registrado como
alusao ao mundo africano nao conseguimos esconder as imagens risiveis e, ine-
vitavelmente, figuras grotescas voltam a povoar o imaginario. Basta um comen-
tario sobre as produgoes artisticas africanas para que seja acionado, aqui e ali,
o dispositivo que imprime em tais produgoes o rétulo de “primitivo”. Nao obs-
tante, se nos recordarmos do continente com um pretenso altruismo as ima-
gens do martirio humano serao as primeiras se destacar. Entre o exotismo e a
vitimizagao nao sobra espago para o reconhecimento de experiéncias exitosas
que por ventura venham a existir naquele vasto territorio.

Para além de qualquer visio paradisiaca sobre Africa, vale dizer que, mui-
to provavelmente, ainda nao aprendemos que viver € um processo dialético. As
sociedades humanas experimentam isso, as vezes, da forma mais radical. Quem
ja teve oportunidade de entrar em contato com a realidade comum a varios
paises africanos, sabe que pobreza material e riqueza cultural coexistem da ma-
neira mais surpreendente possivel. Nao se deve celebrar as condigoes adversas
resultantes das dificuldades financeiras e, tampouco, subestimar os saberes tra-
dicionais de quem nelas vive.

S3o questionamentos importantes para saber qual Africa buscamos: a
bizarra, a hilaria, a misteriosa, a fatidica, a onirica. Guardadas as devidas pro-
porgoes entre tais nogoes, vale dizer, que todas elas estao muito mais no plano
da fantasia e nao sao necessariamente frutos da experiéncia. Na contramao é
possivel identificar outras Africas mais concretas, menos ficticias, cujo acesso sé
podera se dar pela via da produgao do conhecimento. Processo que nos permi-
tira compreender também que a Africa é constituida por diferentes 4fricas, do
ponto de vista espacial, cultural e historico.

Portanto, o Afrobrasil formula um convite ao publico, de modo que este
se dé ao trabalho de fazer um exercicio de observagao e questionamentos sobre
tudo o que ja fora dito, escrito e mostrado acerca da artes e culturas produzidas
por povos africanos e afrodiasporicos. Na contemporaneidade, quando tanto se
fala, de modo euférico, em globalizagao, entender o sentido e a relevancia da
diversidade cultural representa mais do que um simples ponto de vista. Significa
assumir uma postura ousada diante de um mundo ainda contaminado por ima-
gens que dao forma e conteudo a culturas visuais marcadas pela intolerancia e
pelo nao reconhecimento da alteridade. Como diria o antropélogo Julio Braga
no filme Atldntico negro: na rota dos orixds, dirigido por Renato Barbiéri (1997):
“So se salvara na globalizagao quem tiver sua identidade preservada”. Esta no-
¢ao parece ter sido compartilhada por outros intelectuais ao redor do mun-

phine Baker. Somente no fim da década emergiu uma critica profunda acerca das preconcepgoes europeias
em torno do “primitivo” e dos aspectos corrosivos e degradantes do colonialismo.” (Matthew Gale/ Tate

Gallery, Londres, setembro de 2001) [tradugao nossa].
ISSN 2238-5436

N

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



N
N

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

do, dando evidéncias de que existem preocupagoes plausiveis em relagao aos
projetos que aparentemente buscam uma homogeneidade entre os diferentes.
Embora queiramos dialogar com o mundo, faz-se necessario compreender que
pessoas falam a partir de diferentes lugares, fator que nao deve ser subestimado,
tampouco diluido no cenario global.

Este modulo da exposigao de longa duragao propoe uma agao necessa-
ria em termos de superagao de limites. Ele nos leva a perceber que a presenga
negra por outro viés pressupoe o reconhecimento da sua pluralidade. Certa-
mente as varias culturas africanas que fizeram o Brasil afro-brasileiro ha muito
tempo ja se tornaram hibridas neste contexto e nem poderia ser diferente,
dadas as circunstancias historicas.

Trabalho e Escravidao

Nesta se¢ao nota-se que os periodos da Colbnia, do Reino Unido e do
Império, apesar de assentados no trabalho servil, também foram marcados por
movimentos de resisténcia com diversas nuancas. Eles vao desde as limitadas
negociagoes entre senhores de engenhos e as populagoes escravizadas até o
enfrentamento direto, como as lutas quilombolas que se espraiaram por este
pais a partir do século XVI|,além das rebelices de senzalas e revoltas urbanas. A
titulo de registro, este ambiente do museu propoe uma leitura sobre as mazelas
daquele momento historico sem anular as estratégias de sobrevivéncia de es-
cravizados que protagonizaram significativos episodios desde entao. Talvez, aqui
seja possivel transcender o limite estabelecido as iconografias sobre o Brasil
escravocrata em razao do tratamento dispensado a populagao cativa pelas elites
nacionais.

O espago ora ressaltado também propoe reflexdes sobre o trabalho,
evidenciado, por meio de determinados equipamentos de época, um conjunto
de oficios realizados por individuos que dominavam técnicas tais como os ser-
vigos graficos, marcenaria, barbearia, fabricagao de sapatos, fundicao de metais,
entre outras. As vezes, as técnicas precisavam ser mais apuradas, a exemplo da-
queles que trabalhavam com a ourivesaria. Olhar aquele ambiente com a devida
atengao pode provocar questionamentos acerca do argumento falacioso pro-
duzido pelas mesmas elites supramencionadas que justificavam a imigragao eu-
ropeia no século XIX alegando, entre outros motivos, uma suposta inadequagao
dos negros ao trabalho industrializado, que curiosamente era livre e assalariado.
Sao conhecidas determinadas nocoes estabelecidas na cultura brasileira em tor-
no do escravismo e do trabalho das populagoes escravizadas. Algumas delas
sao muito recorrentes, embora cada vez mais contestadas. No que concerne
ao senso comum mantem-se a ideia, por exemplo, de que durante mais de trés
séculos e meio, porquanto perdurou a escravidao, os africanos quase nao esbo-
caram reacao diante de tamanha violéncia. Mantiveram-se subservientes, ado-
tando uma obediéncia quase canina. Outra imagem muito corriqueira é aquela
que alude ao entendimento de que por se tratar de trabalhadores bracais as
pessoas que compunham os contingentes de africanos na didspora nao tiveram
muito a contribuir na formagao sociocultural do pais.

Os objetos de trabalho e de martirio expostos nessa sala la constam,
nao para reiterarem as velhas nogoes que atrelam identidade negra no Brasil ao
trabalho escravo e tao somente a ele. A intengao é mostrar que mesmo diante
das agruras as populagoes escravizadas nao foram absolutamente submissas ao
jugo colonial. E um médulo que fala de coercio e revolta, procurando evidenciar



Nelson Fernando Inocencio da Silva

que nao ha possibilidade de se aludir ao Brasil escravocrata sem nos remeter-
mos as rebelides de senzalas, as revoltas urbanas e obviamente a formagao de
quilombos, varios, muitos, em abundancia. Como afirmou Joel Rufino dos Santos,
a historia da escravidao é também a historia de luta contra a escravidao.

Emanoel Aradjo, idealizador do Afrobrasil, que desde a sua fundagao as-
sume o papel de Diretor/ Curador da instituicao, certamente nao reproduziria
um olhar conformista sobre este material, como quis persistentemente o Esta-
do Brasileiro, divulgando imagens que reafirmavam o discurso acerca do ‘bom
escravo’. Continua recorrente a superexposi¢ao de determinadas reprodugoes
de gravuras do século XIX, sobretudo, aquelas produzidas pela Missao Francesa
que dao forma e contelido a um discurso hegemonico que faz tudo parecer ‘sob
controle’. Nos livros didaticos fornecidos por muitos anos para a educagao ba-
sica brasileira algumas obras atribuidas a Jean-Baptiste Debret foram ‘figurinhas
carimbadas’, a exemplo daquelas que ilustram negros sendo agoitados em praga
publica ou submetidos a castigos corporais em fungao de suposta indisciplina.

Felizmente chegamos a um estagio em que a memodria da escravidao
pode ser contada a partir de pontos de vistas distintos das narrativas mes-
tras. Por certo, ainda perdura o fluxo de imagens que mais contribuem para
desqualificar africanos e afro- brasileiros do que para explicar a escravidao. A
diferenca basica é que o imaginario negro da didspora africana aqui existente
na contemporaneidade se encontra em uma condigao contra-hegemonica me-
nos desfavoravel em relagao ao passado. O que significa dizer que as disputas
no campo do imaginario nao garantem tao larga vantagem para o pensamento
conservador, como acontecia outrora. Enxergar o escravismo com as lentes das
elites nacionais € nao compreender as tensoes continuas que se processaram ao
longo de todo esse tempo. Se é verdade que nao existem mais senzalas, também
é fato que a casa-grande, por quase todo século XX, continuou a ser o coragao
e o cérebro deste pais, conforme texto apocrifo.

Uma literatura especifica providencial vem contribuindo para a formagao
de massa critica em torno do trafico atlantico e da escravidao, a exemplo dos
trabalhos realizados por Clovis Moura, Alberto da Costa e Silva, Décio Freitas,
Helena Theodoro, Joel Rufino dos Santos, entre outros. Concomitantemente ca-
bem aos museus, inclusive aqueles mais tradicionais, realizarem exposi¢coes que
permitam outros modos de ver o periodo colonial e imperial, porquanto durou
o regime escravocrata. Agregado ao modulo em analise consta uma instalagao,
produto de criagao coletiva, segundo Emanoel Aradjo. Nela, o publico se depara
com alusoes ao trafico negreiro, sugerido pela carcaga de um grande barco que
ocupa o centro do ambiente. A luminosidade é minima havendo alguns fachos
de luz que trazem dramaticidade a representagao do que restou de uma em-
barcagao. Essa representagao dialoga com imagens contemporaneas, a exemplo
da violéncia policial. Afinal:“Todo camburao tem um pouco de navio negreiro”,
conforme letra da musica homoénima de Marcelo Yuka (1994).

Para que nunca esquegamos a tragédia da escravidao na era moderna, a
Organizagao das Nagoes Unidas para a Educagao, Ciéncia e Cultura (Unesco)
assume responsabilidade por um projeto intitulado A Rota do escravo* com o

4 A Unesco realizou nos ultimos anos seminarios internacionais os quais foram denominados Rota do
escravo, com o intuito de identificar e tombar as areas relacionadas ao trafico negreiro. A estratégia é a
de manter viva a memoria alusiva aquela era de incomensuravel desumanidade. Uma das agdes prioirita-
rias, como mapeamento de sitios historicos a exemplo dos entrepostos da llha de Gorée no Senegal, da
cidade Cotonou no Benin ou do Cais do Valongo, na cidade do Rio de Janeiro, Brasil, tem colaborado para

a construgdo de narrativas que ajudem a ressignificar a travessia atlantica.
ISSN 2238-5436

N

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



N
o

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

intuito de identificar e tombar as areas relacionadas ao trafico atlantico. Essa
€ uma estratégia para manter viva a memoria daquele periodo infame. Nesses
foruns internacionais paises como Brasil, Colombia,Venezuela, Trinidad & Toba-
go, Suriname, Haiti entre os outros tiveram a oportunidade impar de trocarem
experiéncias acerca de suas culturas e do trauma nelas instalado por conta da
violéncia colonial.

Ao lidarmos com questoes identitarias das comunidades negras, como
a da travessia atlantica, percebemos que as relagdes entre espago, tempo e mo-
vimento sao intrinsecas. Uma viagem representa um movimento que pode ser
bidirecional, mas nao necessariamente neste episodio em que o percentual de
retornados € infinitamente menor em relagao aqueles que somente fizeram a
viagem de ida. Além do mais, o trafico negreiro pode ser pensado como um
todo constituido de muitas partes. As viagens realizadas duravam o tempo de
um percurso entre as duas margens do Atlantico naquela época, o que nao era
pouco para os que enfrentavam as agruras da passagem do meio. Este fendmeno
e seus eventos (captura, esquecimento, travessia, doenga, morte, sobrevivén-
Cia, terra estranha, cativeiro, resisténcia) possuem uma dimensao temporal que
abrange quase quatro séculos.

No final do século XIX, basicamente no periodo em torno da Aboli¢ao
da Escravatura no Brasil, aconteceu uma determinada movimentagao de re-
torno ao continente africano. Negros libertos partiam em navios fretados na
expectativa de uma vida melhor fazendo a viagem rumo as suas supostas terras
de origem. Dessa experiéncia surgiram os agudas no Benin, além de outras co-
munidades constituidas de alforriados na Nigéria e em Gana, pelo que se tem
noticia.

Ha outra questao, nao menos relevante. Se para as coletividades de ori-
gem africana no Brasil a memoria é cuidada de forma intensa na cultura popular,
isso ocorre para que as pessoas vinculadas a tais grupos nunca esquegam quem
sao. No entanto, na consciéncia de boa parte dos brasileiros, a Africa s6 existe
na condigao de uma referéncia genérica e imprecisa, como se, de fato, no pas-
sado africanos e africanas tivessem portado apenas seus corpos esvaziados de
historia, de cultura, de memoria. A esse respeito o etndlogo e fotografo Pierre
Verger que construiu uma vasta iconografia alusiva a presenca negra na Africa e
na diaspora africana argumenta:

Os navios negreiros transportaram através do Atlantico, durante
mais de trezentos e cinquenta anos, ndo apenas o contingente de
cativos destinados ao trabalho de mineracao, dos canaviais, das
plantagoes de fumo localizadas no Novo Mundo, como também a
sua personalidade a sua maneira de ser e de se comportar, as cren-
cas. (VERGER, 1983:23).

Os questionamentos possiveis a partir da instalagdo supracitada ante-
riormente dizem respeito, entre outros assuntos, aos lugares de memoria cole-
tiva que nao possuem referéncia fixa como uma cidade, um bairro, um estabele-
cimento, conforme as reflexdes de Maurice Halbwachs (2006). A particularidade
do lugar abordado, no caso os navios negreiros, nos chama a atengao nao apenas
como um lugar de sofrimento, mas também como um lugar de encontro entre
diferentes grupos étnicos africanos que naquele momento precisavam ir além
de suas identidades especificas para desenvolverem estratégias de sobrevivéncia
conjuntamente.

Cabe ainda uma observacao acerca da referida instalagao. Assim como
existem os chamados ‘vicios de linguagem’ diriamos seguramente que existem



Nelson Fernando Inocencio da Silva

os ‘vicios de imagem’. Eles sao mantenedores do que ha de mais retrogrado.
Foram tais vicios, por exemplo, que induziram muitos a erros de intepretagao
da historia e da cultura. Acerca do trabalho exercido durante o periodo do
escravismo colonial persistem as ideias concernentes as atuagoes coadjuvantes
da populagao negra, responsavel apenas pela execugao dos servicos, segundo
este olhar. Apagam-se facilmente as contribuicoes de negros nas corporagoes
de oficios, por exemplo. Presume-se que os africanos nao detivessem qualquer
conhecimento em relagao a determinadas tecnologias. A outra historia nos
mostra caminhos distintos, levando-nos a compreensao de que os conhecimen-
tos pregressos que muitos negros possuiam foram fundamentais no desenvol-
vimento de algumas atividades a exemplo da ourivesaria. Aquele denominado
‘bogal’ ignorava a lingua do colonizador, o que nao quer dizer que ignorasse de-
terminados saberes. Logo, este era mais um argumento que nao cumpria outra
fungao senao ideoldgica.

As Religioes Afro-Brasileiras

Aqui o ambiente € um convite para reflexoes necessarias em tempos
de intolerancia religiosa. O publico se depara com imagens necessarias para a
superagao de tantos equivocos concernentes as tradigoes religiosas de matrizes
africanas. Para além dos olhares eurocéntricos, essas imagens permitem pensar
acerca do senso comum em se tratando de religiao. Os universos miticos de
procedéncia africana sao aqui valorizados a fim de levar o publico a perceber
um pouco da complexidade que os envolve. A fim de mostrar particularidades
das religioes de matrizes africanas que sao inevitavelmente fruto da confluéncia
das varias culturas para ca transplantadas, o Museu fornece uma chave para
uma introdugao as africanidades aqui existentes. Na medida em que aborda
trés contextos distintos, os quais contemplam povos que se vinculam ao tronco
linguistico banto, responsaveis pelo culto aos inquices, e aos povos sudaneses
como os fons responsaveis pelo culto aos voduns e os iorubas responsaveis
pelo culto aos orixas, este moédulo tenciona provocar descentramentos. Além
disto, uma de suas qualidades esta em explicitar que, sob o epiteto de macumba,
o que se mantém, principalmente, é a longeva contaminag¢ao proporcionada por
estereotipos, frutos do legado judaico-cristao ocidental.

As perseguicoes de que foram alvo as religides de matrizes africanas
nao sao novidade,ao menos para aqueles que se interessam sinceramente pelas
trajetérias das culturas populares afro-brasileiras. Talvez os maiores exemplos
dessa tragédia anunciada estejam representados na Cole¢ao Museu da Magia
Negra (1910) e na Colegao Perseveranga (1912). A primeira, fruto da violéncia
policial no Rio de Janeiro. A segunda, resultado de agao protagonizada por gru-
po paramilitar autodenominado Liga dos Republicanos Combatentes. E sabido
que apenas nos anos de 1950 foi definitivamente abolida a obrigatoriedade do
registro das casas de culto afro religioso nas delegacias de policia do pais.

O Afrobrasil trata especificamente das religices que se constituiram em
espaco privilegiado de manutengao de valores relacionados a ancestralidade
Africana.Vale destacar as visualidades que identificam tal legado, considerando
o fato de que ainda nao superamos como sociedade as alusdes jocosas acerca
desse universo e que, justamente em fungao disso, a cultura visual hegeménica
se utiliza de seus artificios de modo a garantir o lugar de demérito atribuido as
religides com esse carater. Na contramao do referido processo destacamos os

referenciais imagéticos que dao forma e conteldo a arte sacra presente nos ter-
ISSN 2238-5436

N

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



N
0 0)

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

reiros de candomblé, xangd, tambor de mina, egungun, tereco, jurema, umbanda,
xamba, batuque, catimbo, entre outros, que formam este complexo universo de
tradigoes religiosas vinculadas a diferentes matrizes africanas, afro-brasileiras ou
afro-indigenas. Orixas, voduns, inkices, caboclos, encantados, bombogiras tam-
bém sao representados por imagens, simbolos magicos, indumentarias, assen-
tamentos, pontos riscados que revelam preocupagoes estéticas e identitarias.
Inegavelmente existe uma arte inspirada no sagrado que remete aos planos
espirituais aqui elencados.Tal argumentagao restringe-se obviamente ao contex-
to brasileiro, muito embora seja possivel ter uma compreensao mais ampla se
prestarmos a atengao nos arranjos e solugoes encontradas por outras culturas
afrodiaspéricas nas Américas, a exemplo da santeria em Cuba ou do vodu do
Haiti.

No espaco merecem destaques as indumentarias dos cultos de Baba
Egun, celebrando os ancestrais divinizados. Apesar da diversidade de povos
d’Africa trazidos para o Brasil na condicio escravizados, algo muito recorrente
entre as varias culturas daquele continente diz respeito ao reconhecimento
e valorizagao da ancestralidade. As matrizes religiosas nao deixam sombra de
duvida nesse aspecto. Ancestrais e ascendentes costumam gozar de uma de-
feréncia marcante que relaciona constantemente o fator tempo a sabedoria, a
aquisicao do conhecimento, condigao imprescindivel para galgar os degraus den-
tro das hierarquias especificas. Como dizem os mais velhos:“Tempo é posto”.

A abordagem museologica aqui esta em consonancia com o pensamento
de Mae Stela d’Oxossi, lyalorixa do llé Axé Opo Afonja e intelectual organica
que, em vida, defendeu a valorizagao da representagao visual dos orixas para
além das confusoes sincréticas. O discurso da sacerdotisa Mae Stela se justifica
ante a permanente sobreposicao de imagens de santos catolicos a de divindades
africanas, fato que inevitavelmente as embranquece, no tocante a representagao
visual. Ha fieis, por exemplo, que acreditam piamente na imagem, ja corriqueira
nos mercados religiosos, de uma mulher branca de cabelos longos portando
uma estrela do mar sobre a cabega como a mais verossimil em relagao a Yeman-
ja, divindade africana, o que parece problematico.

Embora o sincretismo seja compreensivel como estratégia de sobrevi-
véncia das religides de matrizes africanas durante o periodo escravista e mesmo
depois dele, o manifesto de Stela em prol de uma representagao visual dos ori-
xas sem maquilagens ou ‘suavizagdes’ é uma provocagao necessaria consideran-
do-se a satanizagao da qual tais deuses sao alvo. Questionar a chamada reafri-
canizagao sem levar em conta sua significancia em um contexto ainda marcado
pelo ideal de branqueamento é desconsiderar que o embate pela constituigao
de uma cultura verdadeiramente democratica também se da em nivel simbdlico.
Trata-se de mais uma disputa no plano do imaginario.

Sobre o sincretismo e a mesticagem muito se falou, inclusive na defesa
desses processos como solugoes para a acomodagao de nossas tensoes histori-
cas. Contudo, nao se pode ignorar que para ambos os fenébmenos existem me-
tas tragadas. Se para o primeiro observa-se uma expectativa de clareamento no
plano simbélico, para o segundo ha uma proje¢ao de branqueamento no plano
fisico. Ledo engano, acreditar que tais projetos revelem a generosidade do pais
para com os segmentos nao hegemonicos.

Importante notar também que, o assunto em discussao no contexto
dessas tensoes ¢é a possibilidade de difusao dos signos referentes aos deuses de
origem africana, nao da maneira folcldrica e carnavalizada como estamos habitu-
ados a ver, a exemplo das performances publicas custeadas pelas secretarias de



Nelson Fernando Inocencio da Silva

turismo, nas quais o que observamos sao representagoes alegoricas capazes de
convencer o expectador desinformado do carater estritamente ludico de tais
expressdes culturais. E fundamental que se construa algo muito mais substancial
e comprometido, no que concerne a identidade afro-religiosa, tanto quanto ao
reconhecimento verdadeiro da diversidade cultural aqui existente, para além do
discurso alienado, que permite acreditarmos em um pais que sé se realiza na
euforia da festa.

No que concerene a cultura material ha um elenco de objetos que dao
consisténcia ao conceito de arte sacra afro-brasileira. Deve-se considerar nesse
rol os trabalhos produzidos com fios de contas, as confecgoes de determinadas
indumentarias voltadas para os cultos, as oferendas como as ‘comidas arriadas
para orixas’, as pinturas ritualisticas a exemplo daquelas utilizadas nas ‘saidas de
yad’, as decoragoes dos ‘barracoes’. Tudo € parte constituinte desse universo
estético, conforme destaca Raul Lody em sua obra intitulada Dicionario de arte
sacra e técnicas afro-brasileiras (2003).

Outro aspecto que merece atengao diz respeito a condigao do objeto
exposto. Provavelmente a maior dificuldade ao se assumir a curadoria de ex-
posigoes de indumentarias e objetos ritualisticos, esteja no fato de que os seus
reais significados s6 podem ser observados quando inseritos nos contextos de
suas performances especificas. E o caso de muitas mascaras africanas e de ou-
tros objetos relacionados a tais praticas, cujos sentidos sao apenas parcialmente
compreendidos, uma vez que as condi¢oes estabelecidas para tais objetos no
ambiente dos museus por vezes acaba limitando as suas possibilidades. A esse
respeito algumas estratégias de curadoria ja foram adotadas como a projegao
de audiovisuais proxima aos objetos expostos para fornecer ao menos uma
ideia dos seus usos, mas esta ainda € uma questao aberta.

O modo de ser estd intrinsecamente vinculado aos modos de ver. As
formas como as coletividades se enxergam e representam visualmente a si mes-
mas, mais do que um auto-conceito traduz a propria identidade do grupo. As-
sim sendo, quando entramos em contato com os referenciais imagéticos do
universo afroreligioso encontramos pistas que nos permitem o acesso ao senso
estético e concomitantemente a um ethos especifico, aos valores apoiados em
condutas que orientam as maneiras de ser e estar no mundo. Talvez impelido
por esta compreensao o publico possa interagir com os objetos expostos no
modulo sobre religiosidade do Museu Afrobrasil, sem que para isso os estere-
otipos coloniais sirvam de mediadores entre os expectadores e o acervo da
instituicao

O sagrado e o profano

A sala que ora abordamos alude as influéncias reciprocas entre os uni-
versos europeus e africanos, dialeticamente proximos e distantes. A partir des-
ta mostra especifica é possivel se ter uma ideia de como catolicismo brasileiro
se africanizou, e de modo andlogo como as tradigoes de matrizes africanas,
ressignificadas desde a colonizagao, sofreram influéncias cristas, condigao sine
qua non para que se mantivessem vivas.

Quando se fala na emergéncia de um catolicismo popular no Brasil per-
cebe-se o quao significativa foi a contribuicao afrodescendente no processo de
formacao dessa religiosidade popular, que embora vinculada a fé catdlica, nao
obedece rigorosamente os padroes oficiais da liturgia crista estabelecida pela

Igreja. Referéncias da cultura imaterial como os festejos da Folia de Reis, que é
ISSN 2238-5436

N

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



W

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

uma das manifestacoes oriundas do calendario catdlico, evidenciam as marcas
deixadas por uma afrobrasilidade pulsante.

Por outro lado, nao é dificil constatar como as adaptagoes de determina-
dos elementos das culturas africanas transplantadas para a América portuguesa
receberam novos tratamentos, revelando as solu¢oes encontradas por popula-
¢oes escravizadas ante a determinada imposi¢ao que implicava na conversao ao
catolicismo. Assim se deu com o congado que rememora as festas das cortes
do Reino do Congo, a0 mesmo tempo estabelecendo proximidade com o uni-
verso catdlico; o culto iorubano aos ibejis adaptado para a celebragao de Sao
Cosme e Sao Damiao, entre outros exemplos

O ambiente que ora visitamos possui uma conexao fundamental com o
anterior, posto que este Ultimo permanece no campo do sagrado, abordando,
contudo, diferentes estratégias de sobrevivéncia dos afro-brasileiros, uma vez
que, nem sempre foi possivel desenvolver mecanismos para garantir a perma-
néncia dos cultos afros em conformidade com suas obrigagdes ritualisticas. Se
de alguma forma tais tradigoes religiosas sofreram influéncias do universo cris-
tao, a reciproca também é verdadeira, diga-se de passagem. A tradicao crista
brasileira apresenta nuangas que nao deixam duvidas sobre a contribuigao negra
nesta seara, a0 menos no que diz respeito ao catolicismo popular, o qual inevi-
tavelmente foge ao controle da inspegao severa do alto clero.

Possivelmente os exemplos mais significativos dessa presenca possam
ser constatados pela existéncia das irmandades negras, como a da Boa Morte
na Bahia, a de Sao Benedito dos Homens Pretos no Rio de Janeiro ou ainda
aquelas que se formaram, principalmente em Minas Gerais, durante o ciclo da
mineracao na colonia a exemplo da irmandade de Santa Efigénia em Vila Rica,
atual Ouro Preto.

Cabe ressaltar também que, se em relagao as autoridades catdlicas o
rigor litUrgico era algo inviolavel, para o povo, majoritariamente constituido pela
populacao negra, no contexto urbano da época, existia outro entendimento. A
dicotomia entre o religioso e o profano se agudiza ante a uma situagao em que a
instituicao religiosa oficial tolera, mas nao se apraz com as festas e os folguedos
populares vinculados a momentos especificos de louvagao aos santos. A festa
de Nossa Senhora do Rosario, divindade muito relacionada as irmandades de
pretos, € um dos exemplos marcantes que contribuem para corroborar este
argumento.

O catolicismo popular, alias, emerge de um olhar produzido pelas classes
subalternizadas em relagao ao credo oficial e, a despeito do ponto de vista das
autoridades eclesiais, tais segmentos formularam seus proprios olhares e mo-
dos de adesao a fé catdlica. Fato que certamente nao impediu o incobmodo dos
mais ortodoxos que procuravam desvincular as festividades populares religiosas
dos principios da liturgia catodlica tratando aquelas com desdém. O esforco no
intuito de manter a distingao hierarquica, preservando o catolicismo oficial em
um patamar elevado pode ser observado pela maneira hermética como a proé-
pria Igreja procurou se resguardar, celebrando, até os anos setenta do século
passado, missas em latim em uma sociedade que mal dominava o portugues,
conforme os indices de letramento da época.

Apesar de toda oposigao os festejos supramencionados imprimiram no
imaginario popular uma marca indelével e passaram a fazer parte da tradigao
dos excluidos. A formagao desta via de mao dupla mostra nao somente a exis-
téncia de dois catolicismos, mas formas distintas de conduta que evidenciam a
impossibilidade das populagoes escravizadas abandonarem por completo suas



Nelson Fernando Inocencio da Silva

herangas culturais e, de algum jeito, fundirem elementos de suas herangas cul-
turais com aqueles impostos pela cultura hegeménica. O que era mundano para
as autoridades eclesiais constava como profissao de fé mais autentica daqueles
sujeitos destituidos de suas religioes de origem.

E mera ilusio a crenca de que os sincretismos, por exemplo, represen-
tam uma zona de conforto. Muito pelo contrario, olhando de perto nao sera
dificil notar que os arranjos feitos no sentido de acomodar questoes alusivas a
diversidade cultural foram insuficientes para extinguir as zonas de conflito neste
embate entre culturas hegemonicas e contra-hegemonicas. Se houve uma eu-
ropeizagao dos cultos afros, a partir da qual algumas semelhangas identificaveis
entre os arquétipos de orixas e santos foram tratas como vinculos identitarios
que serviam para estabelecer equivaléncias entre os mesmos, isso nao se deu
de forma amena. Ao que parece, tal circunstancia caracterizou-se mais como
resultado de uma estratégia obstinada de sobrevivéncia adotada pelas liderangas
religiosas dos cultos de matrizes africanas do que uma convergéncia tranquila,
em conformidade com o discurso romantico acerca da formacao da nacao bra-
sileira.

Por outro lado, houve uma africanizagao do catolicismo no Brasil, uma
vez que forgados a conversao religiosa na promessa de adquirirem ‘alma’, a mui-
tos africanos escravizados nao restou alternativa a nao ser a de se adaptarem
aquele modelo imposto sem, contudo, abolirem por completo suas herancas
culturais. E igualmente valido dizer que tal processo nio ocorreu de maneira
ténue, até porque a conversao implicava em abandono absoluto da ‘cultura do
passado’.

Gostaria de tocar ainda em um ponto que nao pode ser olvidado. O fato
de aludirmos as culturas populares quando tratamos da religiosidade e reconhe-
cermos dentro delas a expressiva contribuicao das matrizes culturais africanas
nao significa concordar com o reducionismo que restringe todo saber negro ao
campo popular. Nao é uma questao de preconceito tampouco de supervalori-
zagao do erudito em relagao ao popular, mas uma questao de coeréncia. Refuta-
mos a nogao do erudito como uma prerrogativa das culturas europeias ou das
elites brancas. Portanto, ha a necessidade de entendimento de que as culturas
tradicionais, sobretudo, africanas e amerindias possuem tanto expressoes popu-
lares quanto eruditas no que concerne aos seus universos especificos.

Historia e memoria

Acerca do presente modulo pode-se dizer que ele é dedicado as perso-
nagens negras cujas trajetorias particulares contribuiram, entre outros aspectos,
para fomentar as reivindicagoes sociais em prol da humanizagao da populagao
afro-brasileira. O referido médulo problematiza também as supostas limitagoes
intelectuais atribuidas aos africanos e seus descendentes, conforme as ideias
produzidas pelo racismo cientifico do século XIX. No modulo sublinhado a
énfase é dada a linguagem fotografica cujas imagens valem tanto pelo aspecto
artistico quanto documental. Ha também alguns portraits que compoem o acer-
vo, distribuidos entre pinturas a oleo e litografias.

A preocupagao nesse ambiente também é a de registrar a existéncia de
movimentos politico-culturais no século XX, desde a Frente Negra Brasileira
até as organizagoes negras contemporaneas. O percurso nao passa ao largo de
propostas artisticas e estéticas na perspectiva de construgao de uma identidade

afro-brasileira, como o Teatro Experimental do Negro, além das trajetorias in-
ISSN 2238-5436

w

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



W

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

dividuais de varias personalidades. O médulo em destaque chama a atengao do
expectador para os efeitos perversos da ideologia do branqueamento.

“Historia e memoria” se ocupam, provavelmente com mais énfase do
que os demais mddulos da mostra de longa duragao, de uma reinterpretagao
do nosso processo histérico. Seria possivel dizer que ele esta em plena sintonia
com o significado de sankofa, um dos ideogramas adinkra. A esse respeito res-
salte-se que Gana, pais da costa ocidental africana de onde se originam tais ide-
ogramas, € também formador da civilizagao brasileira, haja vista a contribuigao
fanti-ashanti no que concerne a religiosidade afro-maranhense. Relembrando a
imagem, dizemos que ela é constituida por um passaro com a cabega arqueada
para retaguarda. O referido ideograma valoriza o resgate do passado a partir
de sua interpretagao por aqueles que foram subjugados no curso da historia.
Talvez esta imagem do passaro resgatando algo do passado seja um dos icones
africanos mais recorrentes na afrodidspora e que certamente se adequa a novas
perspectivas museologicas com foco nas culturas afrodiasporicas. (Ver a marca
alusiva ao Museu da Aboligao, Recife — PE).

Ressalta-se que, a postura do Diretor/ Curador da referida instituicao
museologica, no que tange a representagao de negras e negros com diferentes
tons de pele, vincula-se a discussao acerca do racial que transcende o bioldgico.
Tal debate nao ¢ inédito e necessita ser compreendido, sob pena de nao con-
seguirmos precisar o que venham a ser artes negras, culturas negras, imaginario
negro, pois tais nogoes nao escapam a essa contenda. Uma vez perguntado
sobre como definir negro no Brasil Aradjo respondeu: “Quem tratado como
negro foi, quem tratado como negro €”. (INOCENCIO, 2010)

Se atentarmos para as trajetorias de ativistas e intelectuais negros, posto
que assim tais individuos identificaram-se ao longo da Historia, veremos que
além de Luiz Gama, fruto de uma relagao interracial, pessoas como o militante
José Correia Leite (Frente Negra Brasileira), o socidlogo Clovis Moura, o escri-
tor/ compositor Nei Lopes e outras tantas, nao tiveram suas vidas modificadas
para melhor, ou passaram a assumir uma condigao intermedidria e vantajosa
pelo fato de possuirem um ancestral branco ou socialmente branco muito pré-
ximo.

Conforme Araujo (SILVA, 201 3), fazia-se necessaria a elaboracao daquele
trabalho de pesquisa para sobrecarregar de imagens provocadoras os visitantes
no sentido de lhes arguir sobre que pais de fato estavam habituados a olhar.
Visitar aquela sala tornou-se um exercicio necessario, capaz de afetar positiva-
mente o autoconceito e a autoestima dos afro-brasileiros, ou seja, a presenca do
grande publico, mas em especial de pessoas negras naquele espago expositivo
poderia estimular a reflexao e reavaliagao favoravel a esses ultimos individuos
em relagao ao segmento a que pertencem.Tal ato, por extensao, também pode
levar a uma reavaliacao de si mesmos.

Um dos principais componentes que colaboram para sustentar a invisi-
bilidade negra é o mito da democracia racial. Desde os anos 30 do século pas-
sado, apos o impacto causado pela obra Casa grande e Senzala (FREYRE, 2005),
o Estado e sociedade procuram se convencer de que o modelo brasileiro de
permitir uma suposta integragao social permeada pela mesticagem teria feito
desta nagao um lugar impar em termos de convivéncia ‘pacifica’ e ‘harmonica’
entre pessoas de diferentes origens. A construgao do mito da democracia racial
advém desse sentimento que contribui para uma visao cosmética da realidade
social no pais. Em um esforgo de situar os episddios que deram forma e conte-
Udo ao referido mito, Emilia Viotti da Costa discorre sobre determinados mo-



Nelson Fernando Inocencio da Silva

mentos protagonizados pela elite académica nacional, os quais merecem a devi-
da atengao. Aludindo a um percurso realizado pelo socidlogo Gilberto Freyre
no exterior em meados da década de 40 ela diz o seguinte:

Numa série de palestras proferidas ha mais de trinta anos nos Es-
tados Unidos e depois publicadas sob o titulo de “Interpretagao do
Brasil”, o socidlogo Gilberto Freyre descreveu o idilico cenario da
democracia racial brasileira. Embora reconhecesse que os brasilei-
ros nao foram inteiramente isentos de preconceito racial, Freyre
argumentava que a distancia social no Brasil, fora o resultado de
diferengas de classe, bem mais do que de preconceito de cor ou
raga. Como os negros brasileiros desfrutam da mobilidade social e
de oportunidades de expressao cultural, ndo desenvolveram uma
consciéncia de seres negros da mesma forma que seus congéneres
norte-americanos. (COSTA, 1979:227).

Freyre parecia ignorar a importancia da ideologia do embranquecimen-
to para o Estado e sua fungao no processo de alijamento e subalternizagao da
populacio negra brasileira. E sabida a relevincia de seus argumentos para uma
sociedade que se orgulhava de ter inventado uma cultura supostamente sem
tensoes. Além do mais, suas ideias serviram como um colirio nos olhos de uma
nagao que ainda nao havia superado o mal-estar produzido desde o século XIX
pelo discurso negativo acerca da mesticagem e de seu imaginado prejuizo para
o progresso de um pais que se espelhava na Europa.

Costa alega que os mitos sociais sao criados e destruidos com frequén-
cia e que seria ledo engano enxerga-los como um epifenébmeno, sem maiores
relevancias. No texto mencionado, ela traga uma comparagao entre dois mitos
sociais de diferentes origens, ressaltando as significancias e seus efeitos nos
contextos especificos:

O mito do self-made man, que foi tao importante na sociedade nor-
te- americana, nao teve a mesma atragao no Brasil. Teve significado
talvez para alguns grupos petit-bourgeois, principalmente imigran-

tes que estavam engajados numa febril luta pela ascensao social.

Mas permaneceu alheio a experiéncia da maioria dos brasileiros das
classes superior e inferior; que em lugar do mito do self-mademan
criaram o mito da democracia racial. Nos Estados Unidos, o mito
do self-made man ajudou a cegar os americanos para as diferencas
de classe. No Brasil, o mito da democracia racial obscureceu as
diferencas raciais. Em ambos os casos a ‘verdade’ das geragoes pas-
sadas tornou-se o mito da geragao atual. (VIOTTI, 1979:279)

A comparagao apresentada evidencia o efeito anestésico dos mitos so-
ciais que se destinam a encobrir as realidades em nome da ordem estabele-
cida. Desse modo, o mito da democracia racial se instaurou com tal eficacia
no imaginario social brasileiro que passou a servir como blindagem contra os
questionamentos acerca das iniquidades entre negros e brancos no pais. Os
posicionamentos criticos colocavam em cheque a ideia tao difundida, nacional e
internacionalmente, do Brasil como paraiso racial, cadinho das ‘ragas’.Tal condu-
ta foi fundamental como motivagao para que viéssemos a discutir a presenga da
cultura afro-brasileira em outro nivel, problematizando as tensoes e evidencian-
do questoes alusivas aos silenciamentos a respeito da mesma.

De acordo com o socidlogo Clovis Moura em Brasil: as raizes do protesto
negro (1983), a tese que articula mesticagem e democratizagao nada mais é do

que uma falacia, como se um processo inexoravelmente desaguasse em outro.

Moura, assim como Costa, se dedicou a abordar criticamente o mito da de-

mocracia racial, entendendo que os argumentos justificadores de uma suposta
ISSN 2238-5436

w

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



W

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

relagao apaziguada entre os diferentes segmentos que compoem a nagao bra-
sileira funcionam estrategicamente. Um mecanismo que garante a manutengao
do status quo, na medida em que nega as identidades étnicas e omite os pontos
nevralgicos nos quais situam-se as tensoes. Moura alega que:

A antropologia demonstra esse dinamismo miscigenatério milenar,
quer na Europa, quer na Africa, Asia ou América. Nada tem, pois,
de especial ou especifico o fato do portugués, em determinadas
situagoes especiais, estabelecer contato e intercambio sexual com
as ragas das suas coldnias, fato que em absoluto, significaria demo-
cratizagao social nesse contato e intercambios. (MOURA, 1988:61)

O socidlogo afirma que no curso da histéria do pais a existéncia de
uma estrutura escravista, seguida de um capitalismo dependente, necessitava de
sustentacgao ideologica. Desse modo, segundo ele, constitui-se uma espécie de
‘ideologia de barragem’ aos varios grupos socialmente segregados. Uma segre-
gacao que se naturalizava no plano do imaginario, embora nao fosse nitida como
instrumento oficial. Talvez por esta razao ainda perdure a crenga de que o Brasil
tenha se constituido em um modelo de sociedade harmonica.

Em sua analise, Moura relaciona o mito da democracia racial ao pro-
cesso de mesticagem e a ideologia do embranquecimento, que juntos formam
o tripé que serve como suporte ao modelo de racismo praticado no pais. E
necessario reforgar que toda esta engrenagem possui uma dimensao simbdlica
cujo aspecto visual nao pode ser subestimado, alids, a constituicao de imagens
¢, desde sempre, fundamental para subsidiar tal idedrio. Bastaria este argumento
para justificar a existéncia do modulo voltado para as personalidades negras, nas
dependéncias do Museu Afrobrasil.

Artes Plasticas: a mao afro-brasileira

Por fim o moédulo intitulado A Mao Afro Brasileira é dedicado as artes
plasticas produzidas por individuos negros, ou as produgoes visuais cujas inten-
¢oes revelam nitidas identificagbes com o universo das estéticas negras, falemos,
nesta perspectiva, de artistas negros ou nao. Trata-se de um projeto ambicioso
que procura englobar os séculos XVIII, XIX, XX e, obviamente, o limiar do
século XXI. O presente modulo almeja deslindar a dimensao deste legado, in-
formando sobre o alcance das contribuicoes artisticas e estéticas, historicas ou
recentes, de afrodescendentes negros ou contribui¢coes outras neles inspiradas
como referéncia para uma Historia da Arte no Brasil mais aberta a novas possi-
bilidades.

E do conhecimento publico o fato de que a especificidade do barroco
brasileiro, por exemplo, nao se explica sem a compreensao do que foi a par-
ticipacao efetiva dos entao denominados pretos e ‘mulatos’ naquele contexto.
Pessoas que interferiram, de algum modo, no comportamento pautado pela
obediéncia ao canone estabelecido para a producao da arte sacra crista ociden-
tal. Atentar para o papel desempenhado por determinadas Ordens Terceiras,
por certas Irmandades e pelo catolicismo devoto, é uma pratica que permite
olhar com maior acuidade os acontecimentos artisticos e culturais da época.

Do mesmo modo como faz-se necessaria uma revisao acerca do prota-
gonismo artistico no periodo alusivo ao barroco, urge enxergarmos com lentes
bem focadas o século XIX e, em particular, a Academia Imperial de Belas-Artes.
Exercicio que também pode contribuir para a fuga do que ha de mais conven-



Nelson Fernando Inocencio da Silva

cional em relagao ao academicismo na arte brasileira. Pensar a Academia, bem
como os liceus de artes e oficios coetaneos por diferentes prismas se constitui
em verdadeiro desafio.Tal empenho se da na busca pela elucidagao de questoes
pertinentes ao papel desempenhado por artistas afro-brasileiros que se notabi-
lizaram em um ambiente muitas das vezes hostil aqueles que nao fossem ‘bem
nascidos’. Afinal, nao se pode esquecer que a Academia foi inaugurada e mantida
sob os auspicios do Reino de Portugal para deleite da Corte e da elite europeia
e eurodescendente no Brasil.

Em relagao ao cenario artistico do século XIX, somos provocados com
mais um desafio na busca pela compreensao de outro paradoxo. Tendo sido a
Academia Imperial de Belas Artes um projeto voltado para os ideais aristocra-
tas, € necessario interpretar o percurso de alguns artistas que nao apenas fize-
ram parte do corpo discente da academia como também se tornaram referén-
cias na arte brasileira. Ademais, interessa-nos entender quais as influéncias mais
nitidas que esses artistas sofreram no que tange as ideias estéticas europeias.
Conforme Rodrigo Naves:

Jean Baptiste Debret foi o primeiro pintor estrangeiro (diga-se eu-
ropeu) a se dar conta do que havia de postico e enganoso em
simplesmente aplicar um sistema formal preestabelecido — o neo-
classico, por exemplo — a representagao da arte brasileira (NAVES,
1996: 44).

Aqui o intuito é o de tecer algumas consideragoes sobre o legado de ar-
tistas afro-brasileiros historicamente eclipsados pela cultura hegeménica. Neste
momento damos énfase a segunda metade do século XIX por ser notadamente
O momento em que a presenga negra se torna mais substantiva no ambiente
da Academia de Belas Artes. Trata-se de uma questao de referencial. Na obra
Pintores negros do Oitocentos, de autoria de José Roberto Teixeira Leite, cujo pre-
facio é assinado por Emanoel Araujo, consta a seguinte argumentagao, quanto as
decisoes do autor:

(...) ainda que se limitasse a pintura do Oitocentos, o autor teve de
reduzir seu estudo a uma ddzia de nomes apenas, optando no am-
plissimo espectro que tinha ante de si, por aqueles que sdo, em seu
entender, os mais caracteristicos. A atuagao desses pintores cobre
praticamente todo o séc.XIX e adentra o séc. XX, tendo seus li-
mites de um lado em Miguelzinho Dutra (...) e de outro em Artur
Timoteo da Costa, falecido em 1922, poucos meses, somente, apos
a realizagao em Sao Paulo da Semana de Arte Moderna. (ARAUJO,
1988: 13)

A escolha, portanto, se caracteriza como uma estratégia de abordagem,
buscando a partir de um determinado recorte adentrar ao maximo nas ques-
toes suscitadas. O trabalho de Teixeira Leite jamais poderia ser confundido com
as historicas omissoes fomentadas principalmente por razoes ideologicas, a des-
peito de todo legado estético existente, produto da mao afro-brasileira. No tex-
to ha também uma referéncia aos comentarios emitidos por viajantes no século
XIX, os quais aludiam aos artistas afro-brasileiros, considerados “obreiros de
todas as artes”.

Artistas herdeiros dos povos colonizados felizmente souberam olhar
para as contribui¢coes de seus ascendentes. Paulatinamente foram se adaptando
as linguagens estéticas hegemonicas sem abdicar do conhecimento legado pelos
antepassados, como as maneiras de lidar com determinados materiais expressi-

ISSN 2238-5436

w

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



W

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

vos. A produgao escultérica e a ourivesaria dos séculos XVIIl e XIX sao muito
provavelmente os exemplos mais emblematicos que corroboram tal afirmagao.
Roberto Conduru em seu livro intitulado Arte afro-brasileira tece alguns co-
mentarios sobre o século XIX e a arte nacional. Interessado na trajetéria do
conjunto de artistas negros o autor procura tocar em questoes nebulosas como,
por exemplo, a identidade negra dos artistas afro-brasileiros, uma vez que na
maioria das obras nao se detecta qualquer busca mais efetiva nesse sentido.
Sobre este aspecto Conduru argumenta:

(...) Embora haja muito ainda para saber do trabalho de artistas
negros que se formaram na Academia Imperial e depois na Escola
Nacional de Belas Artes, a autoimagem nao parece ser a questio
central nem, mesmo muito relevante em suas obras, que parecem
ocupadas em exibir o dominio das ditas belas-artes para atender os
anseios de uma clientela ocupada em mimetizar o gosto europeu.
(...) (CONDURU, 2007:50-51).

Esta observagao é importante, pois a0 mesmo tempo em que alega nao
haver uma procura nitida pela afirmagao da identidade explica as razoes que
inviabilizariam tal perspectiva naquele momento histérico. Estamos falando de
um Brasil escravocrata em que a identidade negra jamais poderia ser vista po-
sitivamente. Pelo contrario, no imaginario nacional a presenca negra era perce-
bida como macula. Alias, este era um grande paradoxo. Enquanto a Familia Real
investia no desenvolvimento tecnologico com melhorias urbanas, construgao de
ferrovias, o atraso social permanecia ante a manutengao do escravismo. O Rio
de Janeiro, capital do Império, eram o maior reflexo dessa discrepancia.

A persisténcia desse modelo moderno/colonial, por mais eficaz que fos-
se, nao conseguiu abortar todas as possibilidades de éxito de determinadas
personalidades negras. A esse respeito merece destaque a produgao de artistas
afro-brasileiros que se anteciparam ao modernismo na transi¢ao do século XIX
para o século XX, vide a produgao artistica dos irmaos Arthur Timoteo da Cos-
ta e Joao Timoteo da Costa.

O movimento que se inicia com a Semana de Arte Moderna em 1922,
de inspiragao nitidamente nacional-popular, investiu, entre outras abordagens,
na representagao da diversidade étnica brasileira, como forma de valorizagao
da mesticagem. Contudo, naquele contexto, o segmento negro nao dispunha de
artistas com inser¢ao no circuito das artes. Entrementes, o referido grupo seria
abordado, de modo constante, como objeto a ser representado pelos protago-
nistas do movimento modernista, em uma voracidade antropofagica, conforme
o famoso manifesto. Assim, poderiamos dizer que a populagao negra era tema,
sem fazer parte do sistema.

Concomitantemente a toda aquela efervescéncia cultural, protagonizada
pelo movimento inaugurado em 1922,a produgao de artistas afro-brasileiros se-
guiu ao largo da atmosfera euférica vivenciada naquela época. Impossivel deixar
de reconhecer a invisibilizacao de artistas afro-brasileiros face as circunstancias
que estavam evidéncia. A questao era perceptivel, mesmo em um contexto no
qual a figura negra, apesar de tratada pelo problematico epiteto de ‘mulata’, ao
lado do ‘indio’, eram algadas a condigao de simbolos nacionais, da perspectiva
estética em destaque.

Décadas depois a arte contemporanea emerge questionando limites,
estabelecendo rupturas. O debate instaurado a partir das provocagoes que o
referido contexto evoca serve, entre outras possibilidades, como estimulo a
alimentar as reflexoes acerca das relagoes entre cultura e sociedade.Todavia, no



Nelson Fernando Inocencio da Silva

rol dos assuntos alusivos a Teoria, Critica e Historia da Arte Contemporanea
no Brasil, pouca énfase é dada as questoes aqui mencionadas, embora seja caro
para a produgao artistica vinculada ao projeto contemporaneo as abordagens
motivadas pelas discussoes sobre alteridade, identidade, diferencga, diversidade.
A conduta mencionada, sintoma do desinteresse, também é um fator que con-
tribui para eclipsar a produgao de uma arte afro-brasileira atual, ainda que artis-
tas a ela vinculados se valham dos conceitos e das midias pertinentes a arte do
tempo presente.

A anidlise do referido nucleo resulta de um interesse alimentado tan-
to pela importancia quanto pela escassez de investigagoes acerca da presenga
negra na arte brasileira. As abordagens mostram que os esforgos para suprir
nossa caréncia nesse campo resultam de agoes prioritariamente individuais de
abnegados pesquisadores cujas motivagoes foram mais do que plausiveis. Tais
gestos nao sao consequéncia de uma mudanga ampliada de comportamento da
sociedade, infelizmente. Se assim ocorresse, ja teriamos ultrapassado as nogoes
que alimentam a permanéncia de uma historia da arte brasileira mainstream.

O intuito aqui foi o de explicitar certas abordagens positivas acerca das
imagens sobre pessoas negras produzidas por pessoas negras. Nao se trata de
uma construgao guetizada ou limitada em suas possibilidades, nem de acreditar
que toda artista negra ou negro esteja fadado a trilhar um caminho do artivismo,
mas de reafirmar que estudos sobre a presenca negra nas artes visuais exigem a
consideragao dessas contribuigoes. Certamente o posicionamento manifestado
pela curadoria do Museu Afrobrasil nao se presta e nao se pauta por qualquer
exclusivismo ou pela evidéncia de olhares essencialistas’.

Além disso, o fato de se constatar a existéncia de imagens negras no
conjunto de obras que dao forma e conteudo a arte brasileira nao responde
todas as questoes. A celebraciao de algumas excegdes no restrito circuito das
artes visuais sao significativas. Todavia, ha que se considerar o menosprezo cré-
nico de parcelas significativas de criticos, teoricos e historiadores da arte para
com geragoes de artistas afro-brasileiros cujas poéticas ainda nao mereceram
suas atencgoes.

Felizmente ha entendimentos contra-hegemonicos sobre o valor e o
poder transformador das estéticas negras. Em um movimento oposto a
visao paradisiaca de um pais pretensamente acostumado a lidar com sua
diversidade, assunto tratado frequentemente aqui, existe um engajamento
estético-politico que procura demonstrar a importancia de determinadas po-
éticas como modo de resisténcia e afirmagao da identidade negra nas artes
visuais. Sem querer reduzir o debate a polarizagoes, subestimando as questoes
dialéticas implicitas nesses processos, acreditamos que seja fundamental nos

5 Quanto ao acervo de artes visuais do Museu Afro Brasil é relevante destacar um rol que nao se res-
tringe a produgao artistica local, mas que se estende a determinadas produgoes globais, considerando uma
maioria de artistas negros e um percentual menor de artistas nao negros.Até 2009 constavam nessa lista
obras dos seguintes artistas: Adenor Godim, Adriana Medeiros, Agnaldo Manoel dos Santos,Aldemir Mar-
tins, Alphonse Yémadj¢, Anizio Carvalho, Aston, Bauer S3, Caetano Dias, Carla Osoério, Carybé, Charles
Placide, Colin Chase, Cristina Mendes, Cyprien Tokoudagba, Dias Parede, Edival Ramosa, Edwige Aplogan,
Emanoel Araujo, Euloge Glélé, Eustaquio Neves, Felix Labisse, Francisco da Silva, Genilson Soares, George
Preston, Heitor dos Prazeres, Hélio Oliveira, lolanda Huzak, Januario Garcia, Jonas Cunha, Jorge dos Anjos,
José Antonio da Silva, José de Dome, José Igino, Josemaria, José Paulo Lacerda, Juarez Paraiso, Jdlio Martins
da Silva, Kifouli Dossou, Ladis, Lita Cerqueira, Lizar, Luis Paulo Lima, Madalena Reinbolt, Madalena Sch-
wartz, Manoel Messias, Mario Cravo Neto, Maureen Bisilliat, Maurino Araujo, Melvin Edwards, Mestre Didi,
Octavio Araujo, Olumello, Paixao, Pierre Verger, Roberto Esteves, Ronaldo Rego, Rosana Paulino, Rubem
Valentim, Santa Rosa, Sidney Amaral, Tchif, Vania Toledo,Vantoen Pereira Junior, Wagner Celestino, Walter

Firmo,Washington Silveira,Yedamaria e Zinkpe.
ISSN 2238-5436

w

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



W

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. | 1,n°22, Jul./Dez. de 2022

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessario

questionarmos sobre os usos e abusos das imagens relacionadas a negras e
negros na cultura brasileira, para além do olhar ingénuo.

Encerrando o expediente: consideracdes finais

As perspectivas do Afrobrasil nao deixam de ser, em certo sentido, te-
rapéuticas também, ao proporem, a partir de exercicios visuais, a massagem
dos egos dessas pessoas das quais se espera invariavelmente comportamentos
domesticados. As exposicoes de longa duragao podem provocar varias reagoes,
mas o convite & para que o percurso seja inspirador, que possa contribuir para
revigorarmos as ideias e orientarmos a revolta, compreensivel diante das violén-
cias simbdlicas e fisicas enderegadas a populagao negra.

Provavelmente o aspecto mais significativo, da perspectiva cultural, nesta
longa trajetéria do segmento negro em prol do reconhecimento de sua pre-
senc¢a no pais, seja a defesa permanente da memoria coletiva. A este esforgo,
o Museu Afrobrasil vem se dedicando, fator que mostra ser esta instituigao um
componente importante no que se refere a elaboragao das politicas da memo-
ria afrodiasporica.

A contra-hegemonia vai ganhando densidade, penetrando pelas fissuras
e explicitando as contradigoes do modelo de sociedade baseado em padroes
eurocéntricos. Sao essas as circunstancias que dizem respeito ao Museu Afro-
brasil bem como ao movimento social negro e seus aliados. E é nesse contex-
to que os enfrentamentos em nome da memoria e do patrimonio artistico e
cultural da diaspora africana no pais tornam-se mais perceptiveis. A agao vem
acompanhada da convicgao dos sujeitos pertencentes ao segmento, a exemplo
do coredgrafo e bailarino Ismael Ivo, que nos deixou vitimado pela COVID-19,
ao afirmar em entrevista concedida ao jornal Folha de Sao Paulo em 2006:“Nao
somos nem queremos ser exoticos; somos pos- exoticos”.

Referéncias

ARAUJO, Emanoel et. al. Museu Afrobrasil: um conceito em perspectiva. Brasilia:
SEPPIR/ PR; Sao Paulo: Instituto Florestan Fernandes, Ipsis grafica e editora, 2006.

CAMERON, Duncan F.“The Museum, a temple or the forum” In: Curator, the
Museum Journal, vol. XIV, issue |.March, 971, p. | |-24.

CONDURU, Roberto. Arte dafro-brasileira. Belo Horizonte: C/ Arte, 2007.
CONDURU, Roberto. Com o bem de Exu. Religiao, colecionismo, patrimonio
cultural, afrobrasilidade. In: DUPRET, Leila (Org.) Transdisciplinaridadee afrobrasi-
lidades. . Rio de Janeiro: Outras Letras, 2012, p.15-26.

CONDURU, Roberto. Outro realce: novos (e antigos) sentidos da negritude em
museus no Brasil”. In: OLIVEIRA, Emerson Dionisio Gomes de; COUTO, Maria
de Fatima Morethy (Org.) Instituicoes de arte. Porto Alegre: Zouk, 2012, p. 87-99.

COSTA, Emilia Viotti da. Da Monarquia a Republica: momentos decisivos. Sao



Nelson Fernando Inocencio da Silva

Paulo: Ed. Brasiliense. 1987.

HALL, Stuart. Da didspora: identidades e mediagoes culturais. Belo Horizonte:
Editora UFMG; Brasilia: UNESCO, 2003.

LEITE, José Roberto Teixeira. Pintores negros do Oitocentos, Sao Paulo: Ed. MWM,
1988.

LODY, Raul. O negro no museu brasileiro: construindo identidades. Rio de Janeiro:
Bertrand Brasil, 2005.

MOURA, Clovis. Brasil: as raizes do protesto negro. Sao Paulo: Global Ed. 1983.

MUNANGA, Kabengele. “Arte afro-brasileira: o que &, afinal?”. In: AGUILAR,
Nelson (Org.) Mostra do redescobrimento: arte afro-brasileira. Sao Paulo: Fun-

dagao Bienal de Sao Paulo/Associagao Brasil 500 Anos Artes Visuais, 2000, p.
98-111.

NASCIMENTO, Abdias.“Cultura e Estética no Museu de Arte Negra”. In: Revista
Galeria de Arte Moderna. Rio de Janeiro, GAM, n. 14,1968, p.21-22. Disponivel em
sitio eletronico: www.Acesso em 6/ 04/ 2013.

NAVES, Rodrigo. A forma dificil: ensaios sobre arte brasileira. Sao Paulo: Editora
Atica, 1996.

SANTOS, Joel Rufino dos.“Memorial Zumbi: conquista do movimento negro” In:
NASCIMENTO, Elisa Larkin (Org.) Cultura em movimento: matrizes africanas do
ativismo negro no Brasil. Sao Paulo: Selo Negro, 2008, p. 189-199.

SODRE, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petrépolis:
Editora Vozes, 1986.

SILVA, Nelson Fernando Inocencio. Emanoel Araujo: mestre das obras Colegao
personalidades negras. Rio de Janeiro: Editora Garamond, 2010.

SILVA, Nelson Fernando Inocencio. Museu Afrobrasil no contexto da didspora: di-
mensoes contra-hegemonicas das artes e culturas negras. Tese de Doutorado,
Programa de Pés Graduagao em Artes Visuais da Universidade de Brasilia — PP-
GAV/ UnB, 2013.

VERGER, Pierre. Fluxo e refluxo: do trafico de escravos entre o Golfo do Benin
e a Bahia de Todos os Santos, do século XVIl ao XIX. Salvador: Ed. Corrupio,
1983.

Recebido em agosto de 2022.
Aprovado em novembro de 2022.

ISSN 2238-5436

w

VI1ISY¥d 3 3IAVAISYIAINN YA OYIVIWIOANI VA VIDONIID WI OYIVNAYYD -SOd 3d YWYYDOYd OA VISIATY



