
117

ISSN 2238-5436

DOSSIÊ

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário1

Visit to the Afrobrasil Museum: a necessary journey

Nelson Fernando Inocencio da Silva2

DOI  10.26512/museologia.v11i22.44698

1   Este artigo é dedicado à memória de Emanoel Araújo.

2   Professor Adjunto do Departamento de Artes Visuais, vinculado ao Instituto de Artes da Universidade 
de Brasília. Membro do Núcleo de Estudos Afro-Braseileiros, pertencente ao Centro de Estudos Avança-
dos Multidisciplinares, da mesma universidade.  Artista visual que assina a arte da capa desta edição.	

Resumo

Fundado em 2004, o Museu Afrobrasil tem 
se consolidado como um projeto museal que 
procura dar visibilidade às históricas deman-
das do ativismo negro, no que se refere às 
questões pertinentes à musealização e patri-
monialização das artes e culturas afrodiaspó-
ricas no país. O presente artigo propõe uma 
visita à primeira mostra de longa duração do 
acervo da instituição, realizando um percur-
so pelos 6 módulos constituintes. São eles 
África: diversidades e permanências; Trabalho 
e escravidão; As religiões afro-brasileiras; O 
sagrado e o profano; História e memória; Ar-
tes plásticas: a mão afro-brasileira.  Agrega-
dos eles resultam em um discurso curatorial 
que estabelece interfaces entre Arte, Etnolo-
gia e História. Dessa perspectiva é possível 
afirmar que o Afrobrasil apresenta uma con-
cepção museológica interdisciplinar. A partir 
dessa mediação reiteramos o significado das 
ações valorizativas, como a criação do Afro-
brasil, que vinculadas às ações afirmativas, a 
exemplo das políticas de acesso da popula-
ção negra às universidades, às ações coer-
citivas, representadas pelo conjunto de leis 
contra à discriminação racial, se constituem 
em ferramentas necessárias de enfrentamen-
to ao racismo. 

Palavras-chave 

afrodiáspora; arte;  contra-hegemonia;  cul-
tura;  museu.  

Abstract

Founded in 2004, the Afrobrasil Museum has 
been consolidated itself as a museum pro-
ject that seeks to give visibility to the histo-
rical demands of black activism, with regard 
to issues relevant to the musealization and 
patrimonialization of arts and cultures from 
african diaspora in the country. This article 
proposes a visit to the first long-term exhi-
bition of the institution’s collection, taking a 
tour through the 6 modules. They are Afri-
ca: diversities and permanences; Work and 
slavery; Afro-brazilian religions; The sacred 
and the profane; History and memory; Visual 
arts: the afro-brazilian hand. Together they 
result in a curatorial discourse that stabli-
shes interfaces among Art, Ethnology and 
History. From this perspective, it is possible 
to affirm that Afrobrasil presents an inter-
disciplinary museological conception. Based 
on this mediation, we reiterate the meaning 
of valuing actions, such as the creation of 
Afrobrasil, which, linked to affirmative ac-
tions, like the policies for accessing the black 
people to universities, to coercive actions, 
represented by the set of laws against racial 
discrimination, constitute necessary tools to 
face racism.

Keywords

african diaspora; art; counter-hegemony; cul-
ture; museum.



118

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

Résumé

Créé en 2004, le Musée Afrobrasil s’est con-
solidé comme un projet muséal qui cherche 
à donner de la visibilité aux revendications 
historiques de l’activisme noir, en ce qui con-
cerne les questions relatives à muséalization 
et à la patrimonialisation des arts et cultu-
res de la diaspora  africaine dans le pays. Cet 
article propose une visite a la première ex-
position de longue durée de la collection de 
l’institution, en parcourant les 6 modules qui 
la composent. Cet sont l’Afrique: diversités 
et permanences; Travail et esclavage; Les re-
ligions afro-brésiliennes; Le sacré et le profa-
ne, Histoire et mémoire;  Arts visuels: la main 
afro-brésilienne. Ensemble, ils aboutissent à 
un discours curatorial qui établit des interfa-
ces entre l’Art, l’Ethonogie et l’Histoire. Dans 
cette perspective, il est possible d’affirme 
qu’Afrobrasil présent une conception muséo-
logique interdisciplinaire. Sur la base de cette 
mediation nous réiteróns les sens d’actions 
valorisantes,  comme la création d’Afrobrasil, 
qui, liés aux actions affirmatives, telles que les 
politiques d'accès de la population noire aux 
universités, aux actions coercitives, représen-
tées par l'ensemble des lois contre la discri-
mination raciale, constituent des outils néces-
saires pour affronter le racisme.
 
Mots clès  

art; contre-hégémonie; culture; diaspora afri-
caine; musée.

Resumen

Creado en 2004, el Museo Afrobrasil se ha 
consolidado como um proyecto museísti-
co que busca dar visibilidad a las demandas 
históricas del activismo negro, en lo que se 
refiere a cuestiones relevantes para la mu-
sealización y patrimonialización de las artes 
y culturas de la diaspora africana en el país. 
Ese articulo propone una visita a la primera 
exposición de larga duración de la colección 
de la institución, haciendo un recorrido por 
los 6 módulos que la componen. Son ellos 
África: diversidade y permanências; Trabajo 
y esclavitud; Religiones afrobrasileñas; Lo sa-
grado y lo profano; História y memoria; Ar-
tes visuales: la mano afrobrasileña. Juntos dan 
como resultado un discurso curatorial que 
establece interfaces entre Arte, Etnologia y 
Historia. Desde esa perspectiva, es posible 
afirmar que Afrobrasil presenta una concep-
ción museológica interdiscipinaria. Con base 
en esa mediación, reiteramos el significado 
de acciones de valoración, como la creación 
de Afrobrasil, las cuales, ligadas a acciones 
afirmativas, como las políticas de acceso de 
la población negra a las universidades, a ac-
ciones coercitivas, representadas por el con-
junto de leyes contra la discriminación racial, 
constituyen herramientas necesarias para el 
enfrentamiento al racismo.
 
Palavras clave

arte; contra-hegmonía; cultura; diaspora afri-
cana; museo.     

Introdução

	 A apropriação dos museus por parte dos segmentos historicamente 
preteridos pela cultura hegemônica ocidental tem produzido algo jamais visto 
anteriormente. Primeiro, porque tal gesto inaugura novas possibilidades para a 
museologia, abrindo o leque e permitindo diálogos mais complexos pautados na 
diferença, na diversidade, na alteridade, na pluralidade. Segundo, pelo fato de que 
o referido ato evidencia o vigor e a continuidade das perspectivas contra-hege-
mônicas.  A respeito dos processos de apropriação de conceitos revertidos a 
favor de segmentos excluídos, Stuart Hall discorre acerca do ‘negro’ enquanto 
uma concepção do branco:

Em suma, o significado do conceito mudou como resultado da luta 
em torno das cadeias de conotação e práticas sociais que possibi-
litaram o racismo através da construção negativa dos ‘negros’. Ao 
invadir o âmago da definição negativa o movimento negro tentou 
‘roubar o fogo’ do próprio termo. Porque negro antes significa-
va tudo que devia ser menos respeitado, agora pode ser afirmado 
como ‘lindo’, a base de nossa identidade social positiva, que requer 
e engendra respeito entre nós (HALL, 2003: 195)



119

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

 	 São essas lutas que resultaram no ‘roubo do fogo’ adversário, que pre-
cisam ser compreendidas, pois sem elas as expectativas são modestas. Faz-se 
necessário reconhecer a importância dos movimentos sociais como propul-
sores de determinadas mudanças, atentando para o fato de que não é dádiva. 
Mesmo quando as elites intelectuais se articulam pensando a superação das 
iniquidades, isso não ocorre de maneira gratuita ou por altruísmo. Tais ações 
são consequências de um longevo processo de lutas, levando-se em conside-
ração as tensões e os limites.   A ampliação das noções de patrimônio cultu-
ral, museologia e conceitos afins, cujas conotações, historicamente construídas, 
tiveram, em um passado recente, pesos negativos para segmentos socialmente 
excluídos, é fruto das tensões e limites que nossa sociedade experimenta. Por 
essa razão parece oportuno compreender algumas ideias de Hall a fim de intro-
duzir a conversa em torno do Museu Afrobrasil, que em sua concepção agrega  
noções distintas daquelas que respaldam o pensamento eurocêntrico acerca das 
instituições museais.
	 É fato que a perspectiva de museu pautada na visão colonial chegou ao 
seu esgotamento, circunstância oportuna que permite elucidarmos suas con-
tradições. Esse é o momento propício para que nos valhamos das lacunas exis-
tentes no discurso hegemônico acerca das instituições culturais em tela, a fim 
de que delas nos apropriemos, fazendo com que o museu venha a ser museu, 
em uma perspectiva que contemple os vários  segmentos historicamente pre-
teridos e segregados dos grandes eventos museais.  A propósito, este debate 
ganhou novos contornos deste a publicação do memorável artigo de Ducan 
Cameron, em 1971, questionando o papel a ser desempenhado por museus no 
mundo contemporâneo. Deveriam eles permanecer na condição de templos, 
para a manutenção de uma espécie de sacralização do espaço, a partir do pensa-
mento dominante? Poderiam, por outro lado, contribuir socialmente, enquanto 
lugar que potencializasse as discussões acerca da cultura e sua diversidade? A 
obra nos convida a tais reflexões.    
	 Quando nos debruçamos sobre a concepção do Afrobrasil, nos depara-
mos com uma iniciativa que pretende suscitar, mais uma vez, o debate acerca 
do significado da presença negra na História da Arte e culturas nacionais. Para 
além da esclerose colonial mencionada por Muniz Sodré em O terreiro e a cida-
de (1983),  os artefatos e objetos artísticos que fazem parte do acervo dessa 
instituição colaboram no sentido de determinadas interpretações, as quais nos 
permitem ressignificar o passado.  Tal argumento se sustenta na medida em que 
os objetos mencionados, historicamente desvalorizados, passam a ser aborda-
dos a partir do um ponto de vista do segmento que os produziram. Isso faz toda 
diferença.
	 Da perspectiva eurocêntrica que, durante tanto tempo orientou as ex-
pografias em museus, os objetos não ocidentais, por estarem subordinados às 
interpretações do chamado mainstream, não receberiam tratamento adequado. 
Os papéis desempenhados pelos discursos museais conservadores, de uma ma-
neira geral, acabam por situar e confinar artefatos e objetos afro-brasileiros 
na posição de permanentes coadjuvantes, na periferia, conforme os padrões já 
esclerosados. 
	 Em contrapartida, ao transitar pelas dependências do Pavilhão Padre An-
tônio Nobrega, no Parque do Ibirapuera, onde se encontra o Museu Afrobrasil, 
nos deparamos com um conceito curatorial que difere bastante dos tratamen-
tos convencionais dispensados aos materiais mencionados. Em seus módulos 
que compõem a primeira mostra de longa duração é possível observar o modo 



120

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

diferenciado como se trata as produções materiais que vão do Brasil escravo-
crata ao Brasil contemporâneo, com o devido cuidado para não cair nas arma-
dilhas dos estereótipos. 
	 Quanto à organização do espaço interno do museu, dois ambientes no 
piso superior chamam a atenção de imediato, um é o auditório Ruth de Sousa, 
com uma estrutura que não fica a dever a outros equipamentos culturais. Lá 
ocorrem colóquios, seminários, palestras e projeções de filmes. O outro lugar é 
a biblioteca Carolina Maria de Jesus que abriga um acervo privilegiado em ter-
mos de títulos sobre as artes e culturas africanas e afrodiaspóricas.  A homena-
gem a essas duas mulheres que são referências entre as personalidades negras 
do país, não passa desapercebidamente, sobretudo, pela significância do legado 
de cada uma delas.
	 O percurso segue neste mesmo pavimento do prédio. No vão entre a 
biblioteca e o auditório fica exposto boa parte do acervo do Museu, do qual 
falaremos a seguir. Em uma das extremidades desse andar, próximo ao auditório, 
situa-se a administração do Afrobrasil onde se concentra o trabalho burocrá-
tico. Identificamos também neste espaço as atividades de museólogos, respon-
sáveis por dar orientações sobre questões técnicas, em termos do que é e do 
que não é viável para a referida instituição museal; o trabalho de bibliotecário 
nesse ambiente merece igual destaque, considerando que o acervo da biblioteca 
Carolina Maria de Jesus não é nada desprezível, quantitativamente e qualitativa-
mente falando; existe ainda a função de jornalista cuja incumbência é a de exer-
cer o trabalho de assessoria de imprensa, fazendo a divulgação das atividades 
do Museu e o relacionamento com o grande público; o assistente de curadoria 
acompanha as orientações do diretor no que concerne à concepção do espaço 
expográfico em relação a cada mostra que o Museu realiza, sem deixar de falar 
da equipe de montagem das exposições e pessoal de apoio. Também trabalham 
para o Afrobrasil indivíduos que são pesquisadores e consultores, visando am-
pliar cada vez mais o papel da instituição como produtora do conhecimento.
	 Outra referência importante para o estabelecimento do diálogo com a 
comunidade é o núcleo de educação, o qual conta com uma equipe compostas 
por sujeitos não mais identificados como guias de museus, conceito que grada-
tivamente vai caindo em desuso, mas como educadores, os quais fazem a media-
ção com o grande público. Nesse núcleo, há funcionárias e funcionários vincula-
dos às áreas de Artes Visuais, História, Antropologia, Sociologia, Filosofia, entre 
outras. O Museu possui ainda um conselho curador constituído por servidoras 
e servidores da casa e membros da sociedade civil de comprovada notoriedade 
no que diz respeito aos estudos acerca das culturas negras e da museologia. Na 
época em que essa pesquisa estava em curso havia uma revista chamada Afro B 
que registrava as ações da entidade junto à comunidade paulistana, e destacava 
também as atividades internas como seminários e oficinas. 
	 Voltando ao nosso percurso pelas dependências do Museu é necessário 
mencionar que no pavimento superior encontram-se não apenas o auditório, 
a biblioteca e o setor administrativo da entidade.  Além desses ambientes vale 
destacar que todos os seis módulos da exposição de longa duração, que trata-
remos de modo mais detalhado, situam-se nesse andar. 
	 A loja do Museu, que encontra-se no térreo, possui artigos como trajes 
africanos e afro-brasileiros, objetos artísticos e artesanais, além daqueles des-
tinados a fazer propaganda da instituição. São souvenirs, periódicos, catálogos, 
livros, CDs e, DVDs, a maioria editada pelo próprio Museu e cujos teores geral-
mente estão relacionados às personalidades negras ou a outras cujas produções 



121

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

se debruçam sobre a presença da cultura negra no país. O Afrobrasil, diga-se de 
passagem, possui uma produção editorial robusta.

	 No térreo há também espaços expositivos generosos em suas dimen-
sões; os ambientes são amplos com o pé direito alto, o que possibilita a otimiza-
ção do trabalho de montagem de exposições. O acesso do público entre os três 
patamares: subsolo, primeiro e segundo piso se dá por meio de rampas, bem ao 
gosto de Oscar Niemeyer, que assina o projeto do pavilhão. Os dois primeiros 
pavimentos (subsolo e térreo) destinam-se às mostras de curta duração que o 
Museu realiza no intuito de estabelecer diálogos entre exposições individuais ou 
coletivas e a coleção que compõe o acervo da instituição.
	 No subsolo, além de mostras de curta duração, ocorrem eventualmente 
oficinas voltadas para grupos escolares e para a comunidade em geral, a depen-
der da proposta do programa educativo vinculada a cada exposição. Toda esta 
articulação ocorre com o anseio de proporcionar ao público uma participação 
efetiva.  A democratização da acesso está intrinsecamente relacionada às ativi-
dades que permitem o começo de um letramento racial, o qual pode ser aden-
sado a partir do interesse demonstrado por visitantes.   
	 Entre as várias exposições de curta duração realizadas pelo Afrobrasil 
algumas apresentam perspectivas de diálogos atlânticos e afrodiaspóricos signi-
ficativos, tais como Bijagós: arte dos povos da Guiné Bissau; Benin: está vivo ainda 
lá; Haiti: está vivo ainda lá; Mostra internacional de quadrinhos africanos e afrodes-
cendentes. Todas ocorridas entre a primeira e a segunda décadas do presente 
século.
	 O módulo inicial da primeira mostra de longa duração do Museu Afro-
brasil, conforme os demais, tem como um dos principais interesses chamar a 
atenção a respeito dessas Áfricas e de suas diásporas que nos formaram. É pre-
ciso que haja compreensão acerca de sociedades cujos valores vão muito além 
dos grilhões e da engenharia do tráfico nefando. Portanto, elas transcendem 
às práticas coercitivas da escravidão. Trata- se de uma abordagem que prima 
pela reflexão e pelo interesse na desconstrução das ideias que nos fazem crer 
na hegemonia ocidental como algo perene, desconsiderando que a história da 
humanidade é feita de fluxos e refluxos.
 
África: diversidades e permanências

	 Nesse módulo da exposição é possível constatar um pouco da diversi-
dade das culturas do continente, várias das quais contribuíram para a formação 
da cultura brasileira. Referenciado nas artes tradicionais, o módulo alude às 
civilizações milenares. Máscaras vinculadas a distintos rituais contribuem para 
pensar sobre as cosmovisões africanas que, de maneira geral, reiteram o caráter 
indissociável entre seres humanos e natureza. 
	 Sabemos das motivações que permitiram a formulação de conceitos e 
teses baseados na hierarquização racial e cultural, as conhecidas teses racialistas 
que lograram tanto êxito no século XIX e além. Os problemas de interpretação 
daí advindos estão ligados aos discursos produzidos em um lugar de fala privi-
legiado.  Aos povos colonizados restaram prejuízos que até hoje reverberam, de 
alguma forma, no imaginário social. Um deles diz respeito à ideia de ‘primitivo’, 
não como primevo, mas como rude, em oposição ao que é civilizado. Em setem-
bro de 2001, a Tate Modern Gallery exibia uma coleção de arte africana tradicio-
nal que ocupava um dos pavimentos nas dependências do prédio. Na concepção 



122

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

do espaço expográfico foram tomados os devidos cuidados com relação aos 
equívocos raciais, havia informações que buscavam orientar o público acerca das 
possibilidades de interpretação daquela produção artística. Dentro do referido 
ambiente havia um texto de autoria de Mattew Gale, plotado e que tomava o 
pé direito de cima abaixo. O registro intitulava-se The mith of primitive, o qual 
procurava fazer uma breve abordagem histórica sobre a conduta comum entre 
os europeus do século XX, no que se refere ao modo de ver a arte negra. As 
palavras de Gale na íntegra seguem abaixo:

Today the description of a culture as “primitive” has problema-
tic racist associations, but at the beginning of 20th century it was 
accepted term reflecting the cultural and political thought of the 
time. In the previous century, European powers had carved Africa, 
in particular, into dependent colonies exploited for their vast natu-
ral resources. The Africa evoked by Joseph Conrad in his novel He-
arts of Darkness written in 1899, was portrayed as the threatening 
observe of Europe, and irrational “other” to European order. Racial 
stereotypes and Darwinian notions of evolution were used to sup-
port these ideas and reinforce the oppressive power of relationship 
between white and black.Objects such as mask and woodcarvings 
gathered for ethnographic study, provided the material evidence 
through which museums bolstered the colonial status quo. They 
measured unfavorably against European canon of beauty. Around 
1905, however, avant-garde artists began to consider these objects 
aesthetically, grouping them under the catch-term, Art nègre. They 
were perceived, in the words of the artist Marius de Zayas as “the 
pure expression of the emotion of a savage race”. The avant-garde 
saw this as a positive quality, appropriating the forms and motifs 
of these objects and applying them to their own images of human 
figure. However, such enthusiasm did not preclude stereotypical 
notions about the childlike mysterious or exotic nature of the “pri-
mitive”. Although many artists amassed significant collections of 
carvings, few looked beyond their formal inspiration to consider 
the societies from which they came.  Associated with this interest 
in the ‘primitive” was a desire for communion with nature. Europe-
an artists also entertained bohemian ideas about ritual expression 
through dance and unrestrained sexuality.In the 1920’s a popular 
passion for all things nègre grew to encompass black American cul-
ture, including jazz music and dance revues starring Josephine Baker. 
Only later in the decade did a wider critique emerge of European 
preconceptions of the “primitive” and of the corrupting and de-
grading aspects of colonialism.(GALE, 2001, text displayed at Tate 
Gallery)3

3   Hoje, a descrição de uma cultura como “primitiva”possui problemáticas associações racistas, porém 
no inicio do século XX este era um termo aceito e que refletia o pensamento cultural e político de uma 
época. No século anterior, os poderes europeus talharam a África, em particular, as colônias dependentes 
que foram exploradas devido a seus vastos recursos naturais.  A África evocada por Joseph Conrad na 
sua novela Corações da escuridão, escrita em 1899, foi retratada, conforme o ameaçador olhar da Europa, 
como o “outro” irracional para a ordem europeia. Estereótipos raciais e noções darwinistas de evolução 
foram usadas para sustentar tais ideias e reforçar a relação de poder opressivo entre brancos e negros. 
Objetos como máscaras e esculturas agregados para fins de estudo etnográfico constituíram a evidência 
material por meio da qual museus respaldaram o status quo colonial. Estes bens foram avaliados de ma-
neira desfavorável em oposição aos cânones europeus de beleza. Por volta de 1905, contudo, vanguardas 
artísticas começaram a considerar os objetos africanos a partir de uma compreensão estética, agrupando-
-os sob o termo recorrente artnègre. Eles foram percebidos, nas palavras do artista Marius Zayas como “a 
pura expressão da raça selvagem”.  As vanguardas viram isto como uma qualidade positiva, apropriando-se 
das formas e motivos desses objetos e aplicando-os nas suas próprias produções que elucidavam imagens 
de figura humana. No entanto, tal entusiasmo não evitou as noções estereotipadas sobre a ingenuidade, 
mistério e natureza exótica do “primitivo”. Embora muitos artistas acumulassem significantes coleções de 
esculturas, poucos olhavam além de suas inspirações formais para considerar as sociedades de onde tais 
objetos eram provenientes.  Associado a este interesse pelo “primitivo” estava o desejo de comunhão com 
a natureza.  Artistas europeus também ficaram entretidos com as ideias boêmias sobre expressão ritual 
por meio da dança e sexualidade incontrolável. Na década de 20, uma paixão popular por tudo que fosse 
nègre cresceu e incorporou a cultura negra estadunidense, incluindo o jazz e os musicais estrelando Jose-



123

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

  
	 No mesmo período em que acontecia a referida mostra tivemos a opor-
tunidade de visitar também o Museu Britânico, onde foi possível constatar não 
apenas a beleza colossal do grandioso acervo, mas igualmente levantar questões 
acerca dos processos de aquisição de muitos objetos trazidos de fora.  Afinal, a 
discussão acerca da chamada ‘pilhagem colonial’ nunca se esgotou e as feridas 
originadas por tal fenômeno continuam abertas.  Ao adquirimos algumas publi-
cações na loja daquele museu, nos demos conta do curioso slogan impresso na 
sacola que recebemos: The British Museum: illuminating world cultures. É no míni-
mo estarrecedor depararmo-nos com uma afirmação deste teor no limiar do 
século XXI, em contraponto com o texto apresentado pela Tate Gallery.
	 Muitos de nós ao buscarmos na memória o que ficou registrado como 
alusão ao mundo africano não conseguimos esconder as imagens risíveis e, ine-
vitavelmente, figuras grotescas voltam a povoar o imaginário. Basta um comen-
tário sobre as produções artísticas africanas para que seja acionado, aqui e ali, 
o dispositivo que imprime em tais produções o rótulo de “primitivo”. Não obs-
tante, se nos recordarmos do continente com um pretenso altruísmo as ima-
gens do martírio humano serão as primeiras se destacar. Entre o exotismo e a 
vitimização não sobra espaço para o reconhecimento de experiências exitosas 
que por ventura venham a existir naquele vasto território.
	 Para além de qualquer visão paradisíaca sobre África, vale dizer que, mui-
to provavelmente, ainda não aprendemos que viver é um processo dialético.  As 
sociedades humanas experimentam isso, às vezes, da forma mais radical. Quem 
já teve oportunidade de entrar em contato com a realidade comum à vários 
países africanos, sabe que pobreza material e riqueza cultural coexistem da ma-
neira mais surpreendente possível. Não se deve celebrar as condições adversas 
resultantes das dificuldades financeiras e, tampouco, subestimar os saberes tra-
dicionais de quem nelas vive. 
	 São questionamentos importantes para saber qual África buscamos: a 
bizarra, a hilária, a misteriosa, a fatídica, a onírica. Guardadas as devidas pro-
porções entre tais noções, vale dizer, que todas elas estão muito mais no plano 
da fantasia e não são necessariamente frutos da experiência. Na contramão é 
possível identificar outras Áfricas mais concretas, menos fictícias, cujo acesso só 
poderá se dar pela via da produção do conhecimento. Processo que nos permi-
tirá compreender também que a África é constituida por diferentes áfricas, do 
ponto de vista espacial, cultural e histórico. 
	 Portanto, o Afrobrasil formula um convite ao público, de modo que este 
se dê ao trabalho de fazer um exercício de observação e questionamentos sobre 
tudo o que já fora dito, escrito e mostrado acerca da artes e culturas produzidas 
por povos africanos e afrodiaspóricos. Na contemporaneidade, quando tanto se 
fala, de modo eufórico, em globalização, entender o sentido e a relevância da 
diversidade cultural representa mais do que um simples ponto de vista. Significa 
assumir uma postura ousada diante de um mundo ainda contaminado por ima-
gens que dão forma e conteúdo a culturas visuais marcadas pela intolerância e 
pelo não reconhecimento da alteridade. Como diria o antropólogo Júlio Braga 
no filme Atlântico negro: na rota dos orixás, dirigido por Renato Barbiéri (1997): 
“Só se salvará na globalização quem tiver sua identidade preservada”. Esta no-
ção parece ter sido compartilhada por outros intelectuais ao redor do mun-

phine Baker. Somente no fim da década emergiu uma crítica profunda acerca das preconcepções europeias 
em torno do “primitivo” e dos aspectos corrosivos e degradantes do colonialismo.” (Matthew Gale/ Tate 
Gallery, Londres, setembro de 2001) [tradução nossa].



124

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

do, dando evidências de que existem preocupações plausíveis em relação aos 
projetos que aparentemente buscam uma homogeneidade entre os diferentes. 
Embora queiramos dialogar com o mundo, faz-se necessário compreender que 
pessoas falam a partir de diferentes lugares, fator que não deve ser subestimado, 
tampouco diluído no cenário global.
	 Este módulo da exposição de longa duração propõe uma ação necessá-
ria em termos de superação de limites. Ele nos leva a perceber que a presença 
negra por outro viés pressupõe o reconhecimento da sua pluralidade. Certa-
mente as várias culturas africanas que fizeram o Brasil afro-brasileiro há muito 
tempo já se tornaram híbridas neste contexto e nem poderia ser diferente, 
dadas as circunstâncias históricas. 

Trabalho e Escravidão

	 Nesta seção nota-se que os períodos da Colônia, do Reino Unido e do 
Império, apesar de assentados no trabalho servil, também foram marcados por 
movimentos de resistência com diversas nuanças. Eles vão desde as limitadas 
negociações entre senhores de engenhos e as populações escravizadas até o 
enfrentamento direto, como as lutas quilombolas que se espraiaram por este 
país a partir do século XVI, além das rebeliões de senzalas e revoltas urbanas.  A 
título de registro, este ambiente do museu propõe uma leitura sobre as mazelas 
daquele momento histórico sem anular as estratégias de sobrevivência de es-
cravizados que protagonizaram significativos episódios desde então. Talvez, aqui 
seja possível transcender o limite estabelecido às iconografias sobre o Brasil 
escravocrata em razão do tratamento dispensado à população cativa pelas elites 
nacionais. 
	 O espaço ora ressaltado também propõe reflexões sobre o trabalho, 
evidenciado, por meio de determinados equipamentos de época, um conjunto 
de ofícios realizados por indivíduos que dominavam técnicas tais como os ser-
viços gráficos, marcenaria, barbearia, fabricação de sapatos, fundição de metais, 
entre outras. Às vezes, as técnicas precisavam ser mais apuradas, a exemplo da-
queles que trabalhavam com a ourivesaria. Olhar aquele ambiente com a devida 
atenção pode provocar questionamentos acerca do argumento falacioso pro-
duzido pelas mesmas elites supramencionadas que justificavam a imigração eu-
ropeia no século XIX alegando, entre outros motivos, uma suposta inadequação 
dos negros ao trabalho industrializado, que curiosamente era livre e assalariado.
São conhecidas determinadas noções estabelecidas na cultura brasileira em tor-
no do escravismo e do trabalho das populações escravizadas. Algumas delas 
são muito recorrentes, embora cada vez mais contestadas. No que concerne 
ao senso comum mantem-se a ideia, por exemplo, de que durante mais de três 
séculos e meio, porquanto perdurou a escravidão, os africanos quase não esbo-
çaram reação diante de tamanha violência. Mantiveram-se subservientes, ado-
tando uma obediência quase canina. Outra imagem muito corriqueira é aquela 
que alude ao entendimento de que por se tratar de trabalhadores braçais as 
pessoas que compunham os contingentes de africanos na diáspora não tiveram 
muito a contribuir na formação sociocultural do país.
	 Os objetos de trabalho e de martírio expostos nessa sala lá constam, 
não para reiterarem as velhas noções que atrelam identidade negra no Brasil ao 
trabalho escravo e tão somente a ele.  A intenção é mostrar que mesmo diante 
das agruras as populações escravizadas não foram absolutamente submissas ao 
jugo colonial. É um módulo que fala de coerção e revolta, procurando evidenciar 



125

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

que não há possibilidade de se aludir ao Brasil escravocrata sem nos remeter-
mos às rebeliões de senzalas, às revoltas urbanas e obviamente à formação de 
quilombos, vários, muitos, em abundância. Como afirmou Joel Rufino dos Santos, 
a história da escravidão é também a história de luta contra a escravidão.
	 Emanoel Araújo, idealizador do Afrobrasil, que desde a sua fundação as-
sume o papel de Diretor/ Curador da instituição, certamente não reproduziria 
um olhar conformista sobre este material, como quis persistentemente o Esta-
do Brasileiro, divulgando imagens que reafirmavam o discurso acerca do ‘bom 
escravo’. Continua recorrente a superexposição de determinadas reproduções 
de gravuras do século XIX, sobretudo, aquelas produzidas pela Missão Francesa 
que dão forma e conteúdo a um discurso hegemônico que faz tudo parecer ‘sob 
controle’. Nos livros didáticos fornecidos por muitos anos para a educação bá-
sica brasileira algumas obras atribuídas a Jean-Baptiste Debret foram ‘figurinhas 
carimbadas’, a exemplo daquelas que ilustram negros sendo açoitados em praça 
pública ou submetidos a castigos corporais em função de suposta indisciplina.
	 Felizmente chegamos a um estágio em que a memória da escravidão 
pode ser contada a partir de pontos de vistas distintos das narrativas mes-
tras. Por certo, ainda perdura o fluxo de imagens que mais contribuem para 
desqualificar africanos e afro- brasileiros do que para explicar a escravidão.  A 
diferença básica é que o imaginário negro da diáspora africana aqui existente 
na contemporaneidade se encontra em uma condição contra-hegemônica me-
nos desfavorável em relação ao passado. O que significa dizer que as disputas 
no campo do imaginário não garantem tão larga vantagem para o pensamento 
conservador, como acontecia outrora. Enxergar o escravismo com as lentes das 
elites nacionais é não compreender as tensões continuas que se processaram ao 
longo de todo esse tempo. Se é verdade que não existem mais senzalas, também 
é fato que a casa-grande, por quase todo século XX, continuou a ser o coração 
e o cérebro deste país, conforme texto apócrifo.
	 Uma literatura específica providencial vem contribuindo para a formação 
de massa crítica em torno do tráfico atlântico e da escravidão, a exemplo dos 
trabalhos realizados por Clóvis Moura, Alberto da Costa e Silva, Décio Freitas, 
Helena Theodoro, Joel Rufino dos Santos, entre outros. Concomitantemente ca-
bem aos museus, inclusive àqueles mais tradicionais, realizarem exposições que 
permitam outros modos de ver o período colonial e imperial, porquanto durou 
o regime escravocrata.  Agregado ao módulo em análise consta uma instalação, 
produto de criação coletiva, segundo Emanoel Araújo. Nela, o público se depara 
com alusões ao tráfico negreiro, sugerido pela carcaça de um grande barco que 
ocupa o centro do ambiente.  A luminosidade é mínima havendo alguns fachos 
de luz que trazem dramaticidade à representação do que restou de uma em-
barcação. Essa representação dialoga com imagens contemporâneas, a exemplo 
da violência policial.  Afinal: “Todo camburão tem um pouco de navio negreiro”, 
conforme letra da música homônima de Marcelo Yuka (1994).   
	 Para que nunca esqueçamos a tragédia da escravidão na era moderna, a 
Organização das Nações Unidas para a Educação, Ciência e Cultura (Unesco) 
assume responsabilidade por um projeto intitulado  A Rota do escravo4  com o 

4   A Unesco realizou nos últimos anos seminários internacionais os quais foram denominados Rota do 
escravo, com o intuito de identificar e tombar as áreas relacionadas ao tráfico negreiro.  A estratégia é a 
de manter viva a memória alusiva àquela era de incomensurável desumanidade. Uma das ações prioiritá-
rias, como mapeamento de sítios históricos a exemplo dos entrepostos da Ilha de Gorèe no Senegal, da 
cidade Cotonou no Benin ou do Cais do Valongo, na cidade do Rio de Janeiro, Brasil, tem colaborado para 
a construção de narrativas que ajudem a ressignificar a travessia atlântica.



126

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

intuito de identificar e tombar as áreas relacionadas ao tráfico atlântico. Essa 
é uma estratégia para manter viva a memória daquele período infame. Nesses 
fóruns internacionais países como Brasil, Colômbia, Venezuela, Trinidad & Toba-
go, Suriname, Haiti entre os outros tiveram a oportunidade ímpar de trocarem 
experiências acerca de suas culturas e do trauma nelas instalado por conta da 
violência colonial.
	 Ao lidarmos com questões identitárias das comunidades negras, como 
a da travessia atlântica, percebemos que as relações entre espaço, tempo e mo-
vimento são intrínsecas. Uma viagem representa um movimento que pode ser 
bidirecional, mas não necessariamente neste episódio em que o percentual de 
retornados é infinitamente menor em relação àqueles que somente fizeram a 
viagem de ida.  Além do mais, o tráfico negreiro pode ser pensado como um 
todo constituído de muitas partes.  As viagens realizadas duravam o tempo de 
um percurso entre as duas margens do Atlântico naquela época, o que não era 
pouco para os que enfrentavam as agruras da passagem do meio. Este fenômeno 
e seus eventos (captura, esquecimento, travessia, doença, morte, sobrevivên-
cia, terra estranha, cativeiro, resistência) possuem uma dimensão temporal que 
abrange quase quatro séculos.
	 No final do século XIX, basicamente no período em torno da Abolição 
da Escravatura no Brasil, aconteceu uma determinada movimentação de re-
torno ao continente africano. Negros libertos partiam em navios fretados na 
expectativa de uma vida melhor fazendo a viagem rumo as suas supostas terras 
de origem. Dessa experiência surgiram os agudás no Benin, além de outras co-
munidades constituídas de alforriados na Nigéria e em Gana, pelo que se tem 
notícia.
	 Há outra questão, não menos relevante. Se para as coletividades de ori-
gem africana no Brasil a memória é cuidada de forma intensa na cultura popular, 
isso ocorre para que as pessoas vinculadas a tais grupos nunca esqueçam quem 
são. No entanto, na consciência de boa parte dos brasileiros, a África só existe 
na condição de uma referência genérica e imprecisa, como se, de fato, no pas-
sado africanos e africanas tivessem portado apenas seus corpos esvaziados de 
história, de cultura, de memória.  A esse respeito o etnólogo e fotógrafo Pierre 
Verger que construiu uma vasta iconografia alusiva à presença negra na África e 
na diáspora africana argumenta:

Os navios negreiros transportaram através do Atlântico, durante 
mais de trezentos e cinquenta anos, não apenas o contingente de 
cativos destinados ao trabalho de mineração, dos canaviais, das 
plantações de fumo localizadas no Novo Mundo, como também a 
sua personalidade a sua maneira de ser e de se comportar, as cren-
ças. (VERGER, 1983: 23).

	 Os questionamentos possíveis a partir da instalação supracitada ante-
riormente dizem respeito, entre outros assuntos, aos lugares de memória cole-
tiva que não possuem referência fixa como uma cidade, um bairro, um estabele-
cimento, conforme as reflexões de Maurice Halbwachs (2006).  A particularidade 
do lugar abordado, no caso os navios negreiros, nos chama a atenção não apenas 
como um lugar de sofrimento, mas também como um lugar de encontro entre 
diferentes grupos étnicos africanos que naquele momento precisavam ir além 
de suas identidades específicas para desenvolverem estratégias de sobrevivência 
conjuntamente.  
	 Cabe ainda uma observação acerca da referida instalação.  Assim como 
existem os chamados ‘vícios de linguagem’ diríamos seguramente que existem 



127

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

os ‘vícios de imagem’. Eles são mantenedores do que há de mais retrógrado. 
Foram tais vícios, por exemplo, que induziram muitos a erros de intepretação 
da história e da cultura. Acerca do trabalho exercido durante o período do 
escravismo colonial persistem as ideias concernentes às atuações coadjuvantes 
da população negra, responsável apenas pela execução dos serviços, segundo 
este olhar.  Apagam-se facilmente as contribuições de negros nas corporações 
de ofícios, por exemplo. Presume-se que os africanos não detivessem qualquer 
conhecimento em relação a determinadas tecnologias.  A outra história nos 
mostra caminhos distintos, levando-nos a compreensão de que os conhecimen-
tos pregressos que muitos negros possuíam foram fundamentais no desenvol-
vimento de algumas atividades a exemplo da ourivesaria.  Aquele denominado 
‘boçal’ ignorava a língua do colonizador, o que não quer dizer que ignorasse de-
terminados saberes. Logo, este era mais um argumento que não cumpria outra 
função senão ideológica.

As Religiões Afro-Brasileiras

	 Aqui o ambiente é um convite para reflexões necessárias em tempos 
de intolerância religiosa. O público se depara com imagens necessárias para a 
superação de tantos equívocos concernentes às tradições religiosas de matrizes 
africanas. Para além dos olhares eurocêntricos, essas imagens permitem pensar 
acerca do senso comum em se tratando de religião. Os universos míticos de 
procedência africana são aqui valorizados a fim de levar o público a perceber 
um pouco da complexidade que os envolve.  A fim de mostrar particularidades 
das religiões de matrizes africanas que são inevitavelmente fruto da confluência 
das várias culturas para cá transplantadas, o Museu fornece uma chave para 
uma introdução às africanidades aqui existentes. Na medida em que aborda 
três contextos distintos, os quais contemplam povos que se vinculam ao tronco 
linguístico banto, responsáveis pelo culto aos inquices, e aos povos sudaneses 
como os fons responsáveis pelo culto aos voduns e os iorubás responsáveis 
pelo culto aos orixás, este módulo tenciona provocar descentramentos. Além 
disto, uma de suas qualidades está em explicitar que, sob o epíteto de macumba, 
o que se mantém, principalmente, é a longeva contaminação proporcionada por 
estereótipos, frutos do legado judaico-cristão ocidental.
	 As perseguições de que foram alvo as religiões de matrizes africanas 
não são novidade, ao menos para aqueles que se interessam sinceramente pelas 
trajetórias das culturas populares afro-brasileiras. Talvez os maiores exemplos 
dessa tragédia anunciada estejam representados na Coleção Museu da Magia 
Negra (1910) e na Coleção Perseverança (1912).  A primeira, fruto da violência 
policial no Rio de Janeiro.  A segunda, resultado de ação protagonizada por gru-
po paramilitar autodenominado Liga dos Republicanos Combatentes. É sabido 
que apenas nos anos de 1950 foi definitivamente abolida a obrigatoriedade do 
registro das casas de culto afro religioso nas delegacias de polícia do país.
	 O Afrobrasil trata especificamente das religiões que se constituíram em 
espaço privilegiado de manutenção de valores relacionados à ancestralidade 
Africana. Vale destacar as visualidades que identificam tal legado, considerando 
o fato de que ainda não superamos como sociedade as alusões jocosas acerca 
desse universo e que, justamente em função disso, a cultura visual hegemônica 
se utiliza de seus artifícios de modo a garantir o lugar de demérito atribuído às 
religiões com esse caráter. Na contramão do referido processo destacamos os 
referenciais imagéticos que dão forma e conteúdo a arte sacra presente nos ter-



128

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

reiros de candomblé, xangô, tambor de mina, egungun, terecô, jurema, umbanda, 
xambá, batuque, catimbó, entre outros, que formam este complexo universo de 
tradições religiosas vinculadas a diferentes matrizes africanas, afro-brasileiras ou 
afro-indígenas. Orixás, voduns, inkices, caboclos, encantados, bombogiras tam-
bém são representados por imagens, símbolos mágicos, indumentárias, assen-
tamentos, pontos riscados que revelam preocupações estéticas e identitárias. 
Inegavelmente existe uma arte inspirada no sagrado que remete aos planos 
espirituais aqui elencados. Tal argumentação restringe-se obviamente ao contex-
to brasileiro, muito embora seja possível ter uma compreensão mais ampla se 
prestarmos a atenção nos arranjos e soluções encontradas por outras culturas 
afrodiaspóricas nas Américas, a exemplo da santeria em Cuba ou do vodu do 
Haiti.
	 No espaço merecem destaques as indumentárias dos cultos de Babá 
Egun, celebrando os ancestrais divinizados. Apesar da diversidade de povos 
d’África trazidos para o Brasil na condição escravizados, algo muito recorrente 
entre as várias culturas daquele continente diz respeito ao reconhecimento 
e valorização da ancestralidade. As matrizes religiosas não deixam sombra de 
dúvida nesse aspecto. Ancestrais e ascendentes costumam gozar de uma de-
ferência marcante que relaciona constantemente o fator tempo à sabedoria, à 
aquisição do conhecimento, condição imprescindível para galgar os degraus den-
tro das hierarquias específicas. Como dizem os mais velhos: “Tempo é posto”.
	 A abordagem museológica aqui está em consonância com o pensamento 
de Mãe Stela d’Oxossi, Iyalorixá do Ilê Axé Opo Afonjá e intelectual orgânica 
que, em vida, defendeu a valorização da representação visual dos orixás para 
além das confusões sincréticas. O discurso da sacerdotisa Mãe Stela se justifica 
ante a permanente sobreposição de imagens de santos católicos a de divindades 
africanas, fato que inevitavelmente as embranquece, no tocante à representação 
visual. Há fieis, por exemplo, que acreditam piamente na imagem, já corriqueira 
nos mercados religiosos, de uma mulher branca de cabelos longos portando 
uma estrela do mar sobre a cabeça como a mais verossímil em relação à Yeman-
já, divindade africana, o que parece problemático.
	 Embora o sincretismo seja compreensível como estratégia de sobrevi-
vência das religiões de matrizes africanas durante o período escravista e mesmo 
depois dele, o manifesto de Stela em prol de uma representação visual dos ori-
xás sem maquilagens ou ‘suavizações’ é uma provocação necessária consideran-
do-se a satanização da qual tais deuses são alvo. Questionar a chamada reafri-
canização sem levar em conta sua significância em um contexto ainda marcado 
pelo ideal de branqueamento é desconsiderar que o embate pela constituição 
de uma cultura verdadeiramente democrática também se dá em nível simbólico. 
Trata-se de mais uma disputa no plano do imaginário.
	 Sobre o sincretismo e a mestiçagem muito se falou, inclusive na defesa 
desses processos como soluções para a acomodação de nossas tensões históri-
cas. Contudo, não se pode ignorar que para ambos os fenômenos existem me-
tas traçadas. Se para o primeiro observa-se uma expectativa de clareamento no 
plano simbólico, para o segundo há uma projeção de branqueamento no plano 
físico. Ledo engano, acreditar que tais projetos revelem a generosidade do país 
para com os segmentos não hegemônicos.
	 Importante notar também que, o assunto em discussão no contexto 
dessas tensões é a possibilidade de difusão dos signos referentes aos deuses de 
origem africana, não da maneira folclórica e carnavalizada como estamos habitu-
ados a ver, a exemplo das performances públicas custeadas pelas secretarias de 



129

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

turismo, nas quais o que observamos são representações alegóricas capazes de 
convencer o expectador desinformado do caráter estritamente lúdico de tais 
expressões culturais. É fundamental que se construa algo muito mais substancial 
e comprometido, no que concerne à identidade afro-religiosa, tanto quanto ao 
reconhecimento verdadeiro da diversidade cultural aqui existente, para além do 
discurso alienado, que permite acreditarmos em um país que só se realiza na 
euforia da festa.
	 No que concerene à cultura material há um elenco de objetos que dão 
consistência ao conceito de arte sacra afro-brasileira. Deve-se considerar nesse 
rol os trabalhos produzidos com fios de contas, as confecções de determinadas 
indumentárias voltadas para os cultos, as oferendas como as ‘comidas arriadas 
para orixás’, as pinturas ritualísticas a exemplo daquelas utilizadas nas ‘saídas de 
yaô’, as decorações dos ‘barracões’. Tudo é parte constituinte desse universo 
estético, conforme destaca Raul Lody em sua obra intitulada Dicionário de arte 
sacra e técnicas afro-brasileiras (2003).
	 Outro aspecto que merece atenção diz respeito à condição do objeto 
exposto. Provavelmente a maior dificuldade ao se assumir a curadoria de ex-
posições de indumentárias e objetos ritualísticos, esteja no fato de que os seus 
reais significados só podem ser observados quando inseritos nos contextos de 
suas performances específicas. É o caso de muitas máscaras africanas e de ou-
tros objetos relacionados a tais práticas, cujos sentidos são apenas parcialmente 
compreendidos, uma vez que as condições estabelecidas para tais objetos no 
ambiente dos museus por vezes acaba limitando as suas possibilidades.  A esse 
respeito algumas estratégias de curadoria já foram adotadas como a projeção 
de audiovisuais próxima aos objetos expostos para fornecer ao menos uma 
ideia dos seus usos, mas esta ainda é uma questão aberta.
	 O modo de ser está intrinsecamente vinculado aos modos de ver.  As 
formas como as coletividades se enxergam e representam visualmente a si mes-
mas, mais do que um auto-conceito traduz a própria identidade do grupo.  As-
sim sendo, quando entramos em contato com os referenciais imagéticos do 
universo afroreligioso encontramos pistas que nos permitem o acesso ao senso 
estético e concomitantemente a um ethos específico, aos valores apoiados em 
condutas que orientam as maneiras de ser e estar no mundo. Talvez impelido 
por esta compreensão o público possa interagir com os objetos expostos no 
módulo sobre religiosidade do Museu Afrobrasil, sem que para isso os estere-
ótipos coloniais sirvam de mediadores entre os expectadores e o acervo da 
instituição

O sagrado e o profano

	 A sala que ora abordamos alude às influências recíprocas entre os uni-
versos europeus e africanos, dialeticamente próximos e distantes.  A partir des-
ta mostra específica é possível se ter uma ideia de como catolicismo brasileiro 
se africanizou, e de modo análogo como as tradições de matrizes africanas, 
ressignificadas desde a colonização, sofreram influências cristãs, condição sine 
qua non para que se mantivessem vivas.
	 Quando se fala na emergência de um catolicismo popular no Brasil per-
cebe-se o quão significativa foi a contribuição afrodescendente no processo de 
formação dessa religiosidade popular, que embora vinculada à fé católica, não 
obedece rigorosamente os padrões oficiais da liturgia cristã estabelecida pela 
Igreja. Referências da cultura imaterial como os festejos da Folia de Reis, que é 



130

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

uma das manifestações oriundas do calendário católico, evidenciam as marcas 
deixadas por uma afrobrasilidade pulsante.
	 Por outro lado, não é difícil constatar como as adaptações de determina-
dos elementos das culturas africanas transplantadas para a América portuguesa 
receberam novos tratamentos, revelando as soluções encontradas por popula-
ções escravizadas ante a determinada imposição que implicava na conversão ao 
catolicismo.  Assim se deu com o congado que rememora as festas das cortes 
do Reino do Congo, ao mesmo tempo estabelecendo proximidade com o uni-
verso católico; o culto iorubano aos ibejis adaptado para a celebração de São 
Cosme e São Damião, entre outros exemplos
	 O ambiente que ora visitamos possui uma conexão fundamental com o 
anterior, posto que este último permanece no campo do sagrado, abordando, 
contudo, diferentes estratégias de sobrevivência dos afro-brasileiros, uma vez 
que, nem sempre foi possível desenvolver mecanismos para garantir a perma-
nência dos cultos afros em conformidade com suas obrigações ritualísticas. Se 
de alguma forma tais tradições religiosas sofreram influências do universo cris-
tão, a recíproca também é verdadeira, diga-se de passagem.  A tradição cristã 
brasileira apresenta nuanças que não deixam dúvidas sobre a contribuição negra 
nesta seara, ao menos no que diz respeito ao catolicismo popular, o qual inevi-
tavelmente foge ao controle da inspeção severa do alto clero.
	 Possivelmente os exemplos mais significativos dessa presença possam 
ser constatados pela existência das irmandades negras, como a da Boa Morte 
na Bahia, a de São Benedito dos Homens Pretos no Rio de Janeiro ou ainda 
aquelas que se formaram, principalmente em Minas Gerais, durante o ciclo da 
mineração na colônia a exemplo da irmandade de Santa Efigênia em Vila Rica, 
atual Ouro Preto. 
	 Cabe ressaltar também que, se em relação às autoridades católicas o 
rigor litúrgico era algo inviolável, para o povo, majoritariamente constituído pela 
população negra, no contexto urbano da época, existia outro entendimento.  A 
dicotomia entre o religioso e o profano se agudiza ante a uma situação em que a 
instituição religiosa oficial tolera, mas não se apraz com as festas e os folguedos 
populares vinculados a momentos específicos de louvação aos santos.  A festa 
de Nossa Senhora do Rosário, divindade muito relacionada às irmandades de 
pretos, é um dos exemplos marcantes que contribuem para corroborar este 
argumento.
	 O catolicismo popular, aliás, emerge de um olhar produzido pelas classes 
subalternizadas em relação ao credo oficial e, a despeito do ponto de vista das 
autoridades eclesiais, tais segmentos formularam seus próprios olhares e mo-
dos de adesão à fé católica. Fato que certamente não impediu o incômodo dos 
mais ortodoxos que procuravam desvincular as festividades populares religiosas 
dos princípios da liturgia católica tratando aquelas com desdém. O esforço no 
intuito de manter a distinção hierárquica, preservando o catolicismo oficial em 
um patamar elevado pode ser observado pela maneira hermética como a pró-
pria Igreja procurou se resguardar, celebrando, até os anos setenta do século 
passado, missas em latim em uma sociedade que mal dominava o portugues, 
conforme os índices de letramento da época.   
	 Apesar de toda oposição os festejos supramencionados imprimiram no 
imaginário popular uma marca indelével e passaram a fazer parte da tradição 
dos excluídos.  A formação desta via de mão dupla mostra não somente a exis-
tência de dois catolicismos, mas formas distintas de conduta que evidenciam a 
impossibilidade das populações escravizadas abandonarem por completo suas 



131

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

heranças culturais e, de algum jeito, fundirem elementos de suas heranças cul-
turais com aqueles impostos pela cultura hegemônica. O que era mundano para 
as autoridades eclesiais constava como profissão de fé mais autentica daqueles 
sujeitos destituídos de suas religiões de origem.
	 É mera ilusão a crença de que os sincretismos, por exemplo, represen-
tam uma zona de conforto. Muito pelo contrário, olhando de perto não será 
difícil notar que os arranjos feitos no sentido de acomodar questões alusivas à 
diversidade cultural foram insuficientes para extinguir as zonas de conflito neste 
embate entre culturas hegemônicas e contra-hegemônicas. Se houve uma eu-
ropeização dos cultos afros, a partir da qual algumas semelhanças identificáveis 
entre os arquétipos de orixás e santos foram tratas como vínculos identitários 
que serviam para estabelecer equivalências entre os mesmos, isso não se deu 
de forma amena.  Ao que parece, tal circunstância caracterizou-se mais como 
resultado de uma estratégia obstinada de sobrevivência adotada pelas lideranças 
religiosas dos cultos de matrizes africanas do que uma convergência tranquila, 
em conformidade com o discurso romântico acerca da formação da nação bra-
sileira.
	 Por outro lado,  houve uma africanização do catolicismo no Brasil, uma 
vez que forçados à conversão religiosa na promessa de adquirirem ‘alma’, a mui-
tos africanos escravizados não restou alternativa a não ser a de se adaptarem 
aquele modelo imposto sem, contudo, abolirem por completo suas heranças 
culturais. É igualmente válido dizer que tal processo não ocorreu de maneira 
tênue, até porque a conversão implicava em abandono absoluto da ‘cultura do 
passado’.
	 Gostaria de tocar ainda em um ponto que não pode ser olvidado. O fato 
de aludirmos às culturas populares quando tratamos da religiosidade e reconhe-
cermos dentro delas a expressiva contribuição das matrizes culturais africanas 
não significa concordar com o reducionismo que restringe todo saber negro ao 
campo popular. Não é uma questão de preconceito tampouco de supervalori-
zação do erudito em relação ao popular, mas uma questão de coerência. Refuta-
mos a noção do erudito como uma prerrogativa das culturas europeias ou das 
elites brancas. Portanto, há a necessidade de entendimento de que as culturas 
tradicionais, sobretudo, africanas e ameríndias possuem tanto expressões popu-
lares quanto eruditas no que concerne aos seus universos específicos. 

História e memória

	 Acerca do presente módulo pode-se dizer que ele é dedicado às perso-
nagens negras cujas trajetórias particulares contribuíram, entre outros aspectos, 
para fomentar as reivindicações sociais em prol da humanização da população 
afro-brasileira. O referido módulo problematiza também as supostas limitações 
intelectuais atribuídas aos africanos e seus descendentes, conforme as ideias 
produzidas pelo racismo científico do século XIX. No módulo sublinhado a 
ênfase é dada à linguagem fotográfica cujas imagens valem tanto pelo aspecto 
artístico quanto documental. Há também alguns portraits que compõem o acer-
vo, distribuídos entre pinturas a óleo e litografias.
	 A preocupação nesse ambiente também é a de registrar a existência de 
movimentos político-culturais no século XX, desde a Frente Negra Brasileira 
até as organizações negras contemporâneas. O percurso não passa ao largo de 
propostas artísticas e estéticas na perspectiva de construção de uma identidade 
afro-brasileira, como o Teatro Experimental do Negro, além das trajetórias in-



132

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

dividuais de várias personalidades. O módulo em destaque chama a atenção do 
expectador para os efeitos perversos da ideologia do branqueamento.
	 “História e memória” se ocupam, provavelmente com mais ênfase do 
que os demais módulos da mostra de longa duração, de uma reinterpretação 
do nosso processo histórico. Seria possível dizer que ele está em plena sintonia 
com o significado de sankofa, um dos ideogramas adinkra.  A esse respeito res-
salte-se que Gana, país da costa ocidental africana de onde se originam tais ide-
ogramas, é também formador da civilização brasileira, haja vista a contribuição 
fanti-ashanti no que concerne à religiosidade afro-maranhense. Relembrando a 
imagem, dizemos que ela é constituída por um pássaro com a cabeça arqueada 
para retaguarda.  O referido ideograma valoriza o resgate do passado a partir 
de sua interpretação por aqueles que foram subjugados no curso da história. 
Talvez esta imagem do pássaro resgatando algo do passado seja um dos ícones 
africanos mais recorrentes na afrodiáspora e que certamente se adequa a novas 
perspectivas museológicas com foco nas culturas afrodiaspóricas. (Ver a marca 
alusiva ao Museu da Abolição, Recife – PE).
	 Ressalta-se que, a postura do Diretor/ Curador da referida instituição 
museológica, no que tange à representação de negras e negros com diferentes 
tons de pele, vincula-se à discussão acerca do racial que transcende o biológico. 
Tal debate não é inédito e necessita ser compreendido, sob pena de não con-
seguirmos precisar o que venham a ser artes negras, culturas negras, imaginário 
negro, pois tais noções não escapam a essa contenda. Uma vez perguntado 
sobre como definir negro no Brasil Araújo respondeu: “Quem tratado como 
negro foi, quem tratado como negro é”. (INOCENCIO, 2010)
	 Se atentarmos para as trajetórias de ativistas e intelectuais negros, posto 
que assim tais indivíduos identificaram-se ao longo da História, veremos que 
além de Luiz Gama,  fruto de uma relação interracial, pessoas como o militante 
José Correia Leite (Frente Negra Brasileira), o sociólogo Clóvis Moura, o escri-
tor/ compositor Nei Lopes e outras tantas, não tiveram suas vidas modificadas 
para melhor, ou passaram a assumir uma condição intermediária e vantajosa 
pelo fato de possuírem um ancestral branco ou socialmente branco muito pró-
ximo. 
	 Conforme Araújo (SILVA, 2013), fazia-se necessária a elaboração daquele 
trabalho de pesquisa para sobrecarregar de imagens provocadoras os visitantes 
no sentido de lhes arguir sobre que país de fato estavam habituados a olhar. 
Visitar aquela sala tornou-se um exercício necessário, capaz de afetar positiva-
mente o autoconceito e a autoestima dos afro-brasileiros, ou seja, a presença do 
grande público, mas em especial de pessoas negras naquele espaço expositivo 
poderia estimular a reflexão e reavaliação favorável a esses últimos indivíduos 
em relação ao segmento a que pertencem. Tal ato, por extensão, também pode 
levar a uma reavaliação de si mesmos.
	 Um dos principais componentes que colaboram para sustentar a invisi-
bilidade negra é o mito da democracia racial. Desde os anos 30 do século pas-
sado, após o impacto causado pela obra Casa grande e Senzala (FREYRE, 2005), 
o Estado e sociedade procuram se convencer de que o modelo brasileiro de 
permitir uma suposta integração social permeada pela mestiçagem teria feito 
desta nação um lugar impar em termos de convivência ‘pacífica’ e ‘harmônica’ 
entre pessoas de diferentes origens.  A construção do mito da democracia racial 
advém desse sentimento que contribui para uma visão cosmética da realidade 
social no país. Em um esforço de situar os episódios que deram forma e conte-
údo ao referido mito, Emília Viotti da Costa discorre sobre determinados mo-



133

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

mentos protagonizados pela elite acadêmica nacional, os quais merecem a devi-
da atenção.  Aludindo a um percurso realizado pelo sociólogo Gilberto Freyre 
no exterior em meados da década de 40 ela diz o seguinte:

Numa série de palestras proferidas há mais de trinta anos nos Es-
tados Unidos e depois publicadas sob o título de “Interpretação do 
Brasil”, o sociólogo Gilberto Freyre descreveu o idílico cenário da 
democracia racial brasileira. Embora reconhecesse que os brasilei-
ros não foram inteiramente isentos de preconceito racial, Freyre 
argumentava que a distancia social no Brasil, fora o resultado de 
diferenças de classe, bem mais do que de preconceito de cor ou 
raça. Como os negros brasileiros desfrutam da mobilidade social e 
de oportunidades de expressão cultural, não desenvolveram uma 
consciência de seres negros da mesma forma que seus congêneres 
norte-americanos. (COSTA, 1979: 227). 

	 Freyre parecia ignorar a importância da ideologia do embranquecimen-
to para o Estado e sua função no processo de alijamento e subalternização da 
população negra brasileira. É sabida a relevância de seus argumentos para uma 
sociedade que se orgulhava de ter inventado uma cultura supostamente sem 
tensões.  Além do mais, suas ideias serviram como um colírio nos olhos de uma 
nação que ainda não havia superado o mal-estar produzido desde o século XIX 
pelo discurso negativo acerca da mestiçagem e de seu imaginado prejuízo para 
o progresso de um país que se espelhava na Europa.
	 Costa alega que os mitos sociais são criados e destruídos com frequên-
cia e que seria ledo engano enxerga-los como um epifenômeno, sem maiores 
relevâncias. No texto mencionado, ela traça uma comparação entre dois mitos 
sociais de diferentes origens, ressaltando as significâncias e seus efeitos nos 
contextos específicos:

O mito do self-made man, que foi tão importante na sociedade nor-
te- americana, não teve a mesma atração no Brasil. Teve significado 
talvez para alguns grupos petit-bourgeois, principalmente imigran-
tes que estavam engajados numa febril luta pela ascensão social. 
Mas permaneceu alheio à experiência da maioria dos brasileiros das 
classes superior e inferior, que em lugar do mito do self-mademan 
criaram o mito da democracia racial. Nos Estados Unidos, o mito 
do self-made man ajudou a cegar os americanos para as diferenças 
de classe. No Brasil, o mito da democracia racial obscureceu as 
diferenças raciais. Em ambos os casos a ‘verdade’ das gerações pas-
sadas tornou-se o mito da geração atual. (VIOTTI, 1979: 279)

	 A comparação apresentada evidencia o efeito anestésico dos mitos so-
ciais que se destinam a encobrir as realidades em nome da ordem estabele-
cida. Desse modo, o mito da democracia racial se instaurou com tal eficácia 
no imaginário social brasileiro que passou a servir como blindagem contra os 
questionamentos acerca das iniquidades entre negros e brancos no país. Os 
posicionamentos críticos colocavam em cheque a ideia tão difundida, nacional e 
internacionalmente, do Brasil como paraíso racial, cadinho das ‘raças’. Tal condu-
ta foi fundamental como motivação para que viéssemos a discutir a presença da 
cultura afro-brasileira em outro nível, problematizando as tensões e evidencian-
do questões alusivas aos silenciamentos a respeito da mesma.
	 De acordo com o sociólogo Clóvis Moura em Brasil: as raízes do protesto 
negro (1983), a tese que articula mestiçagem e democratização nada mais é do 
que uma falácia, como se um processo inexoravelmente desaguasse em outro. 
Moura, assim como Costa, se dedicou a abordar criticamente o mito da de-
mocracia racial, entendendo que os argumentos justificadores de uma suposta 



134

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

relação apaziguada entre os diferentes segmentos que compõem a nação bra-
sileira funcionam estrategicamente. Um mecanismo que garante a manutenção 
do status quo, na medida em que nega as identidades étnicas e omite os pontos 
nevrálgicos nos quais situam-se as tensões. Moura alega que:

A antropologia demonstra esse dinamismo miscigenatório milenar, 
quer na Europa, quer na África, Ásia ou América. Nada tem, pois, 
de especial ou específico o fato do português, em determinadas 
situações especiais, estabelecer contato e intercambio sexual com 
as raças das suas colônias, fato que em absoluto, significaria demo-
cratização social nesse contato e intercâmbios. (MOURA, 1988: 61)

	 O sociólogo afirma que no curso da história do país a existência de 
uma estrutura escravista, seguida de um capitalismo dependente, necessitava de 
sustentação ideológica. Desse modo, segundo ele, constitui-se uma espécie de 
‘ideologia de barragem’ aos vários grupos socialmente segregados. Uma segre-
gação que se naturalizava no plano do imaginário, embora não fosse nítida como 
instrumento oficial. Talvez por esta razão ainda perdure a crença de que o Brasil 
tenha se constituído em um modelo de sociedade harmônica.
	 Em sua análise, Moura relaciona o mito da democracia racial ao pro-
cesso de mestiçagem e à ideologia do embranquecimento, que juntos formam 
o tripé que serve como suporte ao modelo de racismo praticado no país. É 
necessário reforçar que toda esta engrenagem possui uma dimensão simbólica 
cujo aspecto visual não pode ser subestimado, aliás, a constituição de imagens 
é, desde sempre, fundamental para subsidiar tal ideário. Bastaria este argumento 
para justificar a existência do módulo voltado para as personalidades negras, nas 
dependências do Museu Afrobrasil.     

Artes Plásticas: a mão afro-brasileira

	 Por fim o módulo intitulado A Mão Afro Brasileira é dedicado às artes 
plásticas produzidas por indivíduos negros, ou às produções visuais cujas inten-
ções revelam nítidas identificações com o universo das estéticas negras, falemos, 
nesta perspectiva, de artistas negros ou não. Trata-se de um projeto ambicioso 
que procura englobar os séculos XVIII, XIX, XX e, obviamente, o limiar do 
século XXI. O presente módulo almeja deslindar a dimensão deste legado, in-
formando sobre o alcance das contribuições artísticas e estéticas, históricas ou 
recentes, de afrodescendentes negros ou contribuições outras neles inspiradas 
como referência para uma História da Arte no Brasil mais aberta a novas possi-
bilidades.
	 É do conhecimento público o fato de que a especificidade do barroco 
brasileiro, por exemplo, não se explica sem a compreensão do que foi a par-
ticipação efetiva dos então denominados pretos e ‘mulatos’ naquele contexto. 
Pessoas que interferiram, de algum modo, no comportamento pautado pela 
obediência ao cânone estabelecido para a produção da arte sacra cristã ociden-
tal. Atentar para o papel desempenhado por determinadas Ordens Terceiras, 
por certas Irmandades e pelo catolicismo devoto, é uma prática que permite 
olhar com maior acuidade os acontecimentos artísticos e culturais da época.
	 Do mesmo modo como faz-se necessária uma revisão acerca do prota-
gonismo artístico no período alusivo ao barroco, urge enxergarmos com lentes 
bem focadas o século XIX e, em particular, a Academia Imperial de Belas-Artes. 
Exercício que também pode contribuir para a fuga do que há de mais conven-



135

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

cional em relação ao academicismo na arte brasileira.  Pensar a Academia, bem 
como os liceus de artes e ofícios coetâneos por diferentes prismas se constitui 
em verdadeiro desafio. Tal empenho se dá na busca pela elucidação de questões 
pertinentes ao papel desempenhado por artistas afro-brasileiros que se notabi-
lizaram em um ambiente muitas das vezes hostil àqueles que não fossem ‘bem 
nascidos’.  Afinal, não se pode esquecer que a Academia foi inaugurada e mantida 
sob os auspícios do Reino de Portugal para deleite da Corte e da elite europeia 
e eurodescendente no Brasil.
	 Em relação ao cenário artístico do século XIX, somos provocados com 
mais um desafio na busca pela compreensão de outro paradoxo. Tendo sido a 
Academia Imperial de Belas  Artes um projeto voltado para os ideais aristocra-
tas, é necessário interpretar o percurso de alguns artistas que não apenas fize-
ram parte do corpo discente da academia como também se tornaram referên-
cias na arte brasileira.  Ademais, interessa-nos entender quais as influências mais 
nítidas que esses artistas sofreram no que tange às ideias estéticas europeias. 
Conforme Rodrigo Naves:

Jean Baptiste Debret foi o primeiro pintor estrangeiro (diga-se eu-
ropeu) a se dar conta do que havia de postiço e enganoso em 
simplesmente aplicar um sistema formal preestabelecido – o neo-
clássico, por exemplo – à representação da arte brasileira (NAVES, 
1996: 44).

	 Aqui o intuito é o de tecer algumas considerações sobre o legado de ar-
tistas afro-brasileiros historicamente eclipsados pela cultura hegemônica. Neste 
momento  damos ênfase à segunda metade do século XIX por ser notadamente 
o momento em que a presença negra se torna mais substantiva no ambiente 
da Academia de Belas Artes. Trata-se de uma questão de referencial. Na obra  
Pintores negros do Oitocentos, de autoria de José Roberto Teixeira Leite, cujo pre-
fácio é assinado por Emanoel Araujo, consta a seguinte argumentação, quanto as 
decisões do autor:

(...) ainda que se limitasse à pintura do Oitocentos, o autor teve de 
reduzir seu estudo a uma dúzia de nomes apenas, optando no am-
plíssimo espectro que tinha ante de si, por aqueles que são, em seu 
entender, os mais característicos.  A atuação desses pintores cobre 
praticamente todo o séc.XIX e adentra o séc. XX, tendo seus li-
mites de um lado em Miguelzinho Dutra (...) e de outro em Artur 
Timóteo da Costa, falecido em 1922, poucos meses, somente, após 
a realização em São Paulo da Semana de Arte Moderna. (ARAÚJO, 
1988: 13)

	 A escolha, portanto, se caracteriza como uma estratégia de abordagem, 
buscando a partir de um determinado recorte adentrar ao máximo nas ques-
tões suscitadas. O trabalho de Teixeira Leite jamais poderia ser confundido com 
as históricas omissões fomentadas principalmente por razões ideológicas, a des-
peito de todo legado estético existente, produto da mão afro-brasileira. No tex-
to há também uma referência aos comentários emitidos por viajantes no século 
XIX, os quais aludiam aos artistas afro-brasileiros, considerados “obreiros de 
todas as artes”.
	 Artistas herdeiros dos povos colonizados felizmente souberam olhar 
para as contribuições de seus ascendentes. Paulatinamente foram se adaptando 
as linguagens estéticas hegemônicas sem abdicar do conhecimento legado pelos 
antepassados, como as maneiras de lidar com determinados materiais expressi-



136

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

vos.  A produção escultórica e a ourivesaria dos séculos XVIII e XIX são muito 
provavelmente os exemplos mais emblemáticos que corroboram tal afirmação.
Roberto Conduru em seu livro intitulado Arte afro-brasileira tece alguns co-
mentários sobre o século XIX e a arte nacional. Interessado na trajetória do 
conjunto de artistas negros o autor procura tocar em questões nebulosas como, 
por exemplo, a identidade negra dos artistas afro-brasileiros, uma vez que na 
maioria das obras não se detecta qualquer busca mais efetiva nesse sentido. 
Sobre este aspecto Conduru argumenta:

(...) Embora haja muito ainda para saber do trabalho de artistas 
negros que se formaram na Academia Imperial e depois na Escola 
Nacional de Belas Artes, a autoimagem não parece ser a questão 
central nem, mesmo muito relevante em suas obras, que parecem 
ocupadas em exibir o domínio das ditas belas-artes para atender os 
anseios de uma clientela ocupada em mimetizar o gosto europeu. 
(...) (CONDURU, 2007: 50-51).

	 Esta observação é importante, pois ao mesmo tempo em que alega não 
haver uma procura nítida pela afirmação da identidade explica as razões que 
inviabilizariam tal perspectiva naquele momento histórico. Estamos falando de 
um Brasil escravocrata em que a identidade negra jamais poderia ser vista po-
sitivamente. Pelo contrário, no imaginário nacional a presença negra era perce-
bida como mácula.  Aliás, este era um grande paradoxo. Enquanto a Família Real 
investia no desenvolvimento tecnológico com melhorias urbanas, construção de 
ferrovias, o atraso social permanecia ante a manutenção do escravismo. O Rio 
de Janeiro, capital do Império, eram o maior reflexo dessa discrepância.
	 A persistência desse modelo moderno/colonial, por mais eficaz que fos-
se, não conseguiu abortar todas as possibilidades de êxito de determinadas 
personalidades negras.  A esse respeito merece destaque a produção de artistas 
afro-brasileiros que se anteciparam ao modernismo na transição do século XIX 
para o século XX, vide a produção artística dos irmãos Arthur Timóteo da Cos-
ta e João Timóteo da Costa. 
	 O movimento que se inicia com a Semana de Arte Moderna em 1922, 
de inspiração nitidamente nacional-popular, investiu, entre outras abordagens, 
na representação da diversidade étnica brasileira, como forma de valorização 
da mestiçagem. Contudo, naquele contexto, o segmento negro não dispunha de 
artistas com inserção no circuito das artes. Entrementes, o referido grupo seria 
abordado, de modo constante, como objeto a ser representado pelos protago-
nistas do movimento modernista, em uma voracidade antropofágica, conforme 
o famoso manifesto.  Assim, poderíamos dizer que a população negra era tema, 
sem fazer parte do sistema.
	 Concomitantemente a toda aquela efervescência cultural, protagonizada 
pelo movimento inaugurado em 1922, a produção de artistas afro-brasileiros se-
guiu ao largo da atmosfera eufórica vivenciada naquela época. Impossível deixar 
de reconhecer a invisibilização de artistas afro-brasileiros face às circunstâncias 
que estavam evidência.  A questão era perceptível, mesmo em um contexto no 
qual a figura negra, apesar de tratada pelo problemático epíteto de ‘mulata’, ao 
lado do ‘índio’, eram alçadas à condição de simbolos nacionais, da perspectiva 
estética em destaque.     
	 Décadas depois a arte contemporânea emerge questionando limites, 
estabelecendo rupturas. O debate instaurado a partir das provocações que o 
referido contexto evoca serve, entre outras possibilidades, como estímulo a 
alimentar as reflexões acerca das relações entre cultura e sociedade. Todavia, no 



137

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

rol dos assuntos alusivos à Teoria, Crítica e História da Arte Contemporânea 
no Brasil, pouca ênfase é dada às questões aqui mencionadas, embora seja caro 
para a produção artística vinculada ao projeto contemporâneo as abordagens 
motivadas pelas discussões sobre alteridade, identidade, diferença, diversidade. 
A conduta mencionada, sintoma do desinteresse, também é um fator que con-
tribui para eclipsar a produção de uma arte afro-brasileira atual, ainda que artis-
tas a ela vinculados se valham dos conceitos e das mídias pertinentes à arte do 
tempo presente.
	 A análise do referido núcleo resulta de um interesse alimentado tan-
to pela importância quanto pela escassez de investigações acerca da presença 
negra na arte brasileira.  As abordagens mostram que os esforços para suprir 
nossa carência nesse campo resultam de ações prioritariamente individuais de 
abnegados pesquisadores cujas motivações foram mais do que plausíveis. Tais 
gestos não são consequência de uma mudança ampliada de comportamento da 
sociedade, infelizmente. Se assim ocorresse, já teriamos ultrapassado as noções 
que alimentam a permanência de uma historia da arte brasileira mainstream.
	 O intuito aqui foi o de explicitar certas abordagens positivas acerca das 
imagens sobre pessoas negras produzidas por pessoas negras. Não se trata de 
uma construção guetizada ou limitada em suas possibilidades, nem de acreditar 
que toda artista negra ou negro esteja fadado a trilhar um caminho do artivismo, 
mas de reafirmar que estudos sobre a presença negra nas artes visuais exigem a 
consideração dessas contribuições. Certamente o posicionamento manifestado 
pela curadoria do Museu Afrobrasil não se presta e não se pauta por qualquer 
exclusivismo ou pela evidência de olhares essencialistas5. 
	 Além disso, o fato de se constatar a existência de imagens negras no 
conjunto de obras que dão forma e conteúdo à arte brasileira não responde 
todas as questões.  A celebração de algumas exceções no restrito circuito das 
artes visuais são significativas. Todavia, há que se considerar o menosprezo crô-
nico de parcelas significativas de críticos, teóricos e historiadores da arte para 
com gerações de artistas afro-brasileiros cujas poéticas ainda não mereceram 
suas atenções.
	 Felizmente há entendimentos contra-hegemônicos sobre o valor e o 
poder transformador das estéticas negras.  Em  um  movimento  oposto  à 
visão  paradisíaca  de  um país pretensamente acostumado  a  lidar   com  sua   
diversidade,  assunto  tratado frequentemente aqui, existe  um  engajamento 
estético-político que procura demonstrar a importância de determinadas  po-
éticas como modo de resistência e afirmação da identidade negra nas artes 
visuais. Sem querer reduzir o debate a polarizações, subestimando as questões 
dialéticas implícitas nesses processos, acreditamos que seja fundamental nos 

5   Quanto ao acervo de artes visuais do Museu Afro Brasil é relevante destacar um rol que não se res-
tringe à produção artística local, mas que se estende a determinadas produções globais, considerando uma 
maioria de artistas negros e um percentual menor de artistas não negros. Até 2009 constavam nessa lista 
obras dos seguintes artistas:  Adenor Godim,  Adriana Medeiros,  Agnaldo Manoel dos Santos, Aldemir Mar-
tins,  Alphonse Yémadjè, Anízio Carvalho,  Aston, Bauer Sá, Caetano Dias, Carla Osório, Carybé, Charles 
Placide, Colin Chase, Cristina Mendes, Cyprien Tokoudagba, Dias Parede, Edival Ramosa, Edwige Aplogan, 
Emanoel Araújo, Euloge Glélé, Eustáquio Neves, Felix Labisse, Francisco da Silva, Genilson Soares, George 
Preston, Heitor dos Prazeres, Hélio Oliveira, Iolanda Huzak, Januário Garcia, Jonas Cunha, Jorge dos Anjos, 
José Antônio da Silva, José de Dome, José Igino, Josemaria, José Paulo Lacerda, Juarez Paraíso, Júlio Martins 
da Silva, Kifouli Dossou, Ladis, Lita Cerqueira, Lizar, Luís Paulo Lima, Madalena Reinbolt, Madalena Sch-
wartz, Manoel Messias, Mário Cravo Neto, Maureen Bisilliat, Maurino Araújo, Melvin Edwards, Mestre Didi, 
Octávio Araújo, Olumello, Paixão, Pierre Verger, Roberto Esteves, Ronaldo Rego, Rosana Paulino, Rubem 
Valentim, Santa Rosa, Sidney Amaral, Tchif, Vânia Toledo, Vantoen Pereira Júnior, Wagner Celestino, Walter 
Firmo, Washington Silveira, Yedamaria e Zinkpè.



138

Visita ao Museu Afrobrasil: um percurso necessário
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 1
1,

 n
º2

2,
 Ju

l./
D

ez
. d

e 
20

22

questionarmos sobre os usos e abusos das imagens relacionadas a negras e 
negros na cultura brasileira, para além do olhar ingênuo.

Encerrando o expediente: considerações finais

	 As perspectivas do Afrobrasil não deixam de ser, em certo sentido, te-
rapêuticas também, ao proporem, a partir de exercícios visuais, a massagem 
dos egos dessas pessoas das quais se espera invariavelmente comportamentos 
domesticados.  As exposições de longa duração podem provocar várias reações, 
mas o convite é para que o percurso seja inspirador, que possa contribuir para 
revigorarmos as ideias e orientarmos a revolta, compreensível diante das violên-
cias simbólicas e físicas endereçadas à população negra.
	 Provavelmente o aspecto mais significativo, da perspectiva cultural, nesta 
longa trajetória do segmento negro em prol do reconhecimento de sua pre-
sença no país, seja a defesa permanente da memória coletiva.  A este esforço, 
o Museu Afrobrasil vem se dedicando, fator que mostra ser esta instituição um 
componente importante no que se refere à elaboração das políticas da memó-
ria afrodiaspórica.
	 A contra-hegemonia vai ganhando densidade, penetrando pelas fissuras 
e explicitando as contradições do modelo de sociedade baseado em padrões 
eurocêntricos. São essas as circunstâncias que dizem respeito ao Museu Afro-
brasil bem como ao movimento social negro e seus aliados. E é nesse contex-
to que os enfrentamentos em nome da memória e do patrimônio artístico e 
cultural da diáspora africana no país tornam-se mais perceptíveis.  A ação vem 
acompanhada da convicção dos sujeitos pertencentes ao segmento, a exemplo 
do coreógrafo e bailarino Ismael Ivo, que nos deixou vitimado pela COVID-19, 
ao afirmar em entrevista concedida ao jornal Folha de São Paulo em 2006: “Não 
somos nem queremos ser exóticos; somos pós- exóticos”.

Referências

ARAÚJO, Emanoel et. al. Museu Afrobrasil: um conceito em perspectiva. Brasília: 
SEPPIR/ PR; São Paulo: Instituto Florestan Fernandes, Ipsis gráfica e editora, 2006.

CAMERON, Duncan F. “The Museum, a temple or the forum” In: Curator, the 
Museum Journal, vol. XIV, issue 1. March, 1971, p. 11-24.

CONDURU, Roberto.  Arte afro-brasileira. Belo Horizonte: C/ Arte, 2007.

CONDURU, Roberto.  Com o bem de Exu. Religião, colecionismo, patrimônio 
cultural, afrobrasilidade. In: DUPRET, Leila (Org.) Transdisciplinaridadee afrobrasi-
lidades. . Rio de Janeiro: Outras Letras, 2012, p.15-26.

CONDURU, Roberto. Outro realce: novos (e antigos) sentidos da negritude em 
museus no Brasil”. In: OLIVEIRA, Emerson Dionísio Gomes de;  COUTO, Maria 
de Fátima Morethy (Org.) Instituições de arte. Porto Alegre: Zouk, 2012, p. 87-99.

COSTA, Emília Viotti da. Da Monarquia à República: momentos decisivos. São 



139

Nelson Fernando Inocencio da Silva

ISSN 2238-5436

Paulo: Ed. Brasiliense. 1987.

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 
Editora UFMG; Brasília: UNESCO, 2003.
LEITE, José Roberto Teixeira. Pintores negros do Oitocentos, São Paulo: Ed. MWM, 
1988.

LODY, Raul. O negro no museu brasileiro: construindo identidades. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2005.

MOURA, Clóvis. Brasil: as raízes do protesto negro. São Paulo: Global Ed. 1983.

MUNANGA, Kabengele. “Arte afro-brasileira: o que é, afinal?”. In: AGUILAR, 
Nelson (Org.)  Mostra do redescobrimento: arte afro-brasileira. São Paulo: Fun-
dação Bienal de São Paulo/Associação Brasil 500 Anos Artes Visuais, 2000, p. 
98-111.

NASCIMENTO, Abdias. “Cultura e Estética no Museu de Arte Negra”. In: Revista 
Galeria de Arte Moderna. Rio de Janeiro, GAM, n. 14,1968, p. 21-22. Disponível em 
sítio eletrônico: www. Acesso em 16/ 04/ 2013. 

NAVES, Rodrigo.  A forma difícil: ensaios sobre arte brasileira. São Paulo: Editora 
Ática, 1996.

SANTOS, Joel Rufino dos. “Memorial Zumbi: conquista do movimento negro” In: 
NASCIMENTO, Elisa Larkin (Org.) Cultura em movimento: matrizes africanas do 
ativismo negro no Brasil. São Paulo: Selo Negro, 2008, p. 189-199.

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade: a forma social negro-brasileira. Petrópolis: 
Editora Vozes, 1986.

SILVA, Nelson Fernando Inocencio. Emanoel Araújo: mestre das obras Coleção 
personalidades negras. Rio de Janeiro: Editora Garamond, 2010.

SILVA, Nelson Fernando Inocencio. Museu Afrobrasil no contexto da diáspora: di-
mensões contra-hegemônicas das artes e culturas negras. Tese de Doutorado, 
Programa de Pós Graduação em Artes Visuais da Universidade de Brasília – PP-
GAV/ UnB, 2013.

VERGER, Pierre. Fluxo e refluxo: do tráfico de escravos entre o Golfo do Benin 
e a Bahia de Todos os Santos, do século XVII ao XIX. Salvador:  Ed. Corrupio, 
1983.

Recebido em agosto de 2022.
Aprovado em novembro de 2022.

 


