
RESUMO

Na Indonésia, a música Keroncong Tugu  tem 
origem em um local no norte de Jakarta co-
nhecido popularmente como ‘Aldeia Portu-
guesa’ de Tugu. Os ascendentes do povo de 
Tugu eram principalmente mardijkers (escra-
vos liberados). A partir de dados etnográficos 
recolhidos em trabalho de campo, este artigo 
pretende explorar as relações entre o povo 
Tugu e os Betawis, a população indígena de 
Jacarta, que habitavam a Batávia colonizada 
pelos holandeses, concentrando-se em suas 
indumentárias e artes performáticas. A última 
parte deste trabalho aborda o recente desen-
volvimento das relações Portugal-Indonésia. 
Tendo em conta o conceito de “performance 
cultural”, delineado pelo antropólogo Milton 
Singer, este artigo demonstra que o  Keron-
cong Tugu  não é apenas essencial como um 
marcador de identidade Tugu, mas também as 
suas performances nos desafiam a redefinir o 
povo Tugu, bem como os Betawis, no contexto 
de Jacarta. Ao mesmo tempo, é-nos fornecida 
uma perspetiva mais ampla para a compreen-
são da interação entre identidade e relações 
interculturais nas sociedades pós-coloniais.

PALAVRAS-CHAVE 

Keroncong Tugu, Mardijkers, Betawi, perfor-
mance, identidade

O KERONCONG TUGU NA PELE DE 
PORTUGUESES E DE BETAWIS1

Raan-Hann Tan2 

1Este trabalho é uma versão modificada e traduzida de um capítulo da minha tese de doutorado e foi 
apresentado na International Conference of Music and Human Mobility (ICMHM’16), a 9 de Junho de 
2016 em Lisboa. O meu projeto de investigação de doutorado, focando a comunidade protestante de Tugu 
em Jakarta, não seria possível sem o apoio financeiro do Ministério de Educação Superior da Malásia e da 
Universidade Nacional da Malásia (UKM). Eu agradeço ao Instituto de Estudos Malásios e Internacionais 
(IKMAS) pela bolsa de viagem e extendo também os agradecimentos ao meu orientador, Prof. Dr. Brian 
Juan O’Neill, e à Prof.ª Dr.ª Susana Sardo pelos comentários ao capítulo. Gostaria de agradecer o auxílio 
de Silvio Moreira de Sousa na tradução e revisão deste trabalho.
2 Investigadora no Institute of Malaysian and International Studies (IKMAS), The National University of 
Malaysia (UKM).

ABSTRACT

In Indonesia, the song Keroncong Tugu ori-
ginates from a place in the north of Jakarta 
popularly known as 'Aldeia Portuguesa' from 
Tugu. The ascendants of the people of Tugu 
were mainly mardijkers (freed slaves). Based 
on ethnographic data collected in field work, 
this article aims to explore the relationships 
between the Tugu people and the Betawis, 
the indigenous population of Jakarta, who 
inhabited Batavia colonized by the Dutch, 
concentrating on their clothing and perfor-
ming arts. The last part of this paper deals 
with the recent development of Portugal-
-Indonesia relations. Taking into account the 
concept of "cultural performance," outlined 
by anthropologist Milton Singer, this article 
demonstrates that the Tugu Keroncong is not 
only essential as a Tugu marker of identity, but 
also its performances challenge us to redefine 
the Tugu people as well as The Betawis, in the 
context of Jakarta. At the same time, we are 
given a broader perspective for understan-
ding the interaction between identity and in-
tercultural relations in postcolonial societies.

KEY WORDS

Keroncong Tugu, Mardijkers, Betawi, perfor-
mance, identity.



38

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 6
, n

º1
1,

 Ju
l./

 D
ez

. d
e 

20
17

Introdução

	 O Keroncong Tugu3  da Indonésia tem as suas origens na vila “portu-
guesa” de Tugu, no norte de Jakarta. Em 1971, a UNESCO fez uma gravação 
intitulada  Java: Krontjong de Tugu como parte do projeto das World Music 
Series. Desde a década de 1980, os agrupamentos tuguenses de keroncong têm 
vindo a ser convidados a atuar na Pasar Malam Besar4 , na Holanda. Em 2011, o 
conjunto Krontjong Toegoe deu um espetáculo acompanhado por uma cantora 
e um guitarrista portugueses de fado aquando da comemoração dos cinco sé-
culos de relações políticas e diplomáticas entre a Indonésia e Portugal. O que 
é tido como o estilo musical de tradição da ‘Aldeia Portuguesa’ de Tugu viajou 
claramente para além do seu local de nascimento, sendo mesmo reconhecido e 
apreciado a nível nacional e internacional.   

Stokes (1997) argumenta que a música é socialmente significante devido, 
não totalmente, mas em grande parte, à possibilidade das pessoas reconhece-
rem identidades e lugares, assim como os limites que as dividem. Embora o 
Keroncong Tugu seja essencial nos festivais de Tugu, o estilo musical contempo-
râneo tem muito a ver com as atuações de palco, marcadas pela apresentacao 
(palco elevado, indumentária e ocasiões). Com base no conceito de ‘performan-
ce cultural’ (Singer 1972), segundo o qual existe um intervalo temporal limitado 
e definido por um princípio e por um fim, tal como um programa organizado 
de atividades delineadas ou preparadas de antemão, um conjunto de atuantes, 
um público e coletivo de participantes e, finalmente, um lugar e ocasião de per-
formance. Mais, Milton Singer considera também as performances como úteis, 
porque elas são “the elementary constituents of the culture and the ultimate 
units of observation” (1972: 71) e podem  conter cultura de tal forma que elas 
podem exibir a visitantes e aos próprios (idem: 71). Estudos históricos e relatos 
etnográficos acerca do povo de Tugu descrevem frequentemente sua aparência 
exterior em relação ao seu passado de Mardijkers cristãos (e.g. ABDURACH-
MAN, 2008; DAUS, 1989; TAYLOR, 2009 [1983]). Já foi assinalado que a indu-
mentária indonésia é um produto de uma relação em mudança entre influências 
indígenas, muçulmanas e ocidentais (SCHULTE NORDHOLT, 1997). Baseado 
na pesquisa de campo realizada no âmbito da etnografia em Jakarta, mais preci-
samente no Kampung Tugu, este trabalho demonstra que a indumentária usada 
pelos músicos de Keroncong Tugu, independentemente do seu discurso, é por 
si só um ato de performance que também nos desafiam a reanalisar o concei-
to de grupos étnicos no contexto de Jakarta. Mesmo que o desempenho seja 
visto como “essentially contested concept” (cf. MADISON; HAMERA, 2006) no 
reconhecimento dos  diferentes significados, discursos e tradições que acom-
panham o termo, a discussão levada a cabo neste estudo considera, todavia, 
a “performance” de identidades. Por fim, procura-se fornecer uma perspetiva 
mais abrangente para o entendimento da interação entre identidade e relações 
interculturais em sociedades pós-coloniais.

3 Uma nota terminológica: O uso aqui empregue de keroncong refere-se ao estilo genérico en-
contrado por toda a Indonésia. Por motivos de clarividência, Keroncong Tugu (ao invés da anti-
ga versão ortográfica Krontjong Toegoe) significa o estilo musical originado na aldeia de Tugu, en-
quanto Krontjong Toegoe é a marca patenteada de um dos conjuntos de keroncong de Tugu..
4 O evento atualmente designado de Tong Tong Fair.



39

Raan-Hann Tan

Orang Tugu

	 Orang Tugu (o povo de Tugu) refere-se às pessoas que vivem no Kam-
pung Tugu, no norte de Jakarta, e que estão ligadas às famílias indígenas de Tugu, 
i.e. com antepassado de Mardijkers, seja por descendência ou por casamento. 
Enquanto grupo minoritário, os Orang Tugu não são uma tribo, nem um grupo 
étnico como a maioria étnica que pode ser encontrada na Indonésia. Historia-
dores como Abdurachman (2008), De Haan (1922), Heuken (1997) e Niemeijer 
(2012) salientaram que os Mardijkers foram os primeiros povoadores do Kam-
pung Tugu. Os Mardijkers (termo derivado do Sânscrito Maharddhika, que signi-
fica ‘homem de vulto’, ‘alto e poderoso’) adquiriu, na Indonésia, o significado de 
homem liberado ou livre (TAYLOR, 2009: 47). Eles consistiam de escravos libe-
rados oriundos de Bengal, Tamil Nadu, Malabar, Gujerat, e Sri Lanka, assim como 
por pessoas de outros lugares administrados previamente pelos Portugueses. 
Recrutados como soldados ou guarda-costas, eles ajudaram a Companhia Ne-
erlandesa das Índias Orientais (VOC) a proteger a cidade de revoltas locais. O 
população local nativa chamava os Mardijkers de ‘Portugueses’ ou ‘Portugueses 
negros’, provavelmente devido à língua crioula portuguesa que falavam e por 
serem protegidos pela lei portuguesa no Estado da Índia. Castles (1967: 157) 
expõe que a composição étnica nos registros holandeses de 1673 consistia de 
5362 Mardijkers, mas esta categoria desapareceu nos registros de 1813 e de 
1893. A eles foi inserido um grupo de mestiços de origem holandesa, normal-
mente a progenia de uniões ilegais. Bosma e Raben (2008: 53) observaram que 
a categoria Mardijkers, tal como a dos mestiços, foi uma construção adminis-
trativa baseada não totalmente na realidade; distinguir entre as duas categorias 
não era fácil. Independentemente desse fato, os Mardijkers ainda constituíam 
um grupo separado dentro da comunidade cristã da Batavia e estavam entre os 
principais patronos da igreja portuguesa (atualmente, a Igreja Sion) (BOSMA; 
RABEN, 2008: 49). Uma ordenação da igreja de 1643 prescreveu o uso de um 
chapéu e de vestuário de estilo ocidental para todos os convertidos ao Cristia-
nismo e que “the ultimate sign of being Portuguese or being different from the 
indigenous people, was the wearing of a hat” (ABDURACHMAN, 2008: 34). Em 
Timor, os Portugueses negros, também conhecidos como Topasse (derivado do 
Hindustani topi ‘chapéu’), exibiam as mesmas caraterísticas neste aspeto: enver-
gavam camisas de seda de estilo europeu, pantalonas e chapéus, de tal forma que 
os Portugueses os chamavam de “gente dos chapeus” ou “hat people” (ANDAYA, 
2010: 397; ANDAYA; ANDAYA 2012: 227). Estes eram sinais significantes que os 
demarcavam da população local. Esta representação visual não é desprovida de 
importância, visto que em um estúdio de música do agrupamento Krontjong To-
egoe, existe uma figura de tamanho real de um Mardijker com um instrumento 
de cordas, que, segundo o líder, foi criado com base na imaginação (FIGURA 1). 
O organizador do Festival Kampoeng Toegoe de 2013 reconheceu a sua utili-
dade como um ícone para Tugu e utilizou a imagem nos convites, posters, faixas 
publicitárias, etc. (FIGURA 2). A agência de turismo e cultura do norte de Jakarta 
usou a representação do Mardijker do século XVII na sua brochura de turismo.



40

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 6
, n

º1
1,

 Ju
l./

 D
ez

. d
e 

20
17

Figura 1. Figura de um Mardijker segurando um instrumento de cordas

 (Fotografia da autora, 2013).

Figura 2. Um Mardijker na indumentária de um herói Betawi no Festival Kampoeng Toe-

goe (Fotografia da autora, 2013).



41

Raan-Hann Tan

Keroncong  Tugu

	 Estudos anteriores (Cf. Abdurachman, 2008; Becker, 1975; Heins, 1975; 
Ganap, 1999,  2011; Kornhauser, 1978; Seebass, 1997) lidaram com a histó-
ria e a musicologia do Keroncong Tugu. Seebass (1997), Ganap (2011) e Yam-
polsky (2013), por exemplo, asseriram que se desconhece o que aconteceu 
ao keroncong durante o período de mais de duzentos anos a seguir à che-
gada dos Portugueses. A etnomusicóloga Bronia Kornhauser define o keron-
cong como “a continually changing repertoire of music which has developed 
in parts of Indonesia and Malaysia” (1978: 107). Além de ser um repertório 
e um estilo musical, keroncong refere-se também ao instrumento de quatro 
cordas, parecido com um violão e de cinquenta centímetros de tamanho, re-
conhecido como cavaquinho em Português, que viajou com os marinhei-
ros portugueses para o Oriente ao longo do século XVI, chegando a Malaca 
e às Molucas através da África ocidental e Goa; mais tarde, foi transplantado 
das Molucas para o Kampung Tugu, onde o nome do instrumento se tornou 
keroncong (GANAP, 2011: 91). O povo de Tugu aponta para o ano de 1661 
como a data de início do Keroncong Tugu, que foi simultaneamente o ano da 
génese do Kampung Tugu e eles explicam que o instrumento musical ganhou 
o seu nome devido ao som “crong crong crong” resultante de ser dedilhado.
Referindo-se ao keroncong, Peter Keppy comenta que uma nova, popular cul-
tura urbana, que é híbrida por natureza, surgiu em Batavia na primeira metade 
do século XX através de um “autonomous and ambiguous process” (KEPPY, 
2008: 141) a partir de uma sociedade urbana multiétnica que reinterpreta o 
seu passado cultural. Enquanto gênero musical nacional, o Keroncong Tugu ain-
da tem o seu estilo comparado com os keroncongs mais gerais. Os Orang 
Tugu não são só músicos, mas também faziam os seus próprios instrumen-
tos como prounga5, jitera6 e macina7   no passado. Ganap (2011: 7) observou 
que, apesar de ter canções crioulas portuguesas, o comportamento dos Orang 
Tugu na associação do  keroncong com os seus antepassados e o seu em-
penho na preservação da sua herança é o que os distingue. No passado, os 
Orang Tugu tocavam a prounga, jitera, violino, flauta e rebana (tambor) como 
o seu passatempo. Eventualmente, eles se juntavam e formavam um agrupa-
mento, dando lugar à formação de Orkes Krontjong Poesaka Moresco Toegoe 
(também conhecido como OKMT I) na década de 1920 e com prorrogação 
até aos anos 50 com OKMT II. Depois disso, o Keroncong Tugu entrou num 
hiato de quase trinta anos devido à agitação sociopolítica na vila de Tugu, até 
que um nativo de Tugu chamado Jacobus Quiko assumiu a liderança na revita-
lização do Keroncong Tugu nos anos 70.  O Keroncong Tugu contemporâneo 
é executado com os seguintes instrumentos: voz, uma ou duas guitarras, um 
ukulele, uma prounga, uma macina, uma rebana, um baixo, um violoncelo e um 
violino. De atividade de lazer, o  Keroncong Tugu transformou-se agora tam-

5 Uma guitarra de cinco cordas usada no Keroncong Tugu que foi desenvolvida num instrumento de três 
cordas, também conhecido como cuk.	

6 Semelhante ao violão, mas de menor tamanho.	

7 Uma guitarra de quatro cordas usada no Keroncong Tugu, também conhecida como cak. Seebass (1997: 
240) sugere que “macina” deriva provavelmente de “machinos” ou “machete”. Este instrumento é tam-
bém conhecido como cavaquinho, embora na ilha da Madeira seja denominado de “braga” ou “bragui-
nha”. O cavaquinho também foi levado pelos minhotos para Cabo Verde e Brasil e adquiriu o nome de
“ukelele” quando foi introduzido no Hawai’i por emigrantes da Madeira (Morais 2010).	



42

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 6
, n

º1
1,

 Ju
l./

 D
ez

. d
e 

20
17

bém em uma performance para turistas que visitam a Gereja Tugu ou o Kam-
pung Tugu — um dos doze destinos costeiros de turismo do norte de Jakarta.

Repertórios8, grupos e festivais

	 A imagem de marca do Keroncong Tugu são as suas canções em crioulo 
português,  notavelmente Jan Kaga Leti, Gatu du Matu, Cafrinho e Nina Bobo, que 
ainda são cantadas hoje em dia. No entanto, eles já não falam crioulo português, 
mas usam a língua indonésia com gíria Betawi em suas interações do dia-a-dia. De 
acordo com Ganap (2011: 113), que relaciona os desenvolvimentos dos repertó-
rios de Tugu com a situação sociopolítica local, as canções em crioulo português 
podem ser categorizadas como o conjunto de composições da primeira geração 
de Keroncong Tugu; a segunda geração contribuiu com composições em Neerlan-
dês ou em Neerlandês misturado juntamente com composições em Malaio, como 
é representado pela cultura da população das Índias Orientais Neerlandesas em 
Batavia. A geração atual, que é portanto a terceira, incorporou ainda mais canções 
regionais às que foram herdadas das primeira e segunda gerações de músicos. 
	 Atualmente, existem ao todo quatro conjuntos musicais em Tugu, i.e. 
Krontjong Toegoe, Keroncong Cafrinho Tugu, Keroncong Muda-Mudi Cornelis  
e D’Mardijkers Jr. Toegoe. Eles são inclusivos no recrutamento dos membros do 
grupo. Religião, gênero, idade, experiência e conhecimentos de música tendem 
a não impedir o recrutamento de qualquer pessoa. Eles são convidados e pagos 
para atuar não só em eventos estatais, como também em eventos de empresas 
privadas, em igrejas, em casamentos, na recepção a convidados de honra, etc. 
Num espetáculo de uma hora, o grupo Keroncong Tugu pode começar com uma 
música instrumental e terminar com uma reconhecida canção Betawi, Jali-jali; 
pelo meio, a maior parte do repertório usualmente apresentado inclui Pasar 
Gambir, Nonton Bioskop, Oud Batavia, Gang Kelinci, Stambul Betawi, Alusiau, 
etc. Os músicos, independentemente do gênero, usam a mesma indumentária, 
enquanto as vocalistas femininas, que estão de pé diante do agrupamento, so-
bressaem pelos seus coloridos vestidos, pelas kebayas e pelos seus penteados.
	 Os dois principais festivais específicos de Tugu são mandi-mandi e rabo-
-rabo. O mandi-mandi é composto por duas partes: a primeira é puramente for-
mal, uma sessão religiosa semelhante a um serviço religioso. O intervalo é um 
almoço comunal, a que se segue a segunda parte, que consiste no modo festivo 
originado quando a música keroncong, dança e álcool se juntam ao ritual de per-
dão, levado a cabo no ato de colocar pó na face dos participantes. Este começa 
com os anciãos, os VIPs, os líderes da comunidade e qualquer pessoa convidada 
pelo mestre de cerimónias para se apresentar na cerimónia de abertura do  man-
di-mandi. Estas pessoas desempenham o ritual do pó antes de circular; somente 
quando eles se separam do seu círculo é que se pode observar a emersão do que 
Turner (1969) designa de communitas. Nesta ocasião, keroncong não é domi-
nado por uma única banda, não obstante que possa haver uma banda disponível 
ou responsável pela música. Os participantes ou a audiência são livres de subir 
ao palco, tomar o microfone para cantar a solo, com a banda ou com o público.
Quanto ao festival rabo-rabo, trata-se de uma visita porta-a-porta. A origem da 
8  A musicologia, as anotações, as letras e o passado dos repertórios de Tugu já foram analisados, por 
exemplo, por Ganap (2011) e Kornhauser (1978).



43

Raan-Hann Tan

palavra vem do Português, com sentido de ‘seguir na cauda’. Durante o rabo-
-rabo, os residentes ou participantes de uma casa de Tugu seguem na cauda de 
um grupo existente de visitas em direção à casa ou família seguinte de Tugu. 
Portanto, a cauda alonga-se à medida que se aproximam da última casa. Quando 
se aproximam de uma casa, a canção cantada é frequentemente “Overal” (uma 
canção das Índias Orientais Neerlandesas) ou “Cafrinho” (também conhecida 
como “Bate-bate Porta”), uma canção crioula de Tugu. Enquanto todos aguar-
dam a sua vez para cumprimentar os anfitriões, as canções cantadas baseiam-se 
na origem étnica dos anfitriões. Se o anfitrião é Batak,  é cantada uma canção 
tradicional Batak9, como Alusiau ou Situmorang. Se é uma família nativa de Tugu, 
é comum cantar canções Betawi como Jali-Jali e Sirih Kuning, enquanto as fa-
mílias Tugu-ambonenses ou Tugu-timorenses são agraciadas com canções como 
Sio Mama ou Hura-hura Cincin. A duração da estadia em cada paragem depende 
do número de canções cantadas e se o anfitrião serve comida aos visitantes.

BETAWI/BATAVIA
	
	 Apesar da etnia javanesa constituir o grupo étnico mais numeroso, os 
Betawi são considerados como o povo indígena da Jakarta, enquanto o Orang 
Tugu, que se autoidentificam como lusodescendentes, representam agora parte 
da cultura Betawi, particularmente no que diz respeito à música Keroncong 
Tugu. Existem basicamente duas categrias de Betawi segundo o conceito for-
mado em Tugu: A primeira categoria é que um Betawi se professa desde a nas-
cença. A segunda, que não é proferida tão frequentemente e de modo fácil, 
embora fazendo sentido para eles, é a referência aos seus antepassados: os 
Mardijkers cristãos. Para se debater sobre Betawis ou da identidade Betawi, é 
preciso começar pelo contexto de Batavia ao longo da colonização holande-
sa. Trata-se de um processo bastante longo (desde o início do período colo-
nial) até ao momento em que os Betawi se constituíram formalmente como 
um grupo étnico em 1923. Por isso, relaciona-se muito mais o povo de Tugu 
com os Betawi do que os habitantes de Jakarta e a razão principal baseia-se 
na idéia de uma nação (a Indonésia), enquanto a cultura Betawi – o nome de-
riva de ‘Batavia’ – é fundada na condição geopolítica específica de Batavia, com 
a sua população mista. A pesquisa sobre os Betawi é escassa, sendo Shahab 
(1994, 2001a, 2001b) a grande fonte de informação. Ao mesmo tempo, tam-
bém faço referências a Castles (1967), Nas e Grijns (2000) e Knorr (2014). 
Existem alguns pontos importantes a ter em conta a partir de estes estudos:

1.	 A diversidade da população de Batavia

	 Na Batavia conquistada pelos holandeses, os recursos humanos eram 
adquiridos de pessoas de fora de Batavia, especialmente de Bali e do sul de Sula-
wesi. As populações também incluíam mercadores da China, sul da Ásia, Arábia, 
soldados das Filipinas, prisioneiros de guerra das povoações portuguesas na Ín-
dia e escravos do território continental do sul da Ásia, a Costa de Coromandel, 
Malabar, Bengala e Arakan em Burma, assim como do arquipélago. Todos estes 
grupos contribuíram para a diversidade populacional de Batavia. À medida que 
9  Um dos grupos étnicos na Indonésia; predominantemente no norte de Sumatra. A língua Batak perten-
ce à família de línguas austronésias.



44

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 6
, n

º1
1,

 Ju
l./

 D
ez

. d
e 

20
17

o controlo holandês sobre Java aumentou, o povo sundanês do interior da parte 
ocidental de Java, i.e. a região interior imediatamente ao largo de Jakarta, e os 
javaneses da costa norte de Java e do interior das partes central e orientais da 
ilha chegaram gradualmente em números modestos à cidade, como trabalhado-
res. Porém, os sundaneses e os javaneses foram proibidos de morar na cidade, 
porque os holandeses temiam que eles se revoltassem.

2.	 A categoria “bataviano” surgiu somente no censo de 1930

	 No censo populacional de 1893, havia apenas quatro categorias para a 
população de Batavia, ou seja europeus, árabes, chineses e indígenas. O censo 
de 1930 mostra uma categoria de pessoas identificada como batavianos, e outra 
categoria é “povo Tugu e Depok”, referindo-se aos Orang Tugu e aos Orang De-
pok. Castles (1967) acredita que a categoria “bataviano” tornou-se o povo Be-
tawi. Os grupos étnicos que eram oficialmente segregados pela VOC não tinha 
muito efeito na identidade com base nas linhas étnicas. Sob o Islão, uma nova 
identidade coletiva e cultural emergiu por entre os escravos e habitantes livres 
da cidade de Batavia e arredores, dando origem aos Betawi (KNORR, 2014: 56-
57). O influxo crescente de migrantes deu origem à consolidação e organização 
política e cultural dos Betawi como suku bangsa (grupo étnico).

3.	 O surgimento da tradição Betawi é recente (nos anos 1970)

	 O recente despontar da identidade Betawi enquanto grupo étnico é par-
te de um maior processo de engenharia social, no qual Ali Sadikin, o governor de 
Jakarta nos anos 60 e 70, desempenhou um papel crucial. Vários projetos foram 
executados durante os seus mandatos: por entre outros, um importante coló-
quio em 1976 para redescobrir as raízes históricas e culturais da cidade e, como 
resultado, a história e a identidade começaram a surgir para promover a cultura 
Betawi e investigar o potencial da cultura Betawi. Shahab (1994) identificou o 
ponto de viragem da identidade Betawi nos anos 70, quando o governo conferiu, 
em 1976 ao Dinas Kebudayaan (o departamento de cultura e turismo de Jakar-
ta), a tarefa de investigar a cultura local e encorajar criações novas a partir de 
elementos tradicionais. A partir de 1976 em diante, todas as atividades Betawi 
eram executadas pelo povo Betawi e passou-se a usar o termo Betawi; antes de 
1976, quase todas as atividades usavam o termo Jakarta (SHAHAB, 1994: 213).

4.          “Betawi” como uma categoria abrangente

	 Shahab (1994) categorizou os Betawi em Betawi Kota (Betawi citadino), 
Betawi Pinggir (Betawi suburbano) e Betawi Udik (Betawi rural), Betawi aristo-
crático, Betawi cristão, assim como Cina Betawi (Betawi chinês), Arab Betawi 
(Betawi árabe) e New Betawi (novo Betawi). Knorr (2014: 98) designa as três 
primeiras categorias como o “núcleo duro” dos Betawi, enquanto o círculo ex-
terior são os cristãos e os não muçulmanos de certas localidades, assim como 
origens tradicionalmente desassociadas ou marginalmente ligadas aos Betawi. 
Estes consideram-se como Betawi até diferentes extensões; por outro lado, os 
Betawis enfatizam a religião e a origem como fatores sociais e culturais diferen-
ciadores. De todo modo, na seção seguinte, podemos observar que é possível 



45

Raan-Hann Tan

adoptar a identidade Betawi sem haver necessariamente uma conversão ao Is-
lão. Embora a maioria dos Betawi seja muçulmana, reconhece-se cada vez mais 
a existência de algumas minorias cristãs dentro do grupo étnico.

INTEGRAÇÃO E DIFERENCIAÇÃO

	 As mulheres das Índias Orientais Neerlandesas tendiam a envergar uma 
blusa branca sobre uma saia semelhante ao sarong, diferenciando-se das mulhe-
res indonésias que vestiam kebayas coloridas. Os homens, quando estavam no 
seu lar, usavam calças de pijama batik de estilo europeu e uma túnica shantung 
de côr branca (MILONE, 1967: 415). Esta roupa é muito semelhante ao que o 
povo Tugu costuma a usar. De acordo com o testemunho de uma anciã Tugu, 
Yohana, a kebaya de estilo chinês, 10 i.e. kebaya encim, era usada pela sua mãe e 
sua avó. Elas compravam o tecido para um alfaiate chinês costurar. Os vestidos 
femininos eram normalmente confecionados à medida, enquanto a roupa mas-
culina era comprada. Uma outra residente de Tugu, Erni, informa que a kebaya 
encim era usada pelas senhoras anciãs em Tugu e que elas tinham uma preferên-
cia pela côr branca. Segundo Shahab (1994: 234, 268), algumas roupas Betawi são 
uma consequência do reavivar da tradição, enquanto outras foram inventadas. 
Por exemplo, as kebayas11  foram introduzidas como indumentária Betawi por 
via de um fórum oficial e organizado pelo governo regional em 1983, enquanto 
o pakaian abang e o pakaian demang foram fatos inventados e tornados agora 
fatos cerimoniais para ocasiões Betawi ou para ocasiões oficiais em Jakarta.
	 Para o espetáculo em palco, os grupos de Keroncong Tugu envergam 
normalmente uma boina ou um boné preto, um baju koko12  ou sadariah branco, 
um xale e calças batik (por regra, castanhas). Eu denomino este conjunto de 
“traje Keroncong Tugu” 13 (FIGURA 3), porque estas combinações não são alea-
tórias: os músicos de keroncong explicam que a boina e o xale são de influência 
europeia (portuguesa), a camisa é Betawi, enquanto as calças com padrão batik 
representam a Indonésia. 	
	 Outro tipo de conjunto musical que tem vindo a ser discutido em para-
lelo com o  keroncong é o tanjidor (cf. HEINS 1975), que também é classificado 
como música Betawi e que é tocado por músicos masculinos envergando o baju 
koko, calças pretas, um sarong dobrado nos ombros (também conhecido por 
kain pelekat) e um chapéu negro chamado peci ou kopiah (FIGURA 4). A ban-
da consiste de saxofone, trombone, clarinete, trompa francesa, baixo, címbalo 
e tímpano. Também conhecido como Orkes Kompeni (HEINS, 1975), tanjidor 
deriva do Português tangedor (tocador de um instrumento musical) e data do 
tempo em que o Português era falado em Batavia (YAMPOLSKY, 1994), prova-

10  A respeito da história do sarong e da kebaya enquanto moda das senhoras indonésias, Schulte Nor-
dholt (1997: 22) sugere que estas peças foram o resultado de uma série específica de desenvolvimentos 
coloniais e pós-coloniais, onde a cultura da corte javanesa se misturou com adaptações mestiças.

11  Por exemplo, keranjang ou tipo encim para mulheres solteiras jovens e de meia-idade; tipo none para 
senhoras jovens.

12  Uma camisa tradicional Betawi que possui aparentemente influência chinesa.

13  No inquérito feito por Espada (2009: 102), a maioria dos informantes comunicou que existe uma 
indumentária típica de Tugu para os homens e para as mulheres: As senhoras usam kebaya e um xale, 
enquanto os senhores usam sadaria, calças batik e pet (boné ou chapéu) durante os festivais, cerimônias, 
espetáculos (como o keroncong) e outros eventos importantes.



46

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 6
, n

º1
1,

 Ju
l./

 D
ez

. d
e 

20
17

Figura 3. Traje Keroncong Tugu usado por músicos do Keroncong Ca-
frinho Tugu durante o Tugu Expo 2013 (fotografia da autora, 2013).

Figura 4. Músicos de tanjidor no Betawi Art Festival em Jakarta (fotografia da autora, 2013).

velmente até ao tempo de Augustine Michiels – o antepassado do clã Michiels. 
Na qualidade de um rico proprietário de terras, ele tinha escravos que tocavam 
em bandas filarmónicas (gamelan), tal como em conjuntos europeus e chineses, 
para entretenimento das suas visitas. Por isso, tanjidor é também associado aos 
escravos dos ricos proprietários europeus na Batavia dos séculos XVIII e XIX. 
O gênero musical desenvolveu-se provavelmente a partir de este contexto. Na 
sua origem, o repertório destes grupos consistia de músicas europeias como 
marchas e valsas, mas incorporava gradualmente a tradicional música popular 
local.  Mesmo assim, Abdurachman (2008: 37) nota que a história e a função do 
tanjidor de Tugu é desconhecida. 14  

14  Segundo os meus informantes da família Michiels esclareceram que o tanjidor era a música dos cor-
pos militares e que era tocada em Citereup, lugar onde Augustine Michiels viveu, justificando portanto 
por que motivo não é encontrada no Kampung Tugu. O tanjidor não teve quem assumisse a responsabi-
lidade após a morte do seu líder; os músicos foram para as aldeias circundantes, habitadas pelos Betawi, 
tornando-se eventualmente num estilo de música Betawi, associada à cultura Betawi e sendo apresentada 
com roupas Betawi.



47

Raan-Hann Tan

	 Yampolsky (1994) asserta que, nos anos 50 do século XX, o tanjidor se 
tornou uma escolha de entretenimento para ocasiões como casamentos e cir-
cuncisões do povo nativo, incluindo os festivais de agricultura nas aldeias pelos 
nativos ou durante os festivais religiosos pela população chinesa. Em suma, este 
gênero musical, que foi inicialmente associado aos europeus, assim como ao 
prominente Michiels, evoluiu em um gênero Betawi sem qualquer ligação a Tugu, 
mas sim a Depok Lama15 .	
	 Um membro do conjunto Krontjong Toegoe explica que o uso de 
baju koko ou sadariah e as calças batik, enquanto traje do gênero Keron-
cong Tugu, tem uma intenção política, que data de 20 de janeiro de 1840, 
quando os Orang Tugu foram reconhecidos pela igreja em Batavia como 
inheemse Christenen (cristãos nativos), implicando que os Orang Tugu 
não eram holandeses. Desde então, os Orang Tugu optam por se identificar
com o povo nativo local, i.e. eles vestem-se como os Betawi, mas mantêm ain-
da algumas diferenças no que respeita a acessórios com o uso de boinas e 
xales. Nessa altura, o Keroncong era um tipo de música para as pessoas à mar-
gem da sociedade e o traje não era requerido para a música popular. Porém, 
esse traje tornou-se eventualmente na singularidade da música de Tugu.	
	 Eicher e Sumberg (1995), que estudaram os subgrupos Nembe e Kala-
bari do grupo étnico Ijo no delta do rio Niger na Nigéria, afirmam que a indu-
mentária, tal como outros símbolos secundários de etnia, por exemplo a língua 
e os traços físicos, é um importante identificador de grupo para lá do que é 
conhecido como os marcadores comuns de limites da etnia. Estes grupos regis-
tram casamentos interétnicos, partilham caraterísticas e histórias semelhantes, 
mas diferenciam-se entre si através da roupa e do uso do tecido. Ao comparar 
as roupas usadas pelos Nembe e pelos Kalabari no quotidiano, como em even-
tos cerimoniais, descobriu-se que os Kalabari tendem a se preocupar mais com 
a sua aparência do que outros grupos e o seu uso de tecido cortado específico 
dos Kalabari (denominado pelete bite) distingue-os dos outros povos ao seu 
redor (cf. EICHER; EREKOSIMA, 1995). Portanto, a indumentária é usada para 
diferenciação étnica onde as distinções entre grupos vizinhos são sútis, mas per-
sistentes. No que diz respeito ao povo Tugu e aos Betawi, os acessórios de cha-
pelaria como o peci e as boinas relacionam-se de forma paradigmática. No con-
texto da Indonésia e da Malásia, o peci é frequentemente associado aos homens 
muçulmanos. Em Jakarta, o governo decidiu recentemente que este faz parte do 
traje oficial masculino. A boina e o xale usados pelos Tugu, particularmente pelos 
músicos, são símbolos que estão ligados aos Europeus (Portugueses) e que os 
distingue dos Betawi: Eles usam o peci,em vez de boinas e um sarong dobrado 
no ombro em vez de um xale. Esta diferença na semelhança é assim simbolizada 
por itens para cabeça e ombros.
	 Para o conjunto Krontjong Toegoe, a questão do estilo e da moda en-
trou em cena. Camisas e calças batik sempre foram utilizados como unifor-
me, mas o grupo achou que embora fosse bom ter uma aparência bem ar-
rumada como uma banda, o enfoque não deveria ser tanto a uniformidade 
do traje, mas a adequação com relação aos eventos. Segundo um membro do 

15 Aí, os Laurens — uma das doze famílias que receberam a herança do merca-
dor holandês Cornelis Chastelein — possuiram vários grupos de tanjidor, desta-
cando-se especialmente o ano de 1934, quando eles eram conhecidos por toca-
rem em vários eventos em Depok e nas áreas rurais (JONATHANS, 2011: 122).



48

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 6
, n

º1
1,

 Ju
l./

 D
ez

. d
e 

20
17

Krontjong Toegoe, o orçamento para a indumentária pode chegar a 30%, en-
quanto 10% se aplica à manutenção de instrumentos, 40% é destinado  para 
a compra de novos instrumentos e o restante é acomodado para a prática 
musical e outras despesas diversas. Em vez de usar calças batik costuradas, 
eles usam o tecido batik com o método de amarração para aparecer mais na 
moda. Para eventos no parque ou relacionados com a praia, eles vestem ca-
misas havaiana. Ocasionalmente, apresenta-se por escolha em um “estilo por-
tuguês” (FIGURA 5), mas existem ocasiões em que os organizadores pedem 
explicitamente este “estilo português”. Nesses eventos, eles usam uma boina 
(ou um boné ou chapéu) a condizer com a camisa branca de mangas com-
pridas e um colete negro, combinado com um par de calças e botas escuras. 

 

	 O agrupamento Keroncong Cafrinho Tugu quase sempre atua no traje 
Keroncong Tugu. Esta escolha ou limitação está relacionada com a sua noção de 
tradição. Emma Tarlo (1996) é prestável quanto a fornecer uma teoria da indu-
mentária baseada não em abordagens estéticas ou morais, mas focada no que se 
veste verdadeiramente em detrimento da descrição do que se veste; ou seja, nas 
razões porque as pessoas fazem certas escolhas de indumentária e o significado 
destas escolhas para elas. Compreender o desenvolvimento da tradição da indu-
mentária ou das escolhas ajuda-nos a compreender os processos de diferencia-
ção e identificação, independentemente de serem propositados ou inevitáveis. 
	 Todavia, a comunidade de Tugu dificilmente veste-se assim na sua vida 
quotidiana. Os músicos trazem o seu traje e só mudam antes dos seus espetácu-
los. Mesmo durante eventos da comunidade ou festivais tradicionais como man-
di-mandi, rabo-rabo e Natal, os músicos usam roupas casuais como t-shirts e 
jeans. Pode-se dizer que o traje é usado somente para performances encenadas.
	
LIGAÇÕES A PORTUGAL

	 Devido ao problema com Timor Leste, as relações entre Indonésia e Por-
tugal foram cortadas em 1975 e só foram reatadas catorze anos mais tarde, em 
dezembro de 1999. Mesmo assim, ambos os países tiveram uma relação dinâmica 

Figura 5. O conjunto Krontjong Toegoe atua em estilo portu-
guês no Batavia Arts Festival 2013 (fotografia do author, 2013).



49

Raan-Hann Tan

desde a independência da Indonésia; Portugal abriu uma representação em Jakarta 
em 1950, embora a ligação diplomática tenha sido cortada pela Indonésia em 1965 
como apoio aos países não alinhados, que se distanciaram dos países colonialistas.
	 Quando foi entrevistado por um repórter de TV no Festival Kampo-
eng Toegoe em 2008, o antigo embaixador de Portugal na Indonésia, José M. 
Santos Braga, fez o seguinte comentário: “The tradition in Tugu is very impor-
tant for Indonesia, for Portugal, but also for the world, because this is very 
rich tradition. And so, we think this is good to help protect the tradition but 
also to help have a better quality of life for the people living here.”16  O em-
baixador holandês e três embaixadores de países lusofonos, i.e. Brasil, Timor 
Leste e Moçambique, também visitaram o Kampung Tugu na mesma ocasião. 
Este fato tem sido o acontecimento mais presente para a comunidade de Tugu 
após a memorável visita do antigo cônsul de Portugal na Indonésia, o faleci-
do António Pinto da França, nos anos 70. Consequentemente, a Fundação 
Gulbenkian patrocinou prateleiras, cadeiras e mesas para o uso da comuni-
dade Tugu na IKBT Secretariat. A embaixada portuguesa na Indonésia provi-
denciou professores para a conduta de aulas de Português no Kampung Tugu.
	 Uma trupe informal de dança chamada Romeiros de Tugu, foi formada 
em 2008 pela leitora de Português Maria Emília Imler e com a ajuda de uma 
indonésia, Pipita. Este grupo consiste de residentes de Tugu interessados em 
aprender danças tradicionais de Portugal e os ensaios são realizados todos os 
sábados após a aula de língua portuguesa. Eles atuam tanto em eventos locais, 
como em certames internacionais. Inicialmente, eles pediam emprestado os seus 
trajes de dança do grupo  Cantar Caravelas, mas depois eles produziram por si 
próprios o seu vestuário. Cantar Caravelas é um grupo musical com o objetivo 
de expressar a cultura portuguesa, interpretar e cantar canções tradicionais 
portuguesas. O grupo começou na Universidade da Indonésia como uma das 
atividades sob o leitorado português (BUDIMAN, 2010: 32). O líder do conjun-
to Krontjong Toegoe revela que, quando a comunidade de Tugu foi convidada 
pela embaixada portuguesa para atuar nos seus eventos, a sua banda e a trupe 
Romeiros de Tugu representaram a embaixada portuguesa. Por isso, o Keron-
cong Tugu representa os Betawis por um lado e, por outro, também representa 
Portugal, dependendo de quem faz o convite ou de quem organiza o evento.
	 Em geral, o povo de Tugu tem uma boa consideração pelos portugueses 
e tem orgulho das suas raízes portuguesas, fazendo questão de apontar as dife-
renças entre os portugueses e os holandeses: “The Portuguese expansion was 
through peace; they came and they intermarried with local people, unlike the 
Dutch who came with weapons and armies”. Existe a firme crença que a lusita-
nidade de Tugu foi aniquilada pelos holandeses, mas a resistência contra os ho-
landeses continuou, a ponto de ser comentado que a comunidade de Tugu tem 
melhores relações com a embaixada de Portugal do que a da Holanda. Porém, 
pode-se denotar uma certa ambivalência relativamente à identidade Tugu: Os 
informantes que valorizam a herança portuguesa de Tugu, quando questionados 
acerca das relações com Portugal, não demonstram frequentemente qualquer 
afinidade. Numa entrevista com o líder da banda Keroncong Cafrinho Tugu, ex-
pressou a dificuldade em se relacionar com os portugueses. Nesse sentido, há 
altas expectativas com os homólogos portugueses quanto às condições de vida, 

16 O programa Periskop na MetroTV, 18 de Novembro de 2008.



50

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 6
, n

º1
1,

 Ju
l./

 D
ez

. d
e 

20
17

a manutenção e preservação da sua propriedade cultural e a promoção do Ke-
roncong Tugu. A comunidade também deseja que as aulas de língua portuguesa 
também sejam retomadas; de momento, as aulas são realizadas somente na em-
baixada de Portugal.
	 Consideremos agora a discografia da UNESCO: Em termos de canções 
gravadas, Ganap (2011) observa que eles representam a terceira geração do 
Keroncong Tugu na medida em que canções Indonésias e Betawi foram incluídas 
nos repertórios, junto com canções das Índias Orientais Neerlandesas. Ganap 
toma este fato como um ato político na exibição de nacionalismo, visto que 
os Orang Tugu foram acusados de serem a favor dos holandeses aquando da 
independência da Indonésia. A inclusão de canções Betawi também foi politica-
mente motivada: colocar o Kampung Tugu dentro da área Betawi. Uma questão 
permanece, porém, sem resposta: Por que razão não houve qualquer canção em 
crioulo português na gravação da UNESCO (GANAP, 2011: 121)?

CONCLUSÃO

	 Olhando para o contexto histórico dos Tugus e Betawi em relação a Ba-
tavia, e tomando a música de Malaca dondang sayang como exemplo, que tem as 
suas próprias qualidades estilísticas, assim como traços indianos, árabes, portu-
gueses, malaios e outros mais, Kartomi (1981: 229) assere  que não precisamos 
de usar o rótulo de música “híbrida”, mas deveríamos simplesmente empregar 
os nomes próprios, dondang sayang, e eu poderia argumentar o mesmo para  
Keroncong Tugu.		
	 O reestabelecimento de relações diplomáticas e culturais entre Portugal 
e Indonésia nos últimos anos levou a um impulso de danças e canções portu-
guesas no Kampung Tugu. No entanto, o que se torna mais óbvio é a inserção 
crescente dos Orang Tugu, da sua música e da sua cultura dentro de uma iden-
tidade mais abrangente dos Betawi de Jakarta e de uma identidade nacional, 
sem perder a identidade particular de Tugu. Estas mudanças têm vindo a ser 
representadas pela adoção do traje Betawi, das canções Betawi e língua. Elas 
acabaram por relacionar os Tugu com a sua “Betawi-dade”, como se pode ver 
no seu sistema comunicativo, por exemplo ao cantar canções Betawi quando 
cumprimentam famílias Tugu no festival rabo-rabo. A ligação a Portugal, em sua 
maior parte, é limitada ao âmbito da performance, onde o quadro está marca-
do. Destarte, concordamos com Knorr (2010: 741-742), visto que o conceito 
crioulo para a identidade e cultura do grupo Betawi tem vindo a ser usado nas 
últimas três décadas e é provavelmente ainda prestável para as instituições es-
tatais indonésias para promover as identidades transétnicas, locais e nacionais.

REFERÊNCIAS
ABDURACHMAN, Paramita R. Bunga Angin Portugis Di Nusantara: Jejak-Jejak 
Kebudayaan Portugis Di Indonesia.  Jakarta: LIPI, 2008.
ANDAYA, Leonard Y. The ‘Informal Portuguese Empire’ and the Topasses in the 
Solor Archipelago and Timor in the seventeenth and eighteenth centuries. Jour-
nal of Southeast Asian Studies, Singapore, 41, n.3, p.391-420, 2010.
______.; ANDAYA, Barbara W. Interracial Marriages and the Overseas Family: 



51

Raan-Hann Tan

The Case of the Portuguese Topasses in Timor. In: WADE, G.; LI, TANA (Orgs.). 
Anthony Reid and the Study of the Southeast Asian Past. Singapore: ISEAS, 2012. 
p.221-240.
BECKER, Judith. Kroncong, Indonesian Popular Music. Asian Music 7, n.1, p. 
14-19 Southeast Asia Issue (1975). Disponível em <http://www.jstor.org/sta-
ble/833923>. Acesso em: 9 dez. 2014.
BOSMA, Ulbe.; RABEN, Remco. Being “Dutch” in the Indies: A History of Creo-
lisation and Empire, 1500-1920. Singapore: NUS Press, 2008.
BUDIMAN, Arif. Ensino do Portugues como Lingua Estrangeira na Universidade 
de Indonesia. Dissertação (Mestrado) – Faculdade das Letras, Universidade de 
Lisboa, Lisboa, 2010.
CASTLES, Lance. The Ethnic Profile of Djakarta. Indonesia 3, p.153-204, abr 
1967. Disponível em: <http://cip.cornell.edu/seap.indo/1107136733>. Acesso 
em: 16 jan. 2015.
DAUS, Ronald. Portuguese Eurasian Communities in Southeast Asia.  Pasir Pan-
jang, Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, 1989.
DE HAAN, Frederick. Oud Batavia. Eerste Deel. Batavia: G. Kolff and Co, 1922.
EICHER, J.B.; SUMBERG, B. World Fashion, Ethnic, and National Dress. In: EI-
CHER, J.B. (ed.) Dress and Ethnicity.  Berg: Oxford and Washington D.C., 1995.p. 
295-306.
______.; EREKOSIMA, T.V. Why Do They Call It Kalabari? Cultural Authentifi-
cation and the Demarcation of Ethnic Identity. In: EICHER, J.B. (ed.) Dress and 
Ethnicity.  Berg: Oxford and Washington D.C., 1995. p.139-164.
ESPADA, Maria de Jesus. Io Dali Vos Mori: Retrato Sumário de Uma Comunidade 
Luso- descendente em Tugu. Lisboa: Prefácio, 2009. 
FRANÇA, Antonio d’Oliveira Pinto da. Portuguese Influence in Indonesia. 
Djakarta: Gunung Agung, 1970. 
GANAP, Victor. Tugu Village: A Historical Monument of Kroncong Music in the 
Indonesian Cultural Map. Research Report. Yogyajakrta: Indonesia Institute of 
the Arts, 1999. 
______. Krontjong Toegoe. Yogjakarta: Badan Penerbit Institut Seni Indonesia, 
2011.
HEINS, Ernst. Kroncong and Tanjidor – Two Cases of Urban Folk Music in Jakar-
ta.  Asian Music v.7, n.1, p. 20–32, 1975.
HEUKEN, Adolf. Tempat-tempat Bersejarah di Jakarta. Jakarta: Cipta Loka Ca-
raka, 1997.  
JONATHANS, Yano. Depok Tempoe Doeloe: Potret Kehidupan Sosial & Budaya 
Masyarakat. Jakarta: Libri, 2011.
KANUMOYOSO, Bondan. Beyond the City Wall: Society and Economic Develo-
pment in the Ommelanden of Batavia, 1684–1740. Tese (Doutorado) - Faculty of 
the Humanities, Leiden University, Leiden, 2011. Disponível em: <https://openac-
cess.leidenuniv.nl/handle/1887/17679>. Acesso em: 10 dez. 2015.
KARTOMI, Margaret J. The Processes and Results of Musical Cul-
ture Contact: A Discussion of Terminology and Concepts. Ethno-
musicology v. 25, no. 2, p. 227-249 , maio 1981. Disponível em:< 
http://www.jstor.org/stable/851273> . Acesso em: 17 mar. 2015.



52

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis
M

U
SE

O
LO

G
IA

 &
 IN

T
ER

D
IS

C
IP

LI
N

A
R

ID
A

D
E 

 V
ol

. 6
, n

º1
1,

 Ju
l./

 D
ez

. d
e 

20
17

KEPPY, Peter. Keroncong, Concours and Crooners: Homegrown Entertainment 
in Early Twentieth Century Batavia. In: BOOMGARD, P.; KOOIMAN, D.; SCHUL-
TE NORDHOLT, H. (eds.) Linking Destinies: Trade, Towns and Kin in Asian His-
tory. Leiden: KITLV, 2008. p. 141-158.
KNORR, Jacqueline. Creole Identity in Postcolonial Indonesia. New York and 
London: Berghahn, 2014. 
______. Contemporary Creoleness; or, the World in Pidginization? Current An-
thropology v. 51, n. 6, p. 731-759, dez. 2010.
KORNHAUSER, Bronia. In Defence of Kroncong. In: KARTOMI, Margaret (Org.) 
Studies in Indonesian Music. Clayton: Centre of Southeast Asian Studies, Monash 
University, 1978. p. 104-183.
MADISON, D. S.; HAMERA, Judith (eds.) Performance studies at the intersec-
tions. In:______. The Sage Handbook of Performance Studies. California: Sage, 
2006. p.xi-xxv.
MILONE, Pauline Dublin. Indische Culture, and Its Relationship to Urban Life. 
Comparative Studies in Society and History v. 9, no. 4, p. 407-426., jun. 1967.
MORAIS, Manuel. “Cavaquinho.” In Enciclopedia da Musica em Portugal No Se-
culo XX, Vol. I. Lisboa: Circulo De Leitores, 2010. 
NAS, Peter J.M.; GRIJNS, Kees (eds.) Jakarta-Batavia: A Sample of Current Socio-
-Historical Research. Jakarta-Batavia: Socio-cultural Essays. Leiden: KITLV Press, 
2000. p. 1-24.
NIEMEIJER, Hendrik. Batavia: Masyarakat Kolonial Abad XVII. Jakarta, MASUP, 
2012. 
SCHULTE NORDHOLT, Henk (ed.) Introduction to Outward Appearances: 
Dressing State Society in Indonesia. Leiden: KITLV Press, 1997. p.1-37.
SEEBASS, Tilman. Presence and Absence of Portuguese Musical Elements in In-
donesia: An Essay on the Mechanisms of Music Acculturation. In: CASTELO-
-BRANCO, Salwa El-Shawan (ed.) Portugal and the World: The Encounter of 
Cultures in Music. Lisbon: Dom Quixote, 1997. p. 227-288.
SHAHAB, Yasmin Zaki.  The Creation of Ethnic Tradition: The Betawi of Jakarta. 
Tese (Doutorado)-  School of African and Oriental Studies, London, 1994. 
______. Rekacipta Tradisi Betawi: Sisi Otoritas dalam Proses Nasionalisasi Tra-
disi Lokal. Jurnal Antropologi Indonesia, n. 66, p. 46-57, 2001a.  Disponivel em: 
<http://journal.ui.ac.id/index.php/jai/article/view/3422/2703>. Acesso em: 18 abr 
2015.
______. Fashioning a National Cultural Heritage: The Revival of Lenong. Con-
temporary Theatre Review v.11, n.2, p. 13-23, 2001b.
SINGER, Milton. When a Great Tradition Modernizes: An Anthropological Ap-
proach to Modern Civilization. New York: Praeger Publisher, 1972.
STOKES, Martin (ed.) Ethnicity, Identity and Music: The Musical Construction of 
Place. Oxford and New York: Berg Publishers, 1997.
TARLO, Emma. Clothing Matters: Dress and Identity in India. Chicago: University 
of Chicago Press, 1996.
 TAYLOR, Jean Gelman. The Social World of Batavia: European and Eurasian 
in Dutch Asia.  2 ed. Madison, Wisconsin: University of Wisconsin Press, 2009 
[1983].



53

Raan-Hann Tan

TURNER, VICTOR. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago: 
Aldine Publishing Co., 1969. 
YAMPOLSKY, Philip. Three Genres of Indonesian Popular Music: Their Trajec-
tories in the Colonial Era and After. Asian Music v.44, n.2, p.24-80, Summer/Fall 
2013.
______. “Betawi & Sundanese Music of the North Coast of Java: Topeng Betawi, 
Tanjidor, Ajeng.” Music of Indonesia, Vol.5. Washington DC: Smithsonian Folkways 
Recordings, 1994. 


