O KERONCONG TUGU NA PELE DE
PORTUGUESES E DE BETAWIS'

RESUMO

Na Indonésia, a musica Keroncong Tugu tem
origem em um local no norte de Jakarta co-
nhecido popularmente como ‘Aldeia Portu-
guesa’ de Tugu. Os ascendentes do povo de
Tugu eram principalmente mardijkers (escra-
vos liberados).A partir de dados etnograficos
recolhidos em trabalho de campo, este artigo
pretende explorar as relagdes entre o povo
Tugu e os Betawis, a populagiao indigena de
Jacarta, que habitavam a Batavia colonizada
pelos holandeses, concentrando-se em suas
indumentarias e artes performaticas. A ultima
parte deste trabalho aborda o recente desen-

volvimento das relagées Portugal-Indonésia.

Tendo em conta o conceito de “performance
cultural”, delineado pelo antropdlogo Milton
Singer, este artigo demonstra que o Keron-
cong Tugu n3o € apenas essencial como um
marcador de identidade Tugu, mas também as
suas performances nos desafiam a redefinir o
povo Tugu, bem como os Betawis, no contexto
de Jacarta. Ao mesmo tempo, é-nos fornecida
uma perspetiva mais ampla para a compreen-
sao da interagao entre identidade e relagoes
interculturais nas sociedades pds-coloniais.

PALAVRAS-CHAVE

Keroncong Tugu, Mardijkers, Betawi, perfor-
mance, identidade

Raan-Hann Tan?

ABSTRACT

In Indonesia, the song Keroncong Tugu ori-
ginates from a place in the north of Jakarta
popularly known as 'Aldeia Portuguesa' from
Tugu. The ascendants of the people of Tugu
were mainly mardijkers (freed slaves). Based
on ethnographic data collected in field work,
this article aims to explore the relationships
between the Tugu people and the Betawis,
the indigenous population of Jakarta, who
inhabited Batavia colonized by the Dutch,
concentrating on their clothing and perfor-
ming arts. The last part of this paper deals
with the recent development of Portugal-
-Indonesia relations. Taking into account the
concept of "cultural performance," outlined
by anthropologist Milton Singer, this article
demonstrates that the Tugu Keroncong is not
only essential as a Tugu marker of identity, but
also its performances challenge us to redefine
the Tugu people as well as The Betawis, in the
context of Jakarta. At the same time, we are
given a broader perspective for understan-
ding the interaction between identity and in-
tercultural relations in postcolonial societies.

KEY WORDS

Keroncong Tugu, Mardijkers, Betawi, perfor-
mance, identity.

'Este trabalho é uma versdo modificada e traduzida de um capitulo da minha tese de doutorado e foi
apresentado na International Conference of Music and Human Mobility (ICMHM’[6), a 9 de Junho de
2016 em Lisboa. O meu projeto de investigagao de doutorado, focando a comunidade protestante de Tugu
em Jakarta, ndo seria possivel sem o apoio financeiro do Ministério de Educacio Superior da Malasia e da
Universidade Nacional da Malasia (UKM). Eu agradego ao Instituto de Estudos Malasios e Internacionais
(IKMAS) pela bolsa de viagem e extendo também os agradecimentos ao meu orientador, Prof. Dr. Brian
Juan O’Neill, e a Prof.* Dr.* Susana Sardo pelos comentarios ao capitulo. Gostaria de agradecer o auxilio
de Silvio Moreira de Sousa na traducio e revisao deste trabalho.

2 Investigadora no Institute of Malaysian and International Studies (IKMAS), The National University of

Malaysia (UKM).



w
oo

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. 6,n°l I, Jul./ Dez.de 2017

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis

Introducao

O Keroncong Tugu® da Indonésia tem as suas origens na vila “portu-
guesa” de Tugu, no norte de Jakarta. Em 1971, a UNESCO fez uma gravagao
intitulada Java: Krontjong de Tugu como parte do projeto das World Music
Series. Desde a década de 1980, os agrupamentos tuguenses de keroncong tém
vindo a ser convidados a atuar na Pasar Malam Besar*, na Holanda. Em 2011, o
conjunto Krontjong Toegoe deu um espetaculo acompanhado por uma cantora
e um guitarrista portugueses de fado aquando da comemoragao dos cinco sé-
culos de relagoes politicas e diplomaticas entre a Indonésia e Portugal. O que
¢ tido como o estilo musical de tradicao da ‘Aldeia Portuguesa’ de Tugu viajou
claramente para além do seu local de nascimento, sendo mesmo reconhecido e
apreciado a nivel nacional e internacional.

Stokes (1997) argumenta que a musica é socialmente significante devido,
nao totalmente, mas em grande parte, a possibilidade das pessoas reconhece-
rem identidades e lugares, assim como os limites que as dividem. Embora o
Keroncong Tugu seja essencial nos festivais de Tugu, o estilo musical contempo-
raneo tem muito a ver com as atuagoes de palco, marcadas pela apresentacao
(palco elevado, indumentaria e ocasioes). Com base no conceito de ‘performan-
ce cultural’ (Singer 1972), segundo o qual existe um intervalo temporal limitado
e definido por um principio e por um fim, tal como um programa organizado
de atividades delineadas ou preparadas de antemao, um conjunto de atuantes,
um publico e coletivo de participantes e, finalmente, um lugar e ocasiao de per-
formance. Mais, Milton Singer considera também as performances como (uteis,
porque elas sao “the elementary constituents of the culture and the ultimate
units of observation” (1972:71) e podem conter cultura de tal forma que elas
podem exibir a visitantes e aos proprios (idem:71). Estudos historicos e relatos
etnograficos acerca do povo de Tugu descrevem frequentemente sua aparéncia
exterior em relagao ao seu passado de Mardijkers cristaos (e.g. ABDURACH-
MAN, 2008; DAUS, 1989; TAYLOR, 2009 [1983]). Ja foi assinalado que a indu-
mentaria indonésia é um produto de uma relagao em mudanga entre influéncias
indigenas, mugulmanas e ocidentais (SCHULTE NORDHOLT, 1997). Baseado
na pesquisa de campo realizada no ambito da etnografia em Jakarta, mais preci-
samente no Kampung Tugu, este trabalho demonstra que a indumentaria usada
pelos musicos de Keroncong Tugu, independentemente do seu discurso, € por
si s6 um ato de performance que também nos desafiam a reanalisar o concei-
to de grupos étnicos no contexto de Jakarta. Mesmo que o desempenho seja
visto como “essentially contested concept” (cf. MADISON; HAMERA, 2006) no
reconhecimento dos diferentes significados, discursos e tradi¢des que acom-
panham o termo, a discussao levada a cabo neste estudo considera, todavia,
a “performance” de identidades. Por fim, procura-se fornecer uma perspetiva
mais abrangente para o entendimento da interagao entre identidade e relagoes
interculturais em sociedades pés-coloniais.

3 Uma nota terminoldgica: O uso aqui empregue de keroncong refere-se ao estilo genérico en-
contrado por toda a Indonésia. Por motivos de clarividéncia, Keroncong Tugu (ao invés da anti-
ga versiao ortografica Krontjong Toegoe) significa o estilo musical originado na aldeia de Tugu, en-
quanto Krontjong Toegoe é a marca patenteada de um dos conjuntos de keroncong de Tugu..

4 O evento atualmente designado de Tong Tong Fair.



Raan-Hann Tan
Orang Tugu

Orang Tugu (o povo de Tugu) refere-se as pessoas que vivem no Kam-
pung Tugu, no norte de Jakarta, e que estao ligadas as familias indigenas de Tugu,
i.e. com antepassado de Mardijkers, seja por descendéncia ou por casamento.
Enquanto grupo minoritario, os Orang Tugu nao sao uma tribo, nem um grupo
étnico como a maioria étnica que pode ser encontrada na Indonésia. Historia-
dores como Abdurachman (2008), De Haan (1922), Heuken (1997) e Niemeijer
(2012) salientaram que os Mardijkers foram os primeiros povoadores do Kam-
pung Tugu. Os Mardijkers (termo derivado do Sanscrito Maharddhika, que signi-
fica ‘homem de vulto’, ‘alto e poderoso’) adquiriu, na Indonésia, o significado de
homem liberado ou livre (TAYLOR, 2009: 47). Eles consistiam de escravos libe-
rados oriundos de Bengal, Tamil Nadu, Malabar, Gujerat, e Sri Lanka, assim como
por pessoas de outros lugares administrados previamente pelos Portugueses.
Recrutados como soldados ou guarda-costas, eles ajudaram a Companhia Ne-
erlandesa das indias Orientais (VOC) a proteger a cidade de revoltas locais. O
populacao local nativa chamava os Mardijkers de ‘Portugueses’ ou ‘Portugueses
negros’, provavelmente devido a lingua crioula portuguesa que falavam e por
serem protegidos pela lei portuguesa no Estado da India. Castles (1967: 157)
expoe que a composicao étnica nos registros holandeses de 1673 consistia de
5362 Mardijkers, mas esta categoria desapareceu nos registros de 1813 e de
1893. A eles foi inserido um grupo de mesticos de origem holandesa, normal-
mente a progenia de unides ilegais. Bosma e Raben (2008: 53) observaram que
a categoria Mardijkers, tal como a dos mesticos, foi uma construgao adminis-
trativa baseada nao totalmente na realidade; distinguir entre as duas categorias
nao era facil. Independentemente desse fato, os Mardijkers ainda constituiam
um grupo separado dentro da comunidade crista da Batavia e estavam entre os
principais patronos da igreja portuguesa (atualmente, a Igreja Sion) (BOSMA;
RABEN, 2008: 49). Uma ordenagao da igreja de 1643 prescreveu o uso de um
chapéu e de vestuario de estilo ocidental para todos os convertidos ao Cristia-
nismo e que “the ultimate sign of being Portuguese or being different from the
indigenous people, was the wearing of a hat” (ABDURACHMAN, 2008: 34). Em
Timor, os Portugueses negros, também conhecidos como Topasse (derivado do
Hindustani topi ‘chapéu’), exibiam as mesmas carateristicas neste aspeto: enver-
gavam camisas de seda de estilo europeu, pantalonas e chapéus, de tal forma que
os Portugueses os chamavam de “gente dos chapeus” ou “hat people” (ANDAYA,
2010: 397; ANDAYA; ANDAYA 2012:227). Estes eram sinais significantes que os
demarcavam da populagao local. Esta representagao visual nao é desprovida de
importancia, visto que em um estudio de musica do agrupamento Krontjong To-
egoe, existe uma figura de tamanho real de um Mardijker com um instrumento
de cordas, que, segundo o lider, foi criado com base na imaginagao (FIGURA 1).
O organizador do Festival Kampoeng Toegoe de 2013 reconheceu a sua utili-
dade como um icone paraTugu e utilizou a imagem nos convites, posters, faixas
publicitarias, etc. (FIGURA 2).A agéncia de turismo e cultura do norte de Jakarta
usou a representagao do Mardijker do século XVII na sua brochura de turismo.

w
O

VIS4 30 3AVAISYIAINN YA OYIVWIOANI VA VIONIID W3 OYIVNAYYD -SQd 3A YWYYDOYd OQ VLSIATY



1N
o

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. 6,n°l I, Jul./ Dez.de 2017

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis

Figura |.Figura de um Mardijker segurando um instrumento de cordas

(Fotografia da autora, 201 3).

Figura 2. Um Mardijker na indumentéria de um heroi Betawi no Festival Kampoeng Toe-

goe (Fotografia da autora, 2013).



Raan-Hann Tan

Keroncong Tugu

Estudos anteriores (Cf. Abdurachman, 2008; Becker, 1975; Heins, 1975;
Ganap, 1999, 201I; Kornhauser, 1978; Seebass, 1997) lidaram com a histo-
ria e a musicologia do Keroncong Tugu. Seebass (1997), Ganap (2011) e Yam-
polsky (2013), por exemplo, asseriram que se desconhece o que aconteceu
ao keroncong durante o periodo de mais de duzentos anos a seguir a che-
gada dos Portugueses. A etnomusicologa Bronia Kornhauser define o keron-
cong como “a continually changing repertoire of music which has developed
in parts of Indonesia and Malaysia” (1978: 107). Além de ser um repertorio
e um estilo musical, keroncong refere-se também ao instrumento de quatro
cordas, parecido com um violao e de cinquenta centimetros de tamanho, re-
conhecido como cavaquinho em Portugués, que viajou com os marinhei-
ros portugueses para o Oriente ao longo do século XVI, chegando a Malaca
e as Molucas através da Africa ocidental e Goa; mais tarde, foi transplantado
das Molucas para o Kampung Tugu, onde o nome do instrumento se tornou
keroncong (GANAP, 201 1: 91). O povo de Tugu aponta para o ano de 1661
como a data de inicio do Keroncong Tugu, que foi simultaneamente o ano da
génese do Kampung Tugu e eles explicam que o instrumento musical ganhou
o seu nome devido ao som “crong crong crong” resultante de ser dedilhado.
Referindo-se ao keroncong, Peter Keppy comenta que uma nova, popular cul-
tura urbana, que é hibrida por natureza, surgiu em Batavia na primeira metade
do século XX através de um “autonomous and ambiguous process” (KEPPY,
2008: 141) a partir de uma sociedade urbana multiétnica que reinterpreta o
seu passado cultural. Enquanto género musical nacional, o Keroncong Tugu ain-
da tem o seu estilo comparado com os keroncongs mais gerais. Os Orang
Tugu n3ao sao s6 musicos, mas também faziam os seus proprios instrumen-
tos como prounga’, jitera® e macina’ no passado. Ganap (201 1: 7) observou
que, apesar de ter cangoes crioulas portuguesas, o comportamento dos Orang
Tugu na associagao do keroncong com os seus antepassados e o seu em-
penho na preservagao da sua heranga é o que os distingue. No passado, os
Orang Tugu tocavam a prounga, jitera, violino, flauta e rebana (tambor) como
o seu passatempo. Eventualmente, eles se juntavam e formavam um agrupa-
mento, dando lugar a formagao de Orkes Krontjong Poesaka Moresco Toegoe
(também conhecido como OKMT [) na década de 1920 e com prorrogagao
até aos anos 50 com OKMT Il. Depois disso, o Keroncong Tugu entrou num
hiato de quase trinta anos devido a agitagao sociopolitica na vila de Tugu, até
que um nativo de Tugu chamado Jacobus Quiko assumiu a lideranga na revita-
lizagado do Keroncong Tugu nos anos 70. O Keroncong Tugu contemporaneo
é executado com os seguintes instrumentos: voz, uma ou duas guitarras, um
ukulele, uma prounga, uma macina, uma rebana, um baixo, um violoncelo e um
violino. De atividade de lazer, o Keroncong Tugu transformou-se agora tam-
5 Uma guitarra de cinco cordas usada no Keroncong Tugu que foi desenvolvida num instrumento de trés
cordas, também conhecido como cuk.

6 Semelhante ao violao, mas de menor tamanho.

7 Uma guitarra de quatro cordas usada no Keroncong Tugu, também conhecida como cak. Seebass (1997:
240) sugere que “macina” deriva provavelmente de “machinos” ou “machete”. Este instrumento é tam-
bém conhecido como cavaquinho, embora na ilha da Madeira seja denominado de “braga” ou “bragui-
nha”. O cavaquinho também foi levado pelos minhotos para Cabo Verde e Brasil e adquiriu o nome de
“ukelele” quando foi introduzido no Hawai’i por emigrantes da Madeira (Morais 2010).

‘ N

VIS4 30 3AVAISYIAINN YA OYIVWIOANI VA VIONIID W3 OYIVNAYYD -SQd 3A YWYYDOYd OQ VLSIATY



-~
N

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. 6,n°l I, Jul./ Dez.de 2017

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis

bém em uma performance para turistas que visitam a Gereja Tugu ou o Kam-
pung Tugu — um dos doze destinos costeiros de turismo do norte de Jakarta.

Repertorios?, grupos e festivais

A imagem de marca do Keroncong Tugu sao as suas cangoes em crioulo
portugués, notavelmente Jan Kaga Leti, Gatu du Matu, Cafrinho e Nina Bobo, que
ainda sao cantadas hoje em dia. No entanto, eles ja nao falam crioulo portugués,
mas usam a lingua indonésia com giria Betawi em suas interagoes do dia-a-dia. De
acordo com Ganap (201 1: 113), que relaciona os desenvolvimentos dos reperto-
rios de Tugu com a situagao sociopolitica local, as cangoes em crioulo portugués
podem ser categorizadas como o conjunto de composi¢oes da primeira geragao
de KeroncongTugu;a segunda geragao contribuiu com composi¢coes em Neerlan-
dés ou em Neerlandés misturado juntamente com composigoes em Malaio,como
é representado pela cultura da populagio das indias Orientais Neerlandesas em
Batavia.A geracao atual,que é portanto a terceira,incorporou ainda mais cangoes
regionais as que foram herdadas das primeira e segunda geragdes de musicos.

Atualmente, existem ao todo quatro conjuntos musicais em Tugu, i.e.
Krontjong Toegoe, Keroncong Cafrinho Tugu, Keroncong Muda-Mudi Cornelis
e D’Mardijkers Jr.Toegoe. Eles sao inclusivos no recrutamento dos membros do
grupo. Religiao, género, idade, experiéncia e conhecimentos de musica tendem
a nao impedir o recrutamento de qualquer pessoa. Eles sao convidados e pagos
para atuar nao s6 em eventos estatais, como também em eventos de empresas
privadas, em igrejas, em casamentos, na recepgao a convidados de honra, etc.
Num espetaculo de uma hora, o grupo Keroncong Tugu pode comegar com uma
musica instrumental e terminar com uma reconhecida cangao Betawi, Jali-jali;
pelo meio, a maior parte do repertério usualmente apresentado inclui Pasar
Gambir, Nonton Bioskop, Oud Batavia, Gang Kelinci, Stambul Betawi, Alusiau,
etc. Os musicos, independentemente do género, usam a mesma indumentaria,
enquanto as vocalistas femininas, que estao de pé diante do agrupamento, so-
bressaem pelos seus coloridos vestidos, pelas kebayas e pelos seus penteados.

Os dois principais festivais especificos de Tugu sao mandi-mandi e rabo-
-rabo. O mandi-mandi é composto por duas partes:a primeira é puramente for-
mal, uma sessao religiosa semelhante a um servico religioso. O intervalo é um
almogo comunal, a que se segue a segunda parte, que consiste no modo festivo
originado quando a musica keroncong, danga e alcool se juntam ao ritual de per-
dao, levado a cabo no ato de colocar pé na face dos participantes. Este comega
com os anciaos, os VIPs, os lideres da comunidade e qualquer pessoa convidada
pelo mestre de cerimonias para se apresentar na cerimonia de abertura do man-
di-mandi. Estas pessoas desempenham o ritual do po antes de circular; somente
quando eles se separam do seu circulo é que se pode observar a emersao do que
Turner (1969) designa de communitas. Nesta ocasiao, keroncong nao é domi-
nado por uma Unica banda, nao obstante que possa haver uma banda disponivel
ou responsavel pela musica. Os participantes ou a audiéncia sao livres de subir
ao palco, tomar o microfone para cantar a solo, com a banda ou com o publico.
Quanto ao festival rabo-rabo, trata-se de uma visita porta-a-porta.A origem da

8 A musicologia, as anotagdes, as letras e o passado dos repertorios de Tugu ja foram analisados, por
exemplo, por Ganap (201 1) e Kornhauser (1978).



Raan-Hann Tan

palavra vem do Portugués, com sentido de ‘seguir na cauda’. Durante o rabo-
-rabo, os residentes ou participantes de uma casa de Tugu seguem na cauda de
um grupo existente de visitas em diregao a casa ou familia seguinte de Tugu.
Portanto, a cauda alonga-se a medida que se aproximam da ultima casa. Quando
se aproximam de uma casa, a cangao cantada é frequentemente “Overal” (uma
cancio das Indias Orientais Neerlandesas) ou “Cafrinho” (também conhecida
como “Bate-bate Porta”), uma cangao crioula de Tugu. Enquanto todos aguar-
dam a sua vez para cumprimentar os anfitrioes, as cangoes cantadas baseiam-se
na origem étnica dos anfitrices. Se o anfitriao é Batak, é cantada uma cangao
tradicional Batak’, como Alusiau ou Situmorang. Se € uma familia nativa de Tugu,
€ comum cantar cangoes Betawi como Jali-Jali e Sirih Kuning, enquanto as fa-
milias Tugu-ambonenses ou Tugu-timorenses sao agraciadas com cangées como
Sio Mama ou Hura-hura Cincin.A duragao da estadia em cada paragem depende
do nimero de cangdes cantadas e se o anfitrido serve comida aos visitantes.

BETAWI/BATAVIA

Apesar da etnia javanesa constituir o grupo étnico mais numeroso, os
Betawi sao considerados como o povo indigena da Jakarta, enquanto o Orang
Tugu, que se autoidentificam como lusodescendentes, representam agora parte
da cultura Betawi, particularmente no que diz respeito a musica Keroncong
Tugu. Existem basicamente duas categrias de Betawi segundo o conceito for-
mado em Tugu: A primeira categoria € que um Betawi se professa desde a nas-
cenga. A segunda, que nao é proferida tao frequentemente e de modo facil,
embora fazendo sentido para eles, é a referéncia aos seus antepassados: os
Mardijkers cristaos. Para se debater sobre Betawis ou da identidade Betawi, é
preciso comegar pelo contexto de Batavia ao longo da colonizagao holande-
sa. Trata-se de um processo bastante longo (desde o inicio do periodo colo-
nial) até ao momento em que os Betawi se constituiram formalmente como
um grupo étnico em 1923. Por isso, relaciona-se muito mais o povo de Tugu
com os Betawi do que os habitantes de Jakarta e a razao principal baseia-se
na idéia de uma nagao (a Indonésia), enquanto a cultura Betawi — o nome de-
riva de ‘Batavia’ — € fundada na condigao geopolitica especifica de Batavia, com
a sua populagao mista. A pesquisa sobre os Betawi é escassa, sendo Shahab
(1994, 2001a, 2001b) a grande fonte de informagao. Ao mesmo tempo, tam-
bém fago referéncias a Castles (1967), Nas e Grijns (2000) e Knorr (2014).
Existem alguns pontos importantes a ter em conta a partir de estes estudos:

l. A diversidade da populagao de Batavia

Na Batavia conquistada pelos holandeses, os recursos humanos eram
adquiridos de pessoas de fora de Batavia, especialmente de Bali e do sul de Sula-
wesi.As populacdes também incluiam mercadores da China, sul da Asia, Arébia,
soldados das Filipinas, prisioneiros de guerra das povoacées portuguesas na in-
dia e escravos do territério continental do sul da Asia,a Costa de Coromandel,
Malabar, Bengala e Arakan em Burma, assim como do arquipélago. Todos estes
grupos contribuiram para a diversidade populacional de Batavia. A medida que

9 Um dos grupos étnicos na Indonésia; predominantemente no norte de Sumatra.A lingua Batak perten-
ce a familia de linguas austronésias.

‘ N
(&9

VIS4 30 3AVAISYIAINN YA OYIVWIOANI VA VIONIID W3 OYIVNAYYD -SQd 3A YWYYDOYd OQ VLSIATY



S
N

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. 6,n°l I, Jul./ Dez.de 2017

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis

o controlo holandés sobre Java aumentou, o povo sundanés do interior da parte
ocidental de Java, i.e. a regiao interior imediatamente ao largo de Jakarta, e os
javaneses da costa norte de Java e do interior das partes central e orientais da
ilha chegaram gradualmente em nimeros modestos a cidade, como trabalhado-
res. Porém, os sundaneses e os javaneses foram proibidos de morar na cidade,
porque os holandeses temiam que eles se revoltassem.

2. A categoria “bataviano” surgiu somente no censo de 1930

No censo populacional de 1893, havia apenas quatro categorias para a
populacao de Batavia, ou seja europeus, arabes, chineses e indigenas. O censo
de 1930 mostra uma categoria de pessoas identificada como batavianos, e outra
categoria é “povo Tugu e Depok”, referindo-se aos Orang Tugu e aos Orang De-
pok. Castles (1967) acredita que a categoria “bataviano” tornou-se o povo Be-
tawi. Os grupos étnicos que eram oficialmente segregados pela VOC nao tinha
muito efeito na identidade com base nas linhas étnicas. Sob o Islao, uma nova
identidade coletiva e cultural emergiu por entre os escravos e habitantes livres
da cidade de Batavia e arredores, dando origem aos Betawi (KNORR, 2014: 56-
57). O influxo crescente de migrantes deu origem a consolidagao e organizagao
politica e cultural dos Betawi como suku bangsa (grupo étnico).

3. O surgimento da tradicao Betawi é recente (nos anos 1970)

O recente despontar da identidade Betawi enquanto grupo étnico é par-
te de um maior processo de engenharia social, no qual Ali Sadikin, o governor de
Jakarta nos anos 60 e 70, desempenhou um papel crucial.Varios projetos foram
executados durante os seus mandatos: por entre outros, um importante colo-
quio em 1976 para redescobrir as raizes historicas e culturais da cidade e, como
resultado, a historia e a identidade comegaram a surgir para promover a cultura
Betawi e investigar o potencial da cultura Betawi. Shahab (1994) identificou o
ponto de viragem da identidade Betawi nos anos 70, quando o governo conferiu,
em 976 ao Dinas Kebudayaan (o departamento de cultura e turismo de Jakar-
ta), a tarefa de investigar a cultura local e encorajar criagdes novas a partir de
elementos tradicionais. A partir de 1976 em diante, todas as atividades Betawi
eram executadas pelo povo Betawi e passou-se a usar o termo Betawi;antes de
1976, quase todas as atividades usavam o termo Jakarta (SHAHAB, 1994:213).

4. “Betawi” como uma categoria abrangente

Shahab (1994) categorizou os Betawi em Betawi Kota (Betawi citadino),
Betawi Pinggir (Betawi suburbano) e Betawi Udik (Betawi rural), Betawi aristo-
cratico, Betawi cristao, assim como Cina Betawi (Betawi chinés), Arab Betawi
(Betawi arabe) e New Betawi (novo Betawi). Knorr (2014: 98) designa as trés
primeiras categorias como o “nulcleo duro” dos Betawi, enquanto o circulo ex-
terior sao os cristaos e os nao muculmanos de certas localidades, assim como
origens tradicionalmente desassociadas ou marginalmente ligadas aos Betawi.
Estes consideram-se como Betawi até diferentes extensoes; por outro lado, os
Betawis enfatizam a religiao e a origem como fatores sociais e culturais diferen-
ciadores. De todo modo, na secao seguinte, podemos observar que é possivel



Raan-Hann Tan

adoptar a identidade Betawi sem haver necessariamente uma conversao ao lIs-
lao. Embora a maioria dos Betawi seja mugulmana, reconhece-se cada vez mais
a existéncia de algumas minorias cristas dentro do grupo étnico.

INTEGRACAO E DIFERENCIACAO

As mulheres das indias Orientais Neerlandesas tendiam a envergar uma
blusa branca sobre uma saia semelhante ao sarong, diferenciando-se das mulhe-
res indonésias que vestiam kebayas coloridas. Os homens, quando estavam no
seu lar, usavam calgas de pijama batik de estilo europeu e uma tunica shantung
de cor branca (MILONE, 1967: 415). Esta roupa é muito semelhante ao que o
povo Tugu costuma a usar. De acordo com o testemunho de uma ancia Tugu,
Yohana, a kebaya de estilo chinés, '° i.e. kebaya encim, era usada pela sua mae e
sua avo. Elas compravam o tecido para um alfaiate chinés costurar. Os vestidos
femininos eram normalmente confecionados a medida, enquanto a roupa mas-
culina era comprada. Uma outra residente de Tugu, Erni, informa que a kebaya
encim era usada pelas senhoras ancias em Tugu e que elas tinham uma preferén-
cia pela cor branca. Segundo Shahab (1994:234,268),algumas roupas Betawi sao
uma consequéncia do reavivar da tradi¢ao, enquanto outras foram inventadas.
Por exemplo, as kebayas'' foram introduzidas como indumentaria Betawi por
via de um férum oficial e organizado pelo governo regional em 1983, enquanto
o pakaian abang e o pakaian demang foram fatos inventados e tornados agora
fatos cerimoniais para ocasides Betawi ou para ocasioes oficiais em Jakarta.

Para o espetaculo em palco, os grupos de Keroncong Tugu envergam
normalmente uma boina ou um boné preto, um baju koko'? ou sadariah branco,
um xale e calgas batik (por regra, castanhas). Eu denomino este conjunto de
“traje Keroncong Tugu” '* (FIGURA 3), porque estas combinagdes nao sio alea-
torias: os musicos de keroncong explicam que a boina e o xale sao de influéncia
europeia (portuguesa), a camisa € Betawi, enquanto as calgas com padrao batik
representam a Indonésia.

Outro tipo de conjunto musical que tem vindo a ser discutido em para-
lelo com o keroncong é o tanjidor (cf. HEINS 1975), que também é classificado
como musica Betawi e que é tocado por musicos masculinos envergando o baju
koko, calgas pretas, um sarong dobrado nos ombros (também conhecido por
kain pelekat) e um chapéu negro chamado peci ou kopiah (FIGURA 4).A ban-
da consiste de saxofone, trombone, clarinete, trompa francesa, baixo, cimbalo
e timpano. Também conhecido como Orkes Kompeni (HEINS, 1975), tanjidor
deriva do Portugués tangedor (tocador de um instrumento musical) e data do
tempo em que o Portugués era falado em Batavia (YAMPOLSKY, 1994), prova-

10 A respeito da histéria do sarong e da kebaya enquanto moda das senhoras indonésias, Schulte Nor-
dholt (1997:22) sugere que estas pegas foram o resultado de uma série especifica de desenvolvimentos
coloniais e pos-coloniais, onde a cultura da corte javanesa se misturou com adaptagdes mestigas.

I'l Por exemplo, keranjang ou tipo encim para mulheres solteiras jovens e de meia-idade; tipo none para
senhoras jovens.

12 Uma camisa tradicional Betawi que possui aparentemente influéncia chinesa.

I3 No inquérito feito por Espada (2009: 102), a maioria dos informantes comunicou que existe uma
indumentaria tipica de Tugu para os homens e para as mulheres:As senhoras usam kebaya e um xale,
enquanto os senhores usam sadaria, calcas batik e pet (boné ou chapéu) durante os festivais, cerimonias,
espetaculos (como o keroncong) e outros eventos importantes.

‘ N
on

VIS4 30 3AVAISYIAINN YA OYIVWIOANI VA VIONIID W3 OYIVNAYYD -SQd 3A YWYYDOYd OQ VLSIATY



B
o

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. 6,n°l I, Jul./ Dez.de 2017

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis

velmente até ao tempo de Augustine Michiels — o antepassado do cla Michiels.
Na qualidade de um rico proprietario de terras, ele tinha escravos que tocavam
em bandas filarmonicas (gamelan), tal como em conjuntos europeus e chineses,
para entretenimento das suas visitas. Por isso, tanjidor é também associado aos
escravos dos ricos proprietarios europeus na Batavia dos séculos XVIII e XIX.
O género musical desenvolveu-se provavelmente a partir de este contexto. Na
sua origem, o repertorio destes grupos consistia de musicas europeias como
marchas e valsas, mas incorporava gradualmente a tradicional musica popular
local. Mesmo assim,Abdurachman (2008: 37) nota que a histéria e a fungao do
tanjidor de Tugu é desconhecida. '

1 L J i i) 1 { =) ¢
Figura 3. Traje Keroncong Tugu usado por musicos do Keroncong Ca-

frinho Tugu durante o Tugu Expo 2013 (fotografia da autora, 2013).

Figura4.Musicos de tanjidor no BetawiArt Festival em Jakarta (fotografia daautora,2013).

|4 Segundo os meus informantes da familia Michiels esclareceram que o tanjidor era a musica dos cor-
pos militares e que era tocada em Citereup, lugar onde Augustine Michiels viveu, justificando portanto
por que motivo ndo é encontrada no Kampung Tugu. O tanjidor nio teve quem assumisse a responsabi-
lidade ap6s a morte do seu lider; os musicos foram para as aldeias circundantes, habitadas pelos Betawi,
tornando-se eventualmente num estilo de muisica Betawi, associada a cultura Betawi e sendo apresentada
com roupas Betawi.



Raan-Hann Tan

Yampolsky (1994) asserta que, nos anos 50 do século XX, o tanjidor se
tornou uma escolha de entretenimento para ocasides como casamentos e cir-
cuncisoes do povo nativo, incluindo os festivais de agricultura nas aldeias pelos
nativos ou durante os festivais religiosos pela populagao chinesa. Em suma, este
género musical, que foi inicialmente associado aos europeus, assim como ao
prominente Michiels, evoluiu em um género Betawi sem qualquer ligagao a Tugy,
mas sim a Depok Lama'® .

Um membro do conjunto Krontjong Toegoe explica que o uso de
baju koko ou sadariah e as calgas batik, enquanto traje do género Keron-
cong Tugu, tem uma intengao politica, que data de 20 de janeiro de 1840,
quando os Orang Tugu foram reconhecidos pela igreja em Batavia como
inheemse Christenen (cristdaos nativos), implicando que os Orang Tugu
nao eram holandeses. Desde entiao, os Orang Tugu optam por se identificar
com o povo nativo local, i.e. eles vestem-se como os Betawi, mas mantém ain-
da algumas diferengas no que respeita a acessérios com o uso de boinas e
xales. Nessa altura, o Keroncong era um tipo de musica para as pessoas a mar-
gem da sociedade e o traje nao era requerido para a musica popular. Porém,
esse traje tornou-se eventualmente na singularidade da musica de Tugu.

Eicher e Sumberg (1995), que estudaram os subgrupos Nembe e Kala-
bari do grupo étnico ljo no delta do rio Niger na Nigéria, afirmam que a indu-
mentaria, tal como outros simbolos secundarios de etnia, por exemplo a lingua
e os tragos fisicos, € um importante identificador de grupo para la do que é
conhecido como os marcadores comuns de limites da etnia. Estes grupos regis-
tram casamentos interétnicos, partilham carateristicas e historias semelhantes,
mas diferenciam-se entre si através da roupa e do uso do tecido.Ao comparar
as roupas usadas pelos Nembe e pelos Kalabari no quotidiano, como em even-
tos cerimoniais, descobriu-se que os Kalabari tendem a se preocupar mais com
a sua aparéncia do que outros grupos e o seu uso de tecido cortado especifico
dos Kalabari (denominado pelete bite) distingue-os dos outros povos ao seu
redor (cf. EICHER; EREKOSIMA, 1995). Portanto, a indumentaria é usada para
diferenciagao étnica onde as distingoes entre grupos vizinhos sao sutis, mas per-
sistentes. No que diz respeito ao povo Tugu e aos Betawi, os acessorios de cha-
pelaria como o peci e as boinas relacionam-se de forma paradigmatica. No con-
texto da Indonésia e da Malasia, o peci é frequentemente associado aos homens
mugulmanos. Em Jakarta, o governo decidiu recentemente que este faz parte do
traje oficial masculino.A boina e o xale usados pelos Tugu, particularmente pelos
musicos, sao simbolos que estio ligados aos Europeus (Portugueses) e que os
distingue dos Betawi: Eles usam o peci,em vez de boinas e um sarong dobrado
no ombro em vez de um xale. Esta diferenca na semelhanga é assim simbolizada
por itens para cabega e ombros.

Para o conjunto Krontjong Toegoe, a questao do estilo e da moda en-
trou em cena. Camisas e calgas batik sempre foram utilizados como unifor-
me, mas o grupo achou que embora fosse bom ter uma aparéncia bem ar-
rumada como uma banda, o enfoque nao deveria ser tanto a uniformidade
do traje, mas a adequagao com relagao aos eventos. Segundo um membro do

I5 Ai, os Laurens — uma das doze familias que receberam a heranga do merca-
dor holandés Cornelis Chastelein — possuiram varios grupos de tanjidor, desta-
cando-se especialmente o ano de 1934, quando eles eram conhecidos por toca-
rem em varios eventos em Depok e nas areas rurais (JONATHANS, 2011: 122).

‘ N
~N

VIS4 30 3AVAISYIAINN YA OYIVWIOANI VA VIONIID W3 OYIVNAYYD -SQd 3A YWYYDOYd OQ VLSIATY



MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. 6,n°l I, Jul./ Dez.de 2017 ‘ %

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis

Krontjong Toegoe, o or¢amento para a indumentaria pode chegar a 30%, en-
quanto 10% se aplica a manutengao de instrumentos, 40% é destinado para
a compra de novos instrumentos e o restante é acomodado para a pratica
musical e outras despesas diversas. Em vez de usar calgas batik costuradas,
eles usam o tecido batik com o método de amarragao para aparecer mais na
moda. Para eventos no parque ou relacionados com a praia, eles vestem ca-
misas havaiana. Ocasionalmente, apresenta-se por escolha em um “estilo por-
tugués” (FIGURA 5), mas existem ocasides em que os organizadores pedem
explicitamente este “estilo portugués”. Nesses eventos, eles usam uma boina
(ou um boné ou chapéu) a condizer com a camisa branca de mangas com-
pridas e um colete negro, combinado com um par de calgas e botas escuras.

7| BATAVIAARTS |
_J 'FBPSTT%HHIZU13I

e —

Figura 5. O conjunto Krontjong Toegoe atua em estilo portu-
gués no Batavia Arts Festival 2013 (fotografia do author, 2013).

O agrupamento Keroncong Cafrinho Tugu quase sempre atua no traje
Keroncong Tugu. Esta escolha ou limitagao esta relacionada com a sua nogao de
tradigao. Emma Tarlo (1996) é prestavel quanto a fornecer uma teoria da indu-
mentaria baseada nao em abordagens estéticas ou morais, mas focada no que se
veste verdadeiramente em detrimento da descrigao do que se veste; ou seja, nas
razoes porque as pessoas fazem certas escolhas de indumentaria e o significado
destas escolhas para elas. Compreender o desenvolvimento da tradigao da indu-
mentaria ou das escolhas ajuda-nos a compreender os processos de diferencia-
¢ao e identificagao, independentemente de serem propositados ou inevitaveis.

Todavia, a comunidade de Tugu dificilmente veste-se assim na sua vida
quotidiana. Os musicos trazem o seu traje e sé6 mudam antes dos seus espetacu-
los. Mesmo durante eventos da comunidade ou festivais tradicionais como man-
di-mandi, rabo-rabo e Natal, os musicos usam roupas casuais como t-shirts e
jeans. Pode-se dizer que o traje é usado somente para performances encenadas.

LIGACOES A PORTUGAL

Devido ao problema com Timor Leste, as relagoes entre Indonésia e Por-
tugal foram cortadas em 1975 e sé foram reatadas catorze anos mais tarde, em
dezembro de 1999.Mesmo assim,ambos os paises tiveram uma relagao dinamica



Raan-Hann Tan

desde aindependéncia da Indonésia;Portugal abriu uma representagcao em Jakarta
em 1950,emboraa ligagao diplomatica tenha sido cortada pela Indonésia em 1965
como apoio aos paises nao alinhados, que se distanciaram dos paises colonialistas.

Quando foi entrevistado por um reporter de TV no Festival Kampo-
eng Toegoe em 2008, o antigo embaixador de Portugal na Indonésia, José M.
Santos Braga, fez o seguinte comentario: “The tradition in Tugu is very impor-
tant for Indonesia, for Portugal, but also for the world, because this is very
rich tradition. And so, we think this is good to help protect the tradition but
also to help have a better quality of life for the people living here”'® O em-
baixador holandés e trés embaixadores de paises lusofonos, i.e. Brasil, Timor
Leste e Mogcambique, também visitaram o Kampung Tugu na mesma ocasiao.
Este fato tem sido o acontecimento mais presente para a comunidade de Tugu
apos a memoravel visita do antigo consul de Portugal na Indonésia, o faleci-
do Antonio Pinto da Franga, nos anos 70. Consequentemente, a Fundagao
Gulbenkian patrocinou prateleiras, cadeiras e mesas para o uso da comuni-
dade Tugu na IKBT Secretariat. A embaixada portuguesa na Indonésia provi-
denciou professores para a conduta de aulas de Portugués no Kampung Tugu.

Uma trupe informal de dan¢a chamada Romeiros de Tugu, foi formada
em 2008 pela leitora de Portugués Maria Emilia Imler e com a ajuda de uma
indonésia, Pipita. Este grupo consiste de residentes de Tugu interessados em
aprender dangas tradicionais de Portugal e os ensaios sao realizados todos os
sabados apos a aula de lingua portuguesa. Eles atuam tanto em eventos locais,
como em certames internacionais. Inicialmente, eles pediam emprestado os seus
trajes de danga do grupo Cantar Caravelas, mas depois eles produziram por si
proprios o seu vestuario. Cantar Caravelas é um grupo musical com o objetivo
de expressar a cultura portuguesa, interpretar e cantar cangoes tradicionais
portuguesas. O grupo comegou na Universidade da Indonésia como uma das
atividades sob o leitorado portugués (BUDIMAN, 2010: 32). O lider do conjun-
to Krontjong Toegoe revela que, quando a comunidade de Tugu foi convidada
pela embaixada portuguesa para atuar nos seus eventos, a sua banda e a trupe
Romeiros de Tugu representaram a embaixada portuguesa. Por isso, o Keron-
cong Tugu representa os Betawis por um lado e, por outro, também representa
Portugal, dependendo de quem faz o convite ou de quem organiza o evento.

Em geral, o povo de Tugu tem uma boa consideragao pelos portugueses
e tem orgulho das suas raizes portuguesas, fazendo questiao de apontar as dife-
rencas entre os portugueses e os holandeses: “The Portuguese expansion was
through peace; they came and they intermarried with local people, unlike the
Dutch who came with weapons and armies”. Existe a firme crenga que a lusita-
nidade de Tugu foi aniquilada pelos holandeses, mas a resisténcia contra os ho-
landeses continuou, a ponto de ser comentado que a comunidade de Tugu tem
melhores relagbes com a embaixada de Portugal do que a da Holanda. Porém,
pode-se denotar uma certa ambivaléncia relativamente a identidade Tugu: Os
informantes que valorizam a heranga portuguesa de Tugu, quando questionados
acerca das relagoes com Portugal, naio demonstram frequentemente qualquer
afinidade. Numa entrevista com o lider da banda Keroncong Cafrinho Tugu, ex-
pressou a dificuldade em se relacionar com os portugueses. Nesse sentido, ha
altas expectativas com os homologos portugueses quanto as condigoes de vida,

6 O programa Periskop na MetroTV, 18 de Novembro de 2008.

N
O

VIS4 30 3AVAISYIAINN YA OYIVWIOANI VA VIONIID W3 OYIVNAYYD -SQd 3A YWYYDOYd OQ VLSIATY



U
o

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. 6,n°l I, Jul./ Dez.de 2017

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis

a manutengao e preservagao da sua propriedade cultural e a promogao do Ke-
roncong Tugu. A comunidade também deseja que as aulas de lingua portuguesa
também sejam retomadas; de momento, as aulas sao realizadas somente na em-
baixada de Portugal.

Consideremos agora a discografia da UNESCO: Em termos de cangoes
gravadas, Ganap (2011) observa que eles representam a terceira geragao do
Keroncong Tugu na medida em que cangoes Indonésias e Betawi foram incluidas
nos repertorios, junto com cangdes das indias Orientais Neerlandesas. Ganap
toma este fato como um ato politico na exibicao de nacionalismo, visto que
os Orang Tugu foram acusados de serem a favor dos holandeses aquando da
independéncia da Indonésia. A inclusao de cangoes Betawi também foi politica-
mente motivada: colocar o Kampung Tugu dentro da area Betawi. Uma questao
permanece, porém, sem resposta: Por que razao nao houve qualquer cangao em
crioulo portugués na gravagcao da UNESCO (GANAP 201 1: 121)?

CONCLUSAO

Olhando para o contexto histérico dos Tugus e Betawi em relagao a Ba-
tavia, e tomando a musica de Malaca dondang sayang como exemplo, que tem as
suas proprias qualidades estilisticas, assim como tragos indianos, arabes, portu-
gueses, malaios e outros mais, Kartomi (1981:229) assere que nao precisamos
de usar o rotulo de musica “hibrida”, mas deveriamos simplesmente empregar
os nomes proprios, dondang sayang, e eu poderia argumentar o mesmo para
Keroncong Tugu.

O reestabelecimento de relagoes diplomaticas e culturais entre Portugal
e Indonésia nos ultimos anos levou a um impulso de dangas e cangbes portu-
guesas no Kampung Tugu. No entanto, o que se torna mais obvio € a insergao
crescente dos Orang Tugu, da sua musica e da sua cultura dentro de uma iden-
tidade mais abrangente dos Betawi de Jakarta e de uma identidade nacional,
sem perder a identidade particular de Tugu. Estas mudangas tém vindo a ser
representadas pela adogao do traje Betawi, das cangdes Betawi e lingua. Elas
acabaram por relacionar os Tugu com a sua “Betawi-dade”, como se pode ver
no seu sistema comunicativo, por exemplo ao cantar cangoes Betawi quando
cumprimentam familias Tugu no festival rabo-rabo.A ligagao a Portugal, em sua
maior parte, é limitada ao ambito da performance, onde o quadro estd marca-
do. Destarte, concordamos com Knorr (2010: 741-742), visto que o conceito
crioulo para a identidade e cultura do grupo Betawi tem vindo a ser usado nas
Ultimas trés décadas e é provavelmente ainda prestavel para as instituigoes es-
tatais indonésias para promover as identidades transétnicas, locais e nacionais.

REFERENCIAS

ABDURACHMAN, Paramita R. Bunga Angin Portugis Di Nusantara: Jejak-Jejak
Kebudayaan Portugis Di Indonesia. Jakarta: LIPI,2008.

ANDAYA, Leonard Y.The ‘Informal Portuguese Empire’ and the Topasses in the
Solor Archipelago and Timor in the seventeenth and eighteenth centuries. Jour-
nal of Southeast Asian Studies, Singapore, 41, n.3, p.391-420, 2010.

., ANDAYA, Barbara W. Interracial Marriages and the Overseas Family:



Raan-Hann Tan

The Case of the Portuguese Topasses in Timor. In:WADE, G.; LI, TANA (Orgs.).
Anthony Reid and the Study of the Southeast Asian Past. Singapore: ISEAS, 2012.
p-221-240.

BECKER, Judith. Kroncong, Indonesian Popular Music. Asian Music 7, n.l, p.
14-19 Southeast Asia Issue (1975). Disponivel em <http://www.jstor.org/sta-
ble/833923>.Acesso em: 9 dez. 2014.

BOSMA, Ulbe.; RABEN, Remco. Being “Dutch” in the Indies: A History of Creo-
lisation and Empire, 1500-1920. Singapore: NUS Press, 2008.

BUDIMAN,Arif. Ensino do Portugues como Lingua Estrangeira na Universidade
de Indonesia. Dissertagao (Mestrado) — Faculdade das Letras, Universidade de
Lisboa, Lisboa, 2010.

CASTLES, Lance. The Ethnic Profile of Djakarta. Indonesia 3, p.153-204, abr
1967. Disponivel em: <http://cip.cornell.edu/seap.indo/1107136733>. Acesso
em: 16 jan.2015.

DAUS, Ronald. Portuguese Eurasian Communities in Southeast Asia. Pasir Pan-
jang, Singapore: Institute of Southeast Asian Studies, 1989.

DE HAAN, Frederick. Oud Batavia. Eerste Deel. Batavia: G. Kolff and Co, 1922.
EICHER, J.B.; SUMBERG, B. World Fashion, Ethnic, and National Dress. In: El-
CHER, J.B. (ed.) Dress and Ethnicity. Berg: Oxford and Washington D.C., 1995.p.
295-306.

., EREKOSIMA, T.V.Why Do They Call It Kalabari? Cultural Authentifi-
cation and the Demarcation of Ethnic Identity. In: EICHER, J.B. (ed.) Dress and
Ethnicity. Berg: Oxford and Washington D.C., 1995. p.139-164.

ESPADA, Maria de Jesus. lo DaliVos Mori: Retrato Sumario de Uma Comunidade
Luso- descendente em Tugu. Lisboa: Prefacio, 2009.

FRANCA, Antonio d’Oliveira Pinto da. Portuguese Influence in Indonesia.
Djakarta: Gunung Agung, 1970.

GANAP, Victor. Tugu Village: A Historical Monument of Kroncong Music in the
Indonesian Cultural Map. Research Report. Yogyajakrta: Indonesia Institute of
the Arts, 1999.

. Krontjong Toegoe. Yogjakarta: Badan Penerbit Institut Seni Indonesia,
2011.

HEINS, Ernst. Kroncong and Tanjidor —Two Cases of Urban Folk Music in Jakar-
ta. Asian Music v.7,n.l, p.20-32, 1975.

HEUKEN, Adolf. Tempat-tempat Bersejarah di Jakarta. Jakarta: Cipta Loka Ca-
raka, 1997.

JONATHANS, Yano. Depok Tempoe Doeloe: Potret Kehidupan Sosial & Budaya
Masyarakat. Jakarta: Libri, 201 I.

KANUMOYOSO, Bondan. Beyond the City Wall: Society and Economic Develo-
pment in the Ommelanden of Batavia, | 684—1740.Tese (Doutorado) - Faculty of

the Humanities, Leiden University, Leiden, 201 |. Disponivel em: <https://openac-
cess.leidenuniv.nl/handle/1887/17679>.Acesso em: |0 dez. 2015.

KARTOMI, Margaret ). The Processes and Results of Musical Cul-
ture Contact: A Discussion of Terminology and Concepts. Ethno-
musicology v. 25, no. 2, p. 227-249 , maio 198I. Disponivel em:<
http://www.jstor.org/stable/851273> . Acesso em: |7 mar. 20I5.

N

VIS4 30 3AVAISYIAINN YA OYIVWIOANI VA VIONIID W3 OYIVNAYYD -SQd 3A YWYYDOYd OQ VLSIATY



U1
N

MUSEOLOGIA & INTERDISCIPLINARIDADE Vol. 6,n°l I, Jul./ Dez.de 2017

O Keroncong Tugu na Pele de Portugueses e de Betawis

KEPPY, Peter. Keroncong, Concours and Crooners: Homegrown Entertainment
in Early Twentieth Century Batavia. In: BOOMGARD, P; KOOIMAN, D.; SCHUL-
TE NORDHOLT, H. (eds.) Linking Destinies: Trade, Towns and Kin in Asian His-
tory. Leiden: KITLV, 2008. p. 141-158.

KNORR, Jacqueline. Creole Identity in Postcolonial Indonesia. New York and
London: Berghahn, 2014.

.Contemporary Creoleness; or, the World in Pidginization? Current An-
thropology v.51,n.6,p.731-759, dez. 2010.

KORNHAUSER, Bronia. In Defence of Kroncong. In: KARTOMI, Margaret (Org.)
Studies in Indonesian Music. Clayton: Centre of Southeast Asian Studies, Monash
University, 1978. p. 104-183.

MADISON, D. S.; HAMERA, Judith (eds.) Performance studies at the intersec-
tions. In: . The Sage Handbook of Performance Studies. California: Sage,
2006. p.xi-xxv.

MILONE, Pauline Dublin. Indische Culture, and Its Relationship to Urban Life.
Comparative Studies in Society and History v. 9, no. 4, p. 407-426., jun. 1967.

MORAIS, Manuel.“Cavaquinho.” In Enciclopedia da Musica em Portugal No Se-
culo XX,Vol. I. Lisboa: Circulo De Leitores, 2010.

NAS, Peter |.M.; GRIJNS, Kees (eds.) Jakarta-Batavia:A Sample of Current Socio-
-Historical Research. Jakarta-Batavia: Socio-cultural Essays. Leiden: KITLV Press,
2000. p. 1-24.

NIEMEIJER, Hendrik. Batavia: Masyarakat Kolonial Abad XVII. Jakarta, MASUP,
2012.

SCHULTE NORDHOLT, Henk (ed.) Introduction to Outward Appearances:
Dressing State Society in Indonesia. Leiden: KITLV Press, 1997.p.1-37.

SEEBASS, Tilman. Presence and Absence of Portuguese Musical Elements in In-
donesia: An Essay on the Mechanisms of Music Acculturation. In: CASTELO-
-BRANCO, Salwa El-Shawan (ed.) Portugal and the World: The Encounter of
Cultures in Music. Lisbon: Dom Quixote, 1997. p. 227-288.

SHAHAB, Yasmin Zaki. The Creation of Ethnic Tradition: The Betawi of Jakarta.
Tese (Doutorado)- School of African and Oriental Studies, London, 1994.

. Rekacipta Tradisi Betawi: Sisi Otoritas dalam Proses Nasionalisasi Tra-
disi Lokal. Jurnal Antropologi Indonesia, n. 66, p. 46-57, 2001a. Disponivel em:
<http://journal.ui.ac.id/index.php/jai/article/view/3422/2703>.Acesso em: |18 abr
2015.

. Fashioning a National Cultural Heritage: The Revival of Lenong. Con-
temporary Theatre Review v.11,n.2, p. 13-23,2001b.

SINGER, Milton. When a Great Tradition Modernizes: An Anthropological Ap-
proach to Modern Civilization. New York: Praeger Publisher, 1972.

STOKES, Martin (ed.) Ethnicity, Identity and Music: The Musical Construction of
Place. Oxford and New York: Berg Publishers, 1997.

TARLO, Emma. Clothing Matters: Dress and Identity in India. Chicago: University
of Chicago Press, 1996.

TAYLOR, Jean Gelman. The Social World of Batavia: European and Eurasian
in Dutch Asia. 2 ed. Madison, Wisconsin: University of Wisconsin Press, 2009
[1983].



Raan-Hann Tan

TURNER, VICTOR. The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Chicago:
Aldine Publishing Co., 1969.
YAMPOLSKY, Philip. Three Genres of Indonesian Popular Music: Their Trajec-
tories in the Colonial Era and After. Asian Music v.44, n.2, p.24-80, Summer/Fall
2013.

.“Betawi & Sundanese Music of the North Coast of Java: Topeng Betawi,

Tanjidor,Ajeng.” Music of Indonesia,Vol.5.Washington DC: Smithsonian Folkways
Recordings, 1994.

on
w

VIS4 30 3AVAISYIAINN YA OYIVWIOANI VA VIONIID W3 OYIVNAYYD -SQd 3A YWYYDOYd OQ VLSIATY



