
A autoridade do 
legado e a renovação 
do mundo segundo 
Larrosa
La autoridad del legado y la renovación del mundo según Larrosa

The authority of legacy and the renewal of the world according to 
Larrosa

Ronaldo Manzi

Destaques

Proposta de inovação ao se pensar a educação a partir da experiência e do 
sentido.

O que a experiência nos permite pensar, dizer, fazer no campo pedagógico.

Restaurar a concepção de autoridade na educação (autoridade da tradição).

Resumo

Como seria pensar a educação não a partir da relação entre ciência e técnica e/ou teoria e 
prática, mas visando o par experiência e sentido? Tendo em vista que a análise de textos 
filosóficos, literários e a reflexão sobre sua própria experiência como professor são os eixos 
da  experiência  intelectual  de  Larrosa,  encontramos  uma  discussão  em  torno  dessa 
proposta na reflexão teórica de autores como Benjamin e Heidegger. Posteriormente, em 
um diálogo com a obra de Arendt, visando uma concepção de escola que pensa o comum e 
a  capacidade  de  as  novas  gerações  renovarem  o  mundo,  Larrosa  inova  nossa 
possibilidade de pensarmos a concepção de experiência na escola ao insistir que se deve 
dar autoridade ao mundo, à tradição (restaurando a ideia de autoridade – não no sujeito e 
nem no professor).  Entretanto,  o que a experiência nos permite pensar,  dizer,  fazer no 
campo pedagógico?

Resumen | Abstract 

Palavras-chave 
Experiência. Construção de sentido. Autoridade.

Recebido: 29.03.2024
Aceito: 04.11.2024
Publicado: 14.11.2024
DOI: https://doi.org/10.26512/lc30202453279 

Ensaio

https://doi.org/10.26512/lc30202453279
https://orcid.org/0000-0001-7980-3997


Introdução

Encontramos nos escritos de Jorge Larrosa da década de 1990, como no livro 
Tremores (Larrosa, 2014), e da década de 2000, como no livro La experiencia de la 
lectura (Larrosa, 2003), reflexões que buscam indicar uma nova forma de pensar a 
educação.  Não  a  partir  da  relação  já  tradicional  no  campo  educacional  entre 
ciência e técnica, ou entre teoria e prática, mas propondo algo que diz ser mais 
existencial: a partir do par experiência e sentido. Ou seja, Larrosa propõe pensar a 
experiência e a elaboração do seu sentido no campo pedagógico.  Contudo, os 
textos dessa época se detêm em apontar um caminho, uma possibilidade, uma 
abertura para o desconhecido. Mais recentemente, em livros como Esperando não 
se sabe o quê  (Larrosa, 2018a) e  [P] de Professor  (escrito com Karen Christine 
Rechia [Larrosa & Rechia, 2019]), encontramos elaborações sobre como aquele 
par, experiência e sentido, podem ser pensados na escola.

Isso nos mostra como Larrosa abre um caminho de pensamento e o desenvolve 
em sua experiência de pensamento. Nos mostra, igualmente, como a educação, 
para  Larrosa,  tem uma relação direta  com a vida  e  não primeiramente  com a 
aprendizagem, por  exemplo.  Tem a ver  com um mundo que vale a pena viver 
segundo suas palavras (Larrosa,  2014,  pp.  36-37)  (e  por  isso lhe parece uma 
questão tão importante para se pensar e insistir).

O ponto central  para Larrosa,  portanto,  é a vida,  a experiência da vida,  nossa 
forma singular de vivê-la. “Por isso, colocar a relação educativa sob a tutela da 
experiência (e não da técnica, por exemplo, ou da prática) não é outra coisa que 
enfatizar sua implicação com a vida, sua vitalidade” (Larrosa, 2014, p. 74). O par 
experiência/sentido nos dá a possibilidade de pensarmos a educação de uma outra 
forma  –  uma forma  que  leva  em conta  a  vida  em primeiro  lugar.  É  como se 
abríssemos uma nova gramática de pensamento na educação. Com essa nova 
gramática,  a  aposta  é  que  tenhamos  novos  esquemas  de  pensamento,  novos 
efeitos de verdade, novos sentidos na educação. O que a ideia de experiência nos 
permite pensar, dizer, fazer no campo pedagógico?

Larrosa parte de vários pensadores para formular a relação da experiência/sentido 
na  educação.  Walter  Benjamin,  Martin  Heidegger  e  Hannah  Arendt  são 
pensadores-chave nessa tessitura, por isso esse ensaio se divide em três partes e 
uma  conclusão.  Na  primeira  parte,  iremos  nos  debruçar  na  concepção  de 
experiência  em  Benjamin.  Para  esse  pensador,  o  começo  do  século  é 
caracterizado pela perda da experiência. As histórias formativas contadas de uma 
geraçãoa outra teriam perdido autoridade em prol da informação, da novidade. A 
realidade da Primeira Guerra Mundial, igualmente, trouxe um mundo desolado por 
vivências que não sabemos elaborar, que não são possíveis de serem transmitidas 
simbolicamente.  Ficamos  pobres  de  experiências,  sem  um  saber  comum  que 
possa nos aconselhar, nos guiar. É como se o passado perdesse sua potência, 
desaparecendo inclusive o dom de ouvir, o trabalho da escuta, da elaboração de 
um sentido de uma história. Larrosa se volta, inclusive, a Giorgio Agamben quando 

2



este  afirma,  mais  recentemente,  que  a  existência  cotidiana  tem  se  tornado 
insuportável nas cidades grandes – como se nada mais nos tocasse.

Larrosa também se vale das reflexões de Heidegger sobre a experiência. Nessa 
segunda parte, destacamos como a experiência é pensada como algo que nos 
toca, nos acontece, nos passa. Para isso, precisamos estar abertos ao mundo, 
dispostos a nos pormos em perigo,  “ex-postos”  a algo desconhecido.  Assim,  a 
experiência nos exige coragem, pois se trata de vivências que nos transformam – 
que envolvem nosso ser, nossa forma de ser. Nesse momento, será importante 
destacar que não podemos confundir experiência com informação e/ou opinião – 
algo,  na  verdade,  que  impede  que  façamos  experiência.  Do  mesmo  modo, 
experiência não se confunde com experimento, como iremos ver. Também a falta 
de  tempo,  a  vida  em  um  fluxo  incessante  na  obsessão  pelo  novo  seriam 
responsáveis pela perda da experiência. Ou seja, a experiência exige uma forma 
de  ser  contraintuitiva  na  contemporaneidade:  exige  paciência,  escuta,  atenção, 
interesse, abertura.

Já Arendt  parte de uma crise da educação.  Trata-se uma crise séria,  já  que a 
essência da educação se volta aos seres que nascem para o mundo. É preciso 
que esses novos seres se tornem responsáveis pelo mundo que herdarão. Arendt 
coloca em vigor a importância de a escola transmitir à nova geração o mundo para 
que essa possa transformá-lo. Estaríamos em crise exatamente por termos uma 
herança, mas não herdeiros; em especial, nos Estados Unidos da América, Arendt 
afirma que há um páthos pelo novo, como se o passado não tivesse sentido para 
as novas gerações; estaríamos vivendo uma crise de transmissão – a ideia de 
comum.

O desafio, para Larrosa, nesse caso, é dar autoridade à tradição sob a forma dos 
livros, estudos, resgatando o sentido do comum. O professor, nesse caso, seria 
responsável por trazer à tona o que merece atenção e interesse no mundo para 
que os jovens possam renová-lo, para que possam criar um mundo que vale a 
pena  viver.  Ouvir  essa  tradição,  herdá-la,  seria  uma  forma  de  se  fazer  uma 
experiência na escola. O que Larrosa nos aponta de novo é deslocar o lugar da 
autoridade: nem no professor, nem no aluno, mas na tradição.

Reivindicando a experiência: retomar a tradição

Experiência  e  pobreza e  O narrador  (Benjamin,  1994)  são ensaios  escritos  na 
década de 1930 que partem daquilo que Benjamin denomina perda ou declínio da 
experiência. A concepção de experiência que Benjamin trabalha nesses ensaios 
nos remete às experiências que se passam de uma geração a outra – experiências 
que são contadas, por exemplo, com a autoridade da velhice (com provérbios) ou 
de forma prolixa (em histórias);  ou mesmo de viajantes que conheceram terras 
longínquas, culturas diferentes etc. e, por isso, tem algo a contar (tem autoridade 
para  contar  o  que  vivenciou,  a  repassar  algo);  depois  de  ter  percorrido  um 
caminho,  pode tornar  comum uma história.  Experiências  que nem sempre são 
compreendidas imediatamente pelos jovens, mas que adquirem sentido durante a 

3



vida  –  provérbios,  histórias  que  são  invocados  em  momentos  oportunos  às 
crianças e aos jovens para que ganhem sentido e façam parte de sua vida.

Em Benjamin, a tradição acarreta, portanto, uma verdadeira formação e também 
uma transformação  na  pessoa  –  algo  que  é  comum a  uma geração  e  que  é 
considerado  importante  que  seja  preservado  (em  cada  um).  O  exemplo  de 
Benjamin é de uma história de um pai que, no leito de morte, diz a seus filhos que 
há um tesouro escondido em suas terras; os filhos cavam por todo lado e não 
encontram nada. Contudo, chegado o outono, suas vindimas se tornam as mais 
abundantes  da região.  Só então percebem que receberam uma experiência:  o 
tesouro era o trabalho; a riqueza vem dessa experiência. O pai é ouvido; os filhos 
respondem ao que ele transmite – tendo ouvido a palavra do pai, algo se passa (a 
nova geração apreende um saber).

Essa história nos mostra uma forma de se tornar comum um saber – uma lição da 
vivência  de outras  gerações que o  pai  transmite  aos filhos.  Entretanto,  com a 
guerra, com a força da técnica, há uma sujeição do indivíduo às forças impessoais 
que modifica profundamente nossa forma de vida e de modo tão rápido que somos 
incapazes até mesmo de assimilar o que vivenciamos. Benjamin relata como as 
pessoas voltaram mudas dos campos de batalha da Primeira Guerra Mundial: o 
que  vivenciaram  não  pode  ser  transmitido  por  palavras  e  nem  assimilado 
simbolicamente – como se tivessem vivido um choque, algo traumático, que não 
tem linguagem que possa traduzir o que se viveu criando uma impossibilidade de 
uma  resposta  simbólica  ao  vivido.  Para  Benjamin,  essa  seria  uma  das 
manifestações  de  que  estamos  vivendo  uma  perda  de  experiência  –  a 
incapacidade de darmos uma forma simbólica transmissível de uma vivência.

Na verdade, para além de acontecimentos como a guerra, com o desenvolvimento 
da técnica em geral,  estaríamos cada vez mais ligados ao imediato, ao novo – 
como se o passado não tivesse mais potência em nossa vida e não valesse a pena 
ser rememorado. Assim, nosso patrimônio cultural não diria mais nada aos jovens 
– como se as histórias de tempos longínquos não tivessem mais sentido para uma 
nova geração.  Benjamin chega a anunciar  que se trata de  uma nova barbárie: 
quando a pobreza da experiência não é mais privada, mas de toda a humanidade 
(Benjamin, 1994, p. 115). Essa nova barbárie seria uma ruptura com o passado: 
como se só o novo tivesse sentido. Assim, a pobreza da experiência “[...] impele a 
partir para a frente, a começar de novo, a contentar-se com pouco, a construir com 
pouco, sem olhar nem para a direita nem para a esquerda” (Benjamin, 1994, p. 
116).

A perda da experiência é, portanto, uma manifestação de uma perda de autoridade 
da tradição. Na verdade, da própria ideia de tradição, daquilo que é compartilhado 
e transmitido de geração a geração: algo que é retomado e transformado – algo 
que  dá  uma  continuidade  entre  as  gerações  e  um sentido  de  comunidade.  A 
geração posterior  às  barbáries  da guerra  criou essa nova barbárie:  de não se 
deixar ser tocado pelo passado. Em outras palavras, os homens de sua época não 
desejam  herdar  as  experiências  da  tradição.  Eis  seu  diagnóstico  de  época: 
“Ficamos  pobres.  Abandonamos  uma  depois  da  outra  todas  as  peças  do 

4



patrimônio humano, tivemos que empenhá-las muitas vezes a um centésimo do 
seu valor para recebermos em troca a moeda miúda do ‘atual’” (Benjamin, 1994, p. 
119). Entretanto, essa perda não se deu de forma repentina. Benjamin observa 
como os burgueses da sua época criam uma forma de refúgio em suas casas, o 
que leva a pensarmos em uma diferença entre experiência (Erfahrung) e vivência 
(Erlebnis). A experiência é uma vivência comum, comunitária; a vivência reenvia à 
vida  individual  particular,  a  uma  ideia  de  solidão.  Por  exemplo,  na  época  de 
Benjamin, em meio às grandes cidades, algumas pessoas criam uma espécie de 
refúgio pessoal em suas casas, criando um ambiente que tentam remediar a perda 
da experiência. Benjamin nos dá o exemplo do vidro na arquitetura do começo do 
século XX: a transparência do vidro torna público e sem mistério o interior da casa 
diferentemente  das  casas  vitorianas  com interiores  aconchegantes,  repletos  de 
características da interioridade do morador; essas são como um refúgio dentro de 
um anonimato das grandes cidades. Jeanne Marie Gagnebin, ao refletir sobre esse 
ponto em Benjamin, destaca que o indivíduo burguês sofre uma despersonalização 
que tenta remediar pela apropriação privada de experiências, seja em “[...] suas 
experiências inefáveis (Erlebnisse), seus sentimentos, sua mulher, seus filhos, sua 
casa e seus objetos pessoais” (Gagnebin, 2007, p. 59).

A perda da experiência é correlata com uma outra perda: para Benjamin, a arte de 
narrar está em vias de extinção (Benjamin, 1994, p. 197). É cada vez mais raro, 
segundo  Benjamin,  alguém  que  saiba  narrar  uma  história:  “É  como  se 
estivéssemos privados de uma faculdade que nos parecia segura e inalienável: a 
faculdade  de  intercambiar  experiências”  (Benjamin,  1994,  pp.  197-198).  Os 
narradores encontram sua fonte na experiência que se passa de pessoa a pessoa, 
assim como os saberes de terras distantes que trazem os viajantes associados 
com o saber do passado. Não saberes de ordem informativa, mas saberes que 
exigem de quem ouve que se entregue à história sem qualquer compromisso com 
a sua verificabilidade (pois não se trata de uma informação); algo que, quando 
ganha sentido, muda a forma do ouvinte ver o mundo. Daí porque a verdadeira 
natureza da narrativa, segundo Benjamin, tem uma utilidade; algum ensinamento; 
uma sugestão; algo que se possa elaborar para a vida: “O conselho tecido na 
substância  viva  da  existência  tem um nome:  sabedoria.  A arte  de  narrar  está 
definhando porque a sabedoria – o lado épico da verdade – está em extinção” 
(Benjamin, 1994, pp. 200-201).

Esse processo de perda vem de longe; o declínio da experiência vem cada dia se 
definhando mais. Com a técnica, esse declínio se torna mais imediato. Na época 
de Benjamin, o que mais exerce influência sobre esse declínio é uma nova forma 
de comunicação: a informação (Benjamin, 1994, p. 202).  A informação é o que 
mais caracteriza um desenraizamento do passado. Eis como já na década de 1930 
a difusão de informações nas rádios, por exemplo, faria com que as pessoas se 
distanciassem do passado, se interessando unicamente no que está acontecendo 
agora; se possível, com o que se passa ao vivo – o mais imediato possível, pois é 
mais fácil de ser verificável (teria uma consistência mais “concreta”). “O lado épico 
da verdade”,  como caracteriza Benjamin a narrativa,  perde seu valor  diante do 
novo:

5



O saber, que vinha de longe [...], dispunha de uma autoridade que era válida 
mesmo que não fosse controlável pela experiência. Mas a informação aspira a 
uma verificação imediata. Antes de mais nada, ela precisa ser compreensível 
“em si  e  para  si”.  Muitas  vezes  não é  mais  exata  que os  relatos  antigos. 
Porém,  enquanto  esses  relatos  recorriam frequentemente  ao  miraculoso,  é 
indispensável que a informação seja plausível. Nisso ela é incompatível com o 
espírito  da  narrativa.  Se  a  arte  da  narrativa  é  hoje  rara,  a  difusão  da 
informação é decisivamente responsável por esse declínio. (Benjamin, 1994, 
pp. 202-203)

Benjamin se vale do exemplo do rádio em que ouvíamos notícias do mundo todo. 
Mesmo  com  tantas  informações,  Benjamin  afirma  que  somos  pobres  de 
experiências.  As  informações  nos  são  dadas  seguidas  de  explicações.  Na 
narração, por outro lado, há todo um cuidado de se evitar explicações: é preciso 
passar pela experiência para que a história adquira sentido. Com a informação, 
não precisamos interpretar; tudo é transparente (Benjamin, 1994, p. 204).

A transparência  não  nos  força  a  pensar,  não  muda nossa  forma de  ser.  Uma 
história, por outro lado, é memorizada; quanto melhor memorizada, mais a assimila 
e  em camadas  cada  vez  mais  profundas.  As  histórias  antigas  ainda  hoje  são 
capazes  de  nos  suscitar  espanto  e  reflexão.  Isso  é  fundamental,  porque  nos 
mostra uma potência do passado – como aparece em suas teses sobre a história: 
“[...] nada do que um dia aconteceu pode ser considerado perdido para a história” 
(Benjamin,  1994,  p.  223).  É  essa  potência  da  história  que  se  perde  quando 
rompemos com o passado e ao nos interessamos somente pelo novo.

Ao lado das reflexões de Benjamin, Larrosa nos lembra, no texto A experiência e 
suas linguagens, de testemunhos de sobreviventes da Segunda Guerra Mundial 
e/ou de regimes totalitários como da União Soviética em que eles descrevem como 
os  acontecimentos  vivenciados  nessas  situações  não  podem  ser  elaborados. 
Retoma,  por  exemplo,  uma  fala  de  Imre  Kertész  em  que  ele  descreve  como 
sobreviveu à Auschwitz, ao estalinismo, ao fim do socialismo, entre outras coisas, e 
se  pergunta  se  aquilo  que  viveu  serve  de  algo  ou  se  foi  em  vão.  Se  suas 
experiências são sua vida, seu questionamento coloca em jogo o próprio sentido 
de sua vida,  sua formação (o  que formou sua personalidade).  As experiências 
vividas  no  século  XX por  Kertész  tem como efeito  a  destruição  de  si,  de  sua 
personalidade, pois se trata de experiências em que a pessoa parece não viver sua 
própria vida. Como no caso de Auschwitz: realiza-se algo que não se reconhece – 
como se tivesse vivido algo estranho a ele mesmo, sem possibilidade de poder 
elaborar. Ou seja, algo próximo do que Benjamin descreveu dos sobreviventes da 
Primeira  Guerra  Mundial.  Em  Kertész  e  Benjamin,  poderíamos  chegar  a  essa 
conclusão  seguindo  Larrosa:  “[...]  não  sei  o  que  me  acontece,  isto  que  me 
acontece  não  tem  sentido,  não  tem  a  ver  comigo,  não  pode  ser,  não  posso 
compreender, não tenho palavras” (Larrosa, 2014, p. 52).

Larrosa se volta também a uma reflexão da década de 1990 de Giorgio Agamben 
(Infância  e  história)  em  que  há  uma  radicalização  da  nossa  pobreza  de 
experiência,  pois  nem é preciso mais um acontecimento para que percebamos 
como a experiência perdeu lugar: “Todo discurso sobre a experiência deve partir 
atualmente da constatação de que ela não é mais algo que ainda nos seja dado 

6



fazer” (Agamben, 2005, p. 21). O homem contemporâneo, segundo Agamben, teria 
sido  expropriado  de  sua  experiência.  Expropriado  de  fazer  experiência  e  de 
transmiti-la. Se Benjamin diagnosticava uma pobreza da experiência entre as duas 
Grandes Guerras Mundiais, o desenrolar do século teria soterrado definitivamente 
nossa capacidade de fazer experiência. Aliás, atualmente, no fim do século XX, 
não precisaríamos mais de uma catástrofe para que os homens não tenham mais o 
que narrar, não tenham experiências a serem transmitidas ou mesmo vividas: o 
próprio cotidiano das pessoas nas cidades grandes já nos traria uma vivência sem 
qualquer  experiência  narrável.  “O  homem moderno  volta  para  casa  à  noitinha 
extenuado  por  uma mixórdia  de  eventos  –  divertidos  ou  maçantes,  banais  ou 
insólitos, agradáveis ou atrozes –, entretanto nenhum deles se tornou experiência” 
(Agamben, 2005, pp. 21-22).

Agamben  nos  mostra  uma  incapacidade  de  nossas  vivências  cotidianas  se 
tornarem experiência. Isso tornaria a nossa existência cotidiana insuportável, como 
se vivêssemos uma opressão do cotidiano: a banalidade do cotidiano. Ou como diz 
Larrosa: “E essa asfixia da experiência supõe um enorme empobrecimento da vida, 
do sentido da vida, que não é outra coisa que um ir vivendo que se perde no nada” 
(Larrosa, 2003, p. 103). Há milhares de eventos vividos no dia a dia, mas eles não 
nos tocam. Por outro lado, o que a ideia de experiência em Benjamin nos ensina é 
que não é preciso algo extraordinário para nos tocar, mas exatamente o cotidiano: 
essa seria a matéria-prima da experiência que cada geração transmitia à outra; o 
mais simples se tornava uma experiência comunicável. Agamben aponta aquela 
impossibilidade devido à queda da concepção de autoridade: 

Porque a experiência tem o seu necessário correlato não no conhecimento, 
mas na autoridade,  ou  seja,  na  palavra  e  no  conto,  e  hoje  ninguém mais 
parece dispor de autoridade suficiente para garantir uma experiência, e se dela 
dispõe, nem ao menos o aflora a ideia de fundamentar em uma experiência a 
própria autoridade. Ao contrário,  o que caracteriza o tempo presente é que 
toda  autoridade  tem  o  seu  fundamento  no  “inexperienciável”,  e  ninguém 
admitiria aceitar como válida uma autoridade cujo único título de legitimação 
fosse uma experiência. (Agamben, 2005, p. 23)

Contudo, Agamben vê um germe de experiência futura – seria preciso preparar o 
lugar para que esse germe venha (Agamben, 2005, p. 23). Há uma possibilidade, 
por  exemplo,  com a ideia de infância no homem. Larrosa,  por  sua vez,  busca 
pensar a ideia de experiência na educação como algo possível. Como poderíamos 
pensar isso? Larrosa associa essa concepção de experiência em Benjamin com 
algumas questões de Heidegger.

Reivindicando a experiência: ser tocado pelo mundo

Desde  a  década  de  1990,  Larrosa  insiste  que  a  informação  é  contrária  à 
experiência – não deixa lugar para ela. Se vivemos em uma cultura da informação, 
em que o grande valor é se manter informado, estaríamos cada vez caminhando 
para uma impossibilidade de se ter experiência no sentido de Benjamin. O sujeito 
da informação acumula dados, explicações sobre o mundo, mas é incapaz de se 
sentir  tocado  por  ele.  Vemo-nos  dentro  do  que  Heidegger  (2001)  associa  da 

7



técnica com um tipo de dominação do mundo. Na verdade, a seu ver, a técnica 
impõe ao mundo uma previsibilidade: “A ciência põe o real. E o dis-põe a pro-por-
se  num conjunto  de  operações  e  processamentos,  isto  é,  numa sequência  de 
causas aduzidas que se podem prever. Desta maneira, o real pode ser previsível e 
tornar-se perseguido em suas consequências”  (Heidegger,  2001,  p.  48).  Assim, 
podemos nos tornar informados sobre algo, mas não somos tocados por tal; não 
estamos abertos ao mundo – a informação sobre algo não nos transforma em 
nada,  apenas  se  acumula.  Isto  é,  nada  nos  toca  sobre  o  que  soubemos  da 
informação:  “[...]  uma sociedade constituída  sob o  signo da informação é  uma 
sociedade na qual a experiência é impossível” (Larrosa, 2014, p. 20). Para se ter 
experiência é preciso uma abertura “[...] como uma disponibilidade fundamental, 
como uma abertura essencial” (Larrosa, 2014, p. 26). Munido de informações, de 
explicações, as pessoas se colocam na posição de dar opinião sobre as coisas. 
Assim, ao invés de se estar aberto ao mundo, opina-se sobre ele. Larrosa associa 
essa lógica ao que se denomina aprendizagem significativa (Larrosa, 2014, p. 21).

Segue-se do valor  da informação,  do incentivo a dar opinião,  a nossa falta de 
tempo.  O  mundo  parece  cada  dia  mais  rápido  como  se  não  pudéssemos 
acompanhar  seu  ritmo  de  mudança.  Novidades  nos  inundam diariamente,  nos 
levando a uma obsessão pelo novo:  tudo que é novo é considerado melhor  – 
desde um aparelho doméstico de última geração, até mesmo a ideia de capital 
humano  que  valoriza  o  investimento  em  pessoas  mais  jovens.  Nos  tornamos 
consumidores de novidades, curiosidades; estamos sempre excitados esperando o 
novo.  Diante  das  novidades,  opinamos,  trocamos  informações  –  não  nos 
silenciamos;  não  retomamos  o  passado  pois  estamos  com  os  olhos  fixados 
somente no presente.  O tempo se torna uma mercadoria:  não se pode perder 
tempo; não se pode ficar para trás; devemos ser acelerados, flexíveis para nos 
adaptarmos  constantemente  ao  novo  etc.  “Por  isso,  a  velocidade  e  o  que  ela 
provoca,  a  falta  de  silêncio  e  de  memória,  são  também  inimigas  mortais  da 
experiência” (Larrosa, 2014, p. 22).

Larrosa também diferencia a experiência tal como apreendemos de Benjamin com 
a ideia de experiência de trabalho que se valoriza no mercado. Essa experiência 
que adquirimos no mercado de trabalho não é aquela que herdamos da tradição. 
Não se confunde igualmente com a ideia de experimento que encontramos nas 
ciências. Heidegger, por exemplo, afirma que a ciência é experimental porque dis-
põe a natureza por experimentos para validar uma teoria prévia (Heidegger, 2001, 
pp. 24-25). Ou seja, o experimento é a confirmação de uma teoria. Por outro lado, 
Heidegger  define  a  experiência  como  algo  que  nos  toca  (em  A essência  da 
linguagem):

Fazer uma experiência com algo, seja com uma coisa, com um ser humano, 
com um deus,  significa que esse algo nos atropela,  nos vem ao encontro, 
chega até nós, nos vassala e transforma. “Fazer”  não diz aqui  de maneira 
algum que nós mesmos produzimos e operacionalizamos a experiência. Fazer 
tem aqui o sentido de atravessar, sofrer, receber o que nos vem ao encontro, 
harmonizando-nos e sintonizando-nos com ele. É esse algo que se faz, que se 
envia, que se articula. (Heidegger, 2012, p. 121)

8



Fazer uma experiência, portanto, exige uma postura de abertura, receptividade, em 
que possamos ser tocados por algo. Daí porque Larrosa afirma que a experiência é 
o  que  nos  passa,  nos  acontece,  nos  toca  (Larrosa,  2014,  p.  18).  Munido  de 
informações, ao contrário, a pessoa busca impor sua opinião sobre algo – uma 
postura bastante diferente de uma receptividade de algo desconhecido. É-se “ex-
posto" a algo, tornando o ser vulnerável ao que pode vir a acontecer; trata-se de 
um risco que desconhece um sujeito do conhecimento (que não se coloca no lugar 
de risco, pois impõe algo; julga; determina; se opõe etc., mas não se deixa tocar). 
O jogo é entre “se expor” ou “impor”:

Por isso é incapaz de experiência aquele que se põe,  ou se opõe,  ou se 
impõe, ou se propõe, mas não se “ex-põe”. É incapaz de experiência aquele a 
quem nada lhe passa, a quem nada lhe acontece, a quem nada lhe sucede, a 
quem nada o toca, nada lhe chega, nada o afeta, a quem nada o ameaça, a 
quem nada ocorre. (Larrosa, 2014, p. 26)

Exige-se, portanto, uma coragem para se deixar ser exposto ao desconhecido; há 
algo de perigoso, indeterminado, imprevisível nessa ação. Não se trata de lidar 
com  um  sujeito  seguro  de  si,  potente,  dominador,  pois  seria  o  mundo  que  o 
domina, lhe toca; o sujeito sofre algo ao ser tocado; se deixa ser transformado, 
mesmo  sem  se  saber  exatamente  pelo  quê.  Heidegger  escreve:  “Fazer  uma 
experiência com alguma coisa significa que, para alcançarmos o que conseguimos 
alcançar quando estamos a caminho, é preciso que isso nos alcance e comova, 
que  nos  venha  ao  encontro  e  nos  tome,  transformando-nos  em  sua  direção” 
(Heidegger, 2012, p. 137). Eis o porquê de Larrosa associar a experiência a uma 
paixão, em que o sujeito assume um padecimento, uma sujeição: “[...] o que faz 
com que,  na experiência,  o  que se descobre é  a  própria  fragilidade,  a  própria 
vulnerabilidade, a própria ignorância, a própria impotência, o que repetidamente 
escapa ao nosso saber, ao nosso poder e à nossa vontade” (Larrosa, 2014, p. 42). 
Indo ao encontro deum valor neoliberal fundamental, a autonomia, Larrosa afirma:

A paixão funda sobretudo uma liberdade dependente, determinada, vinculada, 
obrigada, inclusa, fundada não nela mesma, mas numa aceitação primeira de 
algo que está fora de mim, de algo que não sou eu e que por isso, justamente,  
é capaz de me apaixonar. [...] Na paixão, o sujeito apaixonado não possui o 
objeto amado, mas é possuído por ele. Por isso, o sujeito apaixonado não está 
em si próprio, na posse de si mesmo, no autodomínio, mas está fora de si,  
dominado pelo outro, cativado pelo alheio, alienado, alucinado. (Larrosa, 2014, 
p. 29)

Isso não significa que o sujeito da experiência seja incapaz de conhecimento, de 
ação. Estamos diante de outra forma de saber – não aquele da informação; mas 
um saber que envolve o próprio ser que se deixa exposto a algo. Por essa abertura 
ao próprio ser, a pessoa se transforma, o saber passa a fazer parte da história da 
pessoa (uma experiência que o constitui, o forma, lhe dá forma). Não é, então, algo 
impessoal, indiferente, sem afeto. É preciso que a pessoa se implique, se envolva, 
se deixe afetar. Não por acaso Larrosa toma o par experiência e sentido para se 
pensar a educação: fazer uma experiência exige a elaboração de um sentido para 
o que nos acontece. “Este é o saber da experiência”, afirma Larrosa:

9



o que se adquire  no modo como alguém vai  respondendo ao que vai  lhe 
acontecendo ao  longo da vida  e  no  modo como vamos dando sentido  ao 
acontecer  do que nos acontece.  No saber  da experiência  não se trata  da 
verdade do que são as coisas, mas do sentido ou do sem-sentido do que nos 
acontece. E esse saber da experiência tem algumas características essenciais 
que  o  opõem,  ponto  por  ponto,  ao  que  entendemos  como  conhecimento. 
(Larrosa, 2014, p. 32)

Ao dar  um sentido  ao que nos acontece,  duas pessoas podem vivenciar  uma 
mesma situação de formas distintas, dando sentidos diferentes ao que se passou. 
Isto  é,  cada  um  deve  fazer  sua  própria  experiência;  não  se  deve  aceitar  a 
experiência do outro e nem mesmo o sentido que uma pessoa elaborou de uma 
experiência. Ao invés de empobrecer o saber, por se tratar de algo singular, essa 
possibilidade de darmos sentidos diversos ao que vivemos, nos enriquece. Nos 
enriquece  como  pessoa  concreta  e  singular  assim  como  comunidade  (por 
podermos partilhar de experiências diferentes). O importante é que se trate de um 
saber que tenha transformado a pessoa. Por outro lado, haveria uma pobreza em 
uma vida que não sofre experiências – uma espécie de vazio existencial. O sujeito 
do conhecimento guiado por uma lógica de imposição de conhecimentos sobre o 
mundo, ao contrário do que se espera,  seria um sujeito sem coragem para se 
deixar  ser  tocado;  que não se coloca em risco,  não está  disposto  a  “[...]  uma 
abertura para o desconhecido, para o que não se pode antecipar nem ‘pré-ver’ 
nem ‘pré-dizer’” (Larrosa, 2014, p. 34).

Larrosa tem plena consciência do quanto essa proposta de fazer uma experiência 
é contraintuitiva em nossa época. Vivemos em um mundo em que todos querem 
aparecer, em que se quer dar uma opinião sobre tudo. A ideia de se fazer uma 
experiência nos coloca na posição de escutar, saber ouvir, incorporar em nossa 
vida o que se vivenciou. Exige de nós uma posição de atenção, abertura, paciência 
– todos valores contrários a um mundo que vive em velocidade, em fluxo constante 
de informações:

A experiência  [...]  requer  um gesto  de interrupção,  um gesto  que é  quase 
impossível nos tempos que correm: requer parar para pensar, parar para olhar, 
parar para escutar, pensar mais devagar, olhar mais devagar, e escutar mais 
devagar;  parar  para  sentir,  sentir  mais  devagar,  demorar-se  nos  detalhes, 
suspender a opinião, suspender o juízo, suspender a vontade, suspender o 
automatismo da ação, cultivar a atenção e a delicadeza, abrir os olhos e os 
ouvidos,  falar  sobre o  que nos acontece,  aprender  a  lentidão,  escutar  aos 
outros, cultivar a arte do encontro, calar muito, ter paciência e dar-se tempo e 
espaço. (Larossa, 2014, p. 25)

Como pensarmos,  então,  essa  experiência  na  educação?  Uma das  formas  de 
pensarmos isso, seria nos voltarmos a um debate teórico que Larrosa nos traz 
sobre Hannah Arendt.

Reivindicando a experiência: a autoridade do mundo

É conhecido como Arendt diagnostica uma crise em todas nossas esferas da vida 
na sua época, mas destaca como a crise na educação é a mais séria (no livro 
Entre o passado e o futuro [Arendt, 1998]). Isso porque a essência da educação se 

10



volta à natalidade, aos seres que nascem para o mundo. Entretanto, diante de uma 
crise,  Arendt  afirma  que  nos  deparamos  com  um  momento  oportuno  para 
refletirmos; e isso, sem trazer conceitos prévios: é preciso pensar novamente.

O texto de Arendt se volta mais especificamente aos Estados Unidos da América 
na década de 1950. Trata-se de uma época em que a crise da educação está 
ligada a  uma questão  política  devido  à  imigração.  Uma questão  central  nessa 
sociedade é uma espécie de páthos do novo: entusiasmo extraordinário pelo novo 
(Arendt, 1998, p. 225); e, mesmo, uma obsessão. Assim, buscam que as escolas 
se inovem, se adequem ao novo constantemente. Mas o que os adultos propõem 
aos jovens como “novo” não seria uma contradição? Afinal, é a nova geração que 
deve renovar a antiga, pois

Pertence à própria natureza da condição humana o fato de que cada geração 
se  transforma em um mundo antigo,  de  tal  modo que preparar  uma nova 
geração para um mundo novo só pode significar o desejo de arrancar das 
mãos dos recém-chegados sua própria oportunidade face ao novo. (Arendt, 
1998, p. 226)

A educação também está ligada à ideia de responsabilidade segundo Arendt. Não 
só  nossa  responsabilidade  de  que  nada  aconteça  com  a  criança,  mas  uma 
responsabilidade pelo mundo. No primeiro caso, Arendt coloca em destaque uma 
mistura entre o privado e o público que já começava a aparecer desde a década de 
1950. Ao rejeitar essa separação, ao colocar em evidência pública a vida privada, 
“[...] mais difíceis torna as coisas para suas crianças, que pedem, por natureza, a 
segurança do ocultamento para que não haja distúrbios em seu amadurecimento” 
(Arendt, 1998, p. 238). A escola, para Arendt, seria a instituição que deve mediar o 
domínio privado do mundo público. É nela que o mundo é introduzido de forma 
gradual  e  respeitando  a  vida  privada  dos  formandos.  Arendt  chama  aqui  a 
responsabilidade do adulto educador:

[...]  o educador está aqui em relação ao jovem como representante de um 
mundo pelo qual deve assumir a responsabilidade, embora não o tenha feito e 
ainda que secreta ou abertamente possa querer que ele fosse diferente ou 
abertamente  possa  querer  que  ele  fosse  diferente  do  que  é.  Essa 
responsabilidade  não  é  imposta  arbitrariamente  aos  educadores;  ela  está 
implícita no fato de que os jovens são introduzidos por adultos em um mundo 
em  contínua  mudança.  Qualquer  pessoa  que  se  recuse  a  assumir  a 
responsabilidade coletiva pelo mundo não deveria ter crianças, e é preciso 
proibi-la de tomar parte em sua educação. (Arendt, 1998, p. 239)

“Assumir  a responsabilidade coletiva pelo mundo” – eis  uma tarefa que Arendt 
encarrega  ao  ofício  do  professor.  E  responsabilizar-se  com  o  mundo  exige 
criatividade, pois se trata de um mundo que parece destinado à catástrofe – haja 
vista que Arendt sobrevive a duas Guerras Mundiais desastrosas e nada apontava 
um caminho vindouro melhor. A nova geração precisa então assumir o mundo (tal 
como está) para poder intervir, modificar, criar algo. Cada nova geração deve agir 
como se estivesse seguindo essas palavras de Hamlet, como afirma Arendt: “The 
time is out of joint. O cursed spite that ever I was born to set it right” (“O tempo está 
fora  dos  eixos.  Ó  ódio  maldito  ter  nascido  para  colocá-lo  em  ordem”).  Essas 
palavras  “[...]  são  mais  ou  menos  verídicas  para  cada  nova  geração,  embora 

11



tenham  adquirido  talvez,  desde  o  início  de  nosso  século,  uma  validez  mais 
persuasiva  do  que  antes”  (Arendt,  1998,  pp.  242-243).  É  como  se  o  mundo 
envelhecesse com uma geração e fosse preciso recriá-lo  novamente;  deve ser 
recolocado em ordem, mesmo que essa nunca possa ser assegurada. Como fazer 
isso na educação?

Larrosa  desenvolve  uma  reflexão  que  transpassa  a  ideia  de  experiência.  Em 
Benjamin,  a  experiência  está  ligada  à  tradição,  à  ideia  de  autoridade;  em 
Heidegger,  a  algo  que  nos  toca  e  nos  transforma;  em  Arendt,  a  uma 
responsabilidade aos novos seres que nascem, mas também com um jogo entre o 
novo e o velho, exatamente para beneficiar aquilo que é novo em cada criança, 
como afirma Arendt:

Exatamente em benefício daquilo que é novo e revolucionário em cada criança 
é que a educação precisa ser conservadora; ela deve preservar e introduzi-la 
como algo novo em um mundo velho, que por mais revolucionário que possa 
ser  em suas  ações,  o  é  sempre,  do  ponto  de  vista  da  geração  seguinte, 
obsoleto e rende à destruição. (Arendt, 1998, p. 243)

Ou seja, o passado deve ser apresentado às crianças; elas precisam assumir o 
que as gerações passadas viveram para poderem fazer algo novo. Nesse sentido, 
o ofício do professor é também de mediador entre o velho e o novo, devido a seu 
respeito ao passado e devido a seu respeito ao que essa geração vai fazer com 
“isso”. Em outras palavras, Jan Masschelein e Maarten Simons (pensadores que 
Larrosa dialoga constantemente), refletindo sobre Arendt, afirmam:

Que a educação é conservadora significa que ela conserva coisas (palavras, 
práticas)  como  coisas  inacabadas,  ou  seja,  coisas  não  são  diretamente 
relacionadas a um fim, meios sem fim para que os alunos possam começar de 
novo  com essas coisas,  com  o mundo. Elas podem agora obter significado 
novamente, ou obter um novo significado. (Masschelein & Simons, 2014, p. 
164)

Essa lógica de apresentar o mundo enquanto um legado para as novas gerações 
está diretamente correlacionada com a ideia de amor.  Arendt resume sua ideia 
sobre a educação nessa passagem:

A educação é o ponto em que decidimos se amamos o mundo o bastante para 
assumirmos a responsabilidade por ele e, com tal gesto, salvá-lo da ruína que 
seria inevitável não fosse a renovação e a vinda dos novos e dos jovens. A 
educação é, também, onde decidimos se amamos nossas crianças o bastante 
para  não  expulsá-las  de  nosso  mundo  e  abandoná-las  a  seus  próprios 
recursos, e tampouco arrancar de suas mãos a oportunidade de empreender 
alguma coisa nova e imprevista para nós, preparando-as em vez disso com 
antecedência para a tarefa de renovar um mundo comum. (Arendt, 1998, p. 
247)

Fica claro então que a educação em Arendt tem uma relação com o amor, seja 
pelo mundo, seja pela nova geração, assim como aponta para a entrada da criança 
em uma espécie de linhagem artificial (não se trata de uma herança “natural”) – 
uma  tradição  que  se  insere  e  se  é  responsável,  mas  exatamente  por  ser 
responsável por ela, deve ser reinventada. Nesse sentido, a autoridade deve estar 
no mundo, no assunto, no tema, no legado e não no indivíduo ou no professor. Eis 

12



o ponto inovador de Larrosa ao dar autoridade ao mundo, ao que é posto na mesa 
para se tornar comum a todos:

Porque  somente  se  reconhecermos  a  autoridade  do  texto  poderemos 
reconhecer a autoridade do mundo, que o mundo é o que nos fala, o que nos 
dá a pensar, que dá a ver. E que nossas palavras e nossos pensamentos e 
nossos projetos não são tanto propostas para o mundo, mas sim respostas ao 
mundo.  O  importante  (o  que  manda,  o  que  tem  autoridade)  é  o  texto,  o 
caminho, o mundo (e não nós mesmos). É muito difícil (quase impossível) criar 
uma  atmosfera  na  aula  na  qual  o  protagonista  não  seja  nem  aluno  nem 
professor, mas o texto (e através do texto, o mundo, o assunto: o que dá a 
falar, dá a pensar, aquilo para que o texto indica. (Larrosa & Rechia, 2019, p. 
76)

Entretanto,  Arendt  destacava  uma  crise  da  autoridade  em  sua  época.  Não 
exatamente por não termos herança, mas por não deixarmos herdeiros (Arendt, 
1998,  p.  31).  Contemporaneamente,  Zygmunt  Bauman  (2001)  destaca  que 
vivemos em uma sociedade líquida, em que não herdamos nenhum “tesouro” da 
tradição.  Bauman  descreve  como  a  sociedade  moderna  se  caracteriza  por 
“destruir” o que foi construído nas gerações anteriores em nome de algo melhor. 
Entretanto, o que se concretizou na contemporaneidade é uma destruição de tudo 
que era “sólido” na tradição e mesmo a própria ideia de sólido, tornando o que era 
durável algo retrógado. Daí porque estaríamos vivendo num mundo “líquido”, num 
fluxo  permanente  e  desregulado.  É  como  se  entre  uma  geração  e  outra  não 
houvesse uma herança, um legado – como se o passado devesse ser superado 
sem conexão com ele. Na verdade, não uma superação com a instauração de uma 
nova solidez, mas uma desconexão com o passado que faz com que os valores se 
tornem líquidos  –  um fluxo  constante,  em que a  referência  se  torna  o  próprio 
indivíduo e não algo comum. Trata-se de uma mudança própria de uma sociedade 
neoliberal que visa o indivíduo.

Em Sobre educação e juventude, por exemplo, Bauman diz: “A forma de vida em 
que a geração jovem de hoje nasceu, de modo que não conhece nenhuma outra, é 
uma sociedade de consumidores e uma cultura ‘agorista’ – inquieta e em perpétua 
mudança  –  que  promove  o  culto  da  novidade  e  da  contingência  aleatória” 
(Bauman, 2013, p. 34). Vivendo sempre no agora, parece que não temos mais 
filiação  alguma,  como  se  a  tradição  não  merecesse  ser  herdada,  pois  seria 
ultrapassada, indesejável etc. Assim, não só a noção de história se perde, como a 
forma como nos inserimos na tradição. Eis como a crise na educação pode ser 
pensada como uma crise na transmissão/renovação/comunização do mundo como 
salienta Larrosa (2018a, p. 231).

Conclusão

O  que  a  ideia  de  experiência  nos  permite  pensar,  dizer,  fazer  no  campo 
pedagógico?

O desafio da educação nessa linha de pensamento seria dar autoridade à tradição, 
ao estudo, ao que nos é legado para que daí haja uma renovação a partir de um 
vínculo  com  o  passado.  Para  isso,  é  primordial  que  se  resgate  o  sentido  de 

13



comum.  O  professor  não  poderia,  portanto,  deixar  simplesmente  o  mundo nas 
mãos das crianças; há o seu papel que Larrosa já destacava na década de 2000: 
“O que o professor  deve transmitir  é  uma relação com o texto:  uma forma de 
atenção, uma atitude de escuta, uma inquietude, uma abertura” (Larrosa, 2003, p. 
45). É isso que nos afirma, por exemplo, Masschelein e Simons (2014, p. 176):

Renovar  o  mundo  comum é  uma tarefa  tanto  da nova geração quanto da 
velha. Esse mundo comum não é dado previamente; não é algo que a velha 
geração e  a  nova compartilhem (têm  em comum nesse sentido),  mas ele, 
precisamente,  acha  (seu)  lugar  (comum) entre  eles,  exigindo  que  a  velha 
geração  coloque,  por  assim  dizer,  seu  mundo  à  disposição.  Continuar  e 
renovar o mundo pede por conservação, mas isso significa também colocar à 
disposição (isto é, expondo o mundo). Oferecer ou re/presentar o mundo para 
a nova geração significa de fato suspender as operações vigentes do mundo 
(ou algo no mundo).

Vemos aqui uma ideia de responsabilidade ao compartilhar o bem comum com os 
alunos – o mundo. Essa seria a responsabilidade pedagógica para Masschelein e 
Simons (e também para Larrosa): liberar a criança de buscar uma função imediata; 
de  buscar  uma  finalidade  utilitária;  de  visar  a  aprendizagem com uma  função 
egoísta  (que visa  o  eu).  Larrosa,  por  exemplo,  destaca o  papel  da  autoridade 
nesse ponto. Mas que se entenda que a ideia de autoridade não é de coerção 
necessariamente;  trata-se  de uma autoridade da tradição.  Para  que se trate  o 
mundo  com  respeito,  é  preciso  dar  atenção  e  se  interessar  por  ele  –  e  os 
professores teriam autoridade em trazer à tona o que merece atenção e interesse. 
Na verdade, segundo Larrosa, o professor responde a um chamado:

Se a vocação é chamamento, poderíamos dizer que o professor realiza sua 
vocação quando responde a um chamado que tem quatro componentes. Em 
primeiro lugar, responde ao chamado do mundo. Em segundo lugar, responde 
ao chamado da transmissão do mundo [...].  Em terceiro lugar, responde ao 
chamado da renovação do mundo [...]. Finalmente, responde ao chamado da 
comunização do mundo [...]. Sua resposta particular (e responsabilidade) com 
esses quatro componentes é o que o faz professor, o que o transforma de 
estudioso em professor. (Larrosa, 2018a, p. 230-231) 

A ideia é fazer com que as coisas que são apresentadas, o assunto, o tema, o 
conceito, a teoria etc. se torne presente (“acessível às mãos”) e comum a todos. 
Estando presente de forma comum, o que é apresentado como legado pode vir a 
ser renovado, repensado, retomado. Mas é somente enquanto apresentadas que 
os  alunos  veem  essas  coisas  como  coisas  a  serem  cuidadas,  que  as 
acompanham, que lhes são suas. Elas passam a nos implicar no mundo, fazendo 
com que mude nossa relação com ele; nos ligamos a ele, nos preocupamos com 
ele; nos ocupamos dele; nos sentimos obrigados em relação a ele. Assim,

[...] entregar o mundo aos novos não é transformar o mundo, mas entregá-lo 
como aberto, abri-lo à sua renovação possível, a uma renovação que nunca 
será nossa. A transmissão não está ao lado da transformação (na medida em 
que  projeto  a  transformação,  dos  indivíduos  ou  da  sociedade),  mas  da 
renovação (que, por definição, não pode ser projetada). Por isso para mim, é 
perverso, em educação, falar em resultados. (Larrosa & Rechia, 2019, p. 152)

14



Como se vê, o que ganha importância é o mundo e não o sujeito, o indivíduo ou o 
estudante; tão quanto não é o professor a autoridade, mas o mundo apresentado, 
o  assunto,  o  tema  em discussão.  É  a  partir  do  legado  que  se  pode  ter  uma 
experiência com o passado para que se possa elaborá-lo e ressignificá-lo. Nesse 
sentido,  ao  contrário  de  uma adequação  da  escola  aos  moldes  do  mundo  da 
informação, da velocidade, do sempre novo, a proposta se volta a pensar a escola 
segundo  valores  como  a  atenção,  o  estudo,  a  dedicação,  a  disciplina,  dando 
autoridade à tradição, deslocando a importância da informação e da opinião ao 
estudo, a um debate de um tema comum – algo que os alunos devem herdar se 
querem  transformar  o  mundo.  Não  por  uma  nostalgia,  mas  por  apostar  na 
potencialidade do passado; não para opinar, mas para ser tocado pelo mundo e se 
deixar  transformar;  não  para  criar  algo  novo  supostamente  do  nada,  mas  por 
herdar um mundo que precisa ser transformado; não visando um mundo técnico, 
mas uma escola voltada à vida, à experiência, à elaboração de um sentido ao que 
é apresentado.

Vale ressaltar que o tema proposto por Larrosa sobre a experiência na escola vem 
sendo  pensado  na  América  Latina  por  diversos  pesquisadores.  Encontramos 
coletâneas de textos como Experiencia y alteridad en educación em que a ideia de 
alteridade é tomada como par à experiência (Skliar & Larrosa, 2013). Em outra 
coletânea de estudos,  Encontrar escola, encontramos uma pesquisa sobre como 
pensar a pesquisa como experiência (Martins et al., 2014). No Brasil, os estudos 
de Larrosa, juntamente com os trabalhos de Masschelein e Simons, vem sendo 
debatidos resultando em coletâneas tais como Elogio da escola (Larrosa, 2018b), 
Elogio do professor (Larrosa et al., 2021) e Elogio do estudo (Bárcena et al., 2023). 
Ou  seja,  a  experiência  de  pensamento  de  Larrosa  vem  sendo  partilhada  na 
Amárica Latina, especialmente no Brasil.

Seria ainda preciso pensar qual legado apresentamos a nossos alunos. Larrosa 
mesmo afirma que, em sua experiência de pensamento, escolheu uma tradição – 
uma  que  diz  que  vale  a  pena  pertencer;  que  se  sente  honrado  em  ser  um 
“continuador”  (Larrosa,  2018a,  p.  437).  Ou  seja,  não  se  trata  de  defender  um 
eurocentrismo  por  exemplo,  o  que  traria  uma visão  limitada  e  excludente  dos 
saberes.  Não  por  acaso  Larrosa  se  volta  muitas  vezes  a  pensadores  latino-
americanos em suas reflexões e critica tendências que desvalorizam perspectivas 
não europeias. Trata-se mais de uma exigência de escolha do que “vale a pena” 
pensar, conversar, assumir. Isto é, se se valoriza a experiência, não teria sentido 
homogeneizar a escola com um eurocentrismo. Ao mesmo tempo, Larrosa associa 
experiência e alteridade, indicando como a experiência com o outro é fundamental 
na formação do pensamento crítico. Caber-nos-ia posteriormente, portanto, a difícil 
tarefa de pensar sobre essa escolha de uma tradição.

15



Referências

Agamben, G. (2005). Infância e história – Destruição da experiência e origem da 
história. Editora UFMG.

Arendt, H. (1998). Entre o passado e o futuro. Perspectiva.
Bárcena, F., & López, M., & Larrosa, J. (orgs.). (2023). Elogio do estudo. Autêntica.
Bauman, Z. (2001). Modernidade líquida. Zahar.
Bauman, Z. (2013). Sobre educação e juventude – Conversas com Riccardo 

Mazzeo. Zahar. 
Benjamin, W. (1994). Magia e técnica, arte e política – Ensaios sobre literatura e 

história da cultura. Obras escolhidas volume 1. Brasiliense.
Gagnebin, J.-M. (2007). História e narração em Walter Benjamin. Perspectiva.
Heidegger, M. (2001). Ensaios e conferências. Vozes.
Heidegger, M. (2012). A caminho da linguagem. Vozes; Editora Universitária São 

Francisco.
Larrosa, J. (2003). La experiencia de la lectura – Estudios sobre literatura y 

formación. FCE. 
Larrosa, J. (2014). Tremores – Escritos sobre experiência. Autêntica.
Larrosa, J. (2018a). Esperando não se sabe o quê – Sobre o ofício de professor. 

Autêntica.
Larrosa, J. (org.). (2018b). Elogio da escola. Autêntica.
Larrosa, J, Rechia, K., & Cubas, C. (orgs.). (2021). Elogio do professor. Autêntica.
Larrosa, J., & Rechia, K. (2019). [P] de Professor. Pedro & João Editores.
Martins, F., Netto, M., & Kohan, W. (orgs.). (2014). Encontrar escola – O ato 

educativo e a experiência da pesquisa em educação. Lamparina; FAPERJ.
Masschelein, J., & Simons, M. (2014). A pedagogia, a democracia, a escola. 

Autêntica.
Skliar, C., & Larrosa, J. (orgs.). (2013). Experiencia y alteridad en educación. Homo 

Sapiens Ediciones.

Sobre o autor

Ronaldo Manzi

Centro Universitário Mais, Inhumas, GO, Brasil
 https://orcid.org/0000-0001-7980-3997 

Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo e pela Radboud Universiteit 
Nijmegen (cotutela de tese) (2013). Professor permanente do Programa de Pós-
Graduação  em  Educação  do  Centro  Universitário  Mais.  Membro  do  grupo  de 
pesquisa do Laboratório de Estudos em Teoria Social, Filosofia e Psicanálise, do 
Laboratório de Estudos em Teoria Social, Filosofia e Psicanálise do Centro-Oeste, 
da  International  Society  of  Psychoanalysis  and  Philosophy.  E-mail: 
manzifilho@hotmail.com 

Resumen

¿Cómo sería pensar la educación no desde la relación entre ciencia y técnica y/o 
teoría y práctica, sino apuntando al par experiencia y sentido? Teniendo en cuenta 
que  el  análisis  de  textos  filosóficos,  literarios  y  la  reflexión  sobre  su  propia 
experiencia como profesor son los ejes de la experiencia intelectual de Larrosa, 

16

mailto:manzifilho@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7980-3997


encontramos una discusión en torno a esta propuesta en la reflexión teórica de 
autores como Benjamin y Heidegger. Posteriormente, en un diálogo con la obra de 
Arendt, con el objetivo de una concepción de escuela que piensa en lo común y en 
la capacidad de las nuevas generaciones de renovar el  mundo, Larrosa innova 
nuestra posibilidad de pensar la concepción de experiencia en la escuela al insistir 
en que se debe dar autoridad al  mundo, a la tradición (restaurando la idea de 
autoridad – no en el sujeto ni en el profesor). Sin embargo, ¿qué nos permite la 
experiencia pensar, decir, hacer en el campo pedagógico?

Palabras clave: Experiencia. Construcción de sentido. Autoridad.

Abstract

What  would  it  be  like  to  think  about  education  not  based  on  the  relationship 
between science and technology and/or theory and practice, but rather on the pair 
experience and meaning? Considering that the analysis of philosophical and literary 
texts  and  the  reflection  on  his  own  experience  as  a  teacher  are  the  axes  of 
Larrosa's intellectual experience, we find a discussion around this proposal in the 
theoretical  reflection  of  authors  such  as  Benjamin  and  Heidegger.  Later,  in  a 
dialogue with Arendt's work, aiming at a conception of school that considers the 
common and the capacity of new generations to renew the world, Larrosa innovates 
our possibility of thinking about the conception of experience in school by insisting 
that authority must be given to the world, to tradition (restoring the idea of authority 
– not to the subject or the teacher). However, what does experience allow us to 
think, say, and do in the pedagogical field?

Keywords: Experience. Meaning-making. Authority.

17

Linhas Críticas | Periódico científico da Faculdade de Educação da 
Universidade de Brasília, Brasil
ISSN eletrônico: 1981-0431 | ISSN: 1516-4896
http://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas

Referência completa (APA): Manzi, R. (2024). A autoridade do legado 
e a renovação do mundo segundo Larrosa. Linhas Críticas, 30, e53279. 
https://doi.org/10.26512/lc30202453279 

Referência completa (ABNT): MANZI, R. A autoridade do legado e a 
renovação do mundo segundo Larrosa. Linhas Críticas, 30, e53279, 
2024. DOI: https://doi.org/10.26512/lc30202453279 

Link alternativo: https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/53279 

Todas as informações e opiniões deste manuscrito são de responsabilidade exclusiva do(s) seu(s) 
autores, não representando, necessariamente, a opinião da revista Linhas Críticas, de seus editores, ou 
da Universidade de Brasília.

Os autores são os detentores dos direitos autorais deste manuscrito, com o direito de primeira 
publicação reservado à revista Linhas Críticas, que o distribui em acesso aberto sob os termos e 
condições da licença Creative Commons Attribution (CC BY 4.0): 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas
https://doi.org/10.26512/lc30202453279
https://doi.org/10.26512/lc30202453279
https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/53279
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0

