LINHAS | |
Ensaio criTicas 11
A autoridade do
legado e a renovacao
do mundo segundo
Larrosa

La autoridad del legado y la renovacién del mundo segun Larrosa

The authority of legacy and the renewal of the world according to
Larrosa

Ronaldo Manzi

| Destaques

Proposta de inovacao ao se pensar a educacao a partir da experiéncia e do
sentido.

O que a experiéncia nos permite pensar, dizer, fazer no campo pedagogico.

Restaurar a concepcéo de autoridade na educacao (autoridade da tradi¢éo).

| Resumo

Como seria pensar a educacgdo ndo a partir da relagdo entre ciéncia e técnica e/ou teoria e
pratica, mas visando o par experiéncia e sentido? Tendo em vista que a andlise de textos
filosoficos, literarios e a reflexdo sobre sua propria experiéncia como professor séo os eixos
da experiéncia intelectual de Larrosa, encontramos uma discussdo em torno dessa
proposta na reflexdo tedrica de autores como Benjamin e Heidegger. Posteriormente, em
um didlogo com a obra de Arendt, visando uma concepcédo de escola que pensa o comum e
a capacidade de as novas geracbes renovarem o mundo, Larrosa inova nossa
possibilidade de pensarmos a concepcao de experiéncia na escola ao insistir que se deve
dar autoridade ao mundo, a tradicéo (restaurando a ideia de autoridade — n&o no sujeito e
nem no professor). Entretanto, o que a experiéncia nos permite pensar, dizer, fazer no
campo pedagdgico?

Resumen | Abstract

| Palavras-chave

Experiéncia. Construgéo de sentido. Autoridade.

Recebido: 29.03.2024

Aceito: 04.11.2024

Publicado: 14.11.2024

DOI: https://doi.org/10.26512/1c30202453279


https://doi.org/10.26512/lc30202453279
https://orcid.org/0000-0001-7980-3997

LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

| Introducéo

Encontramos nos escritos de Jorge Larrosa da década de 1990, como no livro
Tremores (Larrosa, 2014), e da década de 2000, como no livro La experiencia de la
lectura (Larrosa, 2003), reflexdes que buscam indicar uma nova forma de pensar a
educacdo. Nao a partir da relagdo ja tradicional no campo educacional entre
ciéncia e técnica, ou entre teoria e pratica, mas propondo algo que diz ser mais
existencial: a partir do par experiéncia e sentido. Ou seja, Larrosa propde pensar a
experiéncia e a elaboracdo do seu sentido no campo pedagdgico. Contudo, os
textos dessa época se detém em apontar um caminho, uma possibilidade, uma
abertura para o desconhecido. Mais recentemente, em livios como Esperando néao
se sabe o qué (Larrosa, 2018a) e [P] de Professor (escrito com Karen Christine
Rechia [Larrosa & Rechia, 2019]), encontramos elaboracées sobre como aquele
par, experiéncia e sentido, podem ser pensados na escola.

Isso nos mostra como Larrosa abre um caminho de pensamento e o desenvolve
em sua experiéncia de pensamento. Nos mostra, igualmente, como a educagéo,
para Larrosa, tem uma relagdo direta com a vida e ndo primeiramente com a
aprendizagem, por exemplo. Tem a ver com um mundo que vale a pena viver
segundo suas palavras (Larrosa, 2014, pp. 36-37) (e por isso lhe parece uma
questédo tdo importante para se pensar e insistir).

O ponto central para Larrosa, portanto, € a vida, a experiéncia da vida, nossa
forma singular de vivé-la. “Por isso, colocar a relagdo educativa sob a tutela da
experiéncia (e ndo da técnica, por exemplo, ou da pratica) ndo é outra coisa que
enfatizar sua implicagdo com a vida, sua vitalidade” (Larrosa, 2014, p. 74). O par
experiéncia/sentido nos da a possibilidade de pensarmos a educagéo de uma outra
forma — uma forma que leva em conta a vida em primeiro lugar. E como se
abrissemos uma nova gramatica de pensamento na educacdo. Com essa nova
graméatica, a aposta € que tenhamos novos esquemas de pensamento, novos
efeitos de verdade, novos sentidos na educagéo. O que a ideia de experiéncia nos
permite pensar, dizer, fazer no campo pedagogico?

Larrosa parte de varios pensadores para formular a relacdo da experiéncia/sentido
na educacdo. Walter Benjamin, Martin Heidegger e Hannah Arendt sé&o
pensadores-chave nessa tessitura, por isso esse ensaio se divide em trés partes e
uma conclusdo. Na primeira parte, iremos nos debrugcar na concepcdo de
experiéncia em Benjamin. Para esse pensador, o comeco do século é
caracterizado pela perda da experiéncia. As historias formativas contadas de uma
geracdoa outra teriam perdido autoridade em prol da informacado, da novidade. A
realidade da Primeira Guerra Mundial, igualmente, trouxe um mundo desolado por
vivéncias que ndo sabemos elaborar, que ndo sédo possiveis de serem transmitidas
simbolicamente. Ficamos pobres de experiéncias, sem um saber comum que
possa nos aconselhar, nos guiar. E como se o passado perdesse sua poténcia,
desaparecendo inclusive o dom de ouvir, o trabalho da escuta, da elaboracdo de
um sentido de uma histéria. Larrosa se volta, inclusive, a Giorgio Agamben quando

2



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

este afirma, mais recentemente, que a existéncia cotidiana tem se tornado
insuportavel nas cidades grandes — como se nada mais nos tocasse.

Larrosa também se vale das reflexdes de Heidegger sobre a experiéncia. Nessa
segunda parte, destacamos como a experiéncia é pensada como algo que nos
toca, nos acontece, nos passa. Para isso, precisamos estar abertos ao mundo,
dispostos a nos pormos em perigo, “ex-postos” a algo desconhecido. Assim, a
experiéncia nos exige coragem, pois se trata de vivéncias que nos transformam —
que envolvem nosso ser, nossa forma de ser. Nesse momento, sera importante
destacar que ndo podemos confundir experiéncia com informacéo e/ou opinido —
algo, na verdade, que impede que fagcamos experiéncia. Do mesmo modo,
experiéncia ndo se confunde com experimento, como iremos ver. Também a falta
de tempo, a vida em um fluxo incessante na obsesséo pelo novo seriam
responsaveis pela perda da experiéncia. Ou seja, a experiéncia exige uma forma
de ser contraintuitiva na contemporaneidade: exige paciéncia, escuta, atencao,
interesse, abertura.

J& Arendt parte de uma crise da educacgéo. Trata-se uma crise séria, jA que a
esséncia da educacdo se volta aos seres que nascem para o mundo. E preciso
que esses nNovos seres se tornem responsaveis pelo mundo que herdardo. Arendt
coloca em vigor a importancia de a escola transmitir a nova geracdo o mundo para
que essa possa transforma-lo. Estariamos em crise exatamente por termos uma
heranga, mas ndo herdeiros; em especial, nos Estados Unidos da América, Arendt
afirma que ha um pathos pelo novo, como se o0 passado nao tivesse sentido para
as novas geragOes; estariamos vivendo uma crise de transmissdo — a ideia de
comum.

O desafio, para Larrosa, nesse caso, é dar autoridade a tradicdo sob a forma dos
livros, estudos, resgatando o sentido do comum. O professor, nesse caso, seria
responsavel por trazer a tona o que merece atencdo e interesse no mundo para
gque 0s jovens possam renova-lo, para que possam criar um mundo que vale a
pena viver. Ouvir essa tradicdo, herda-la, seria uma forma de se fazer uma
experiéncia na escola. O que Larrosa nos aponta de novo é deslocar o lugar da
autoridade: nem no professor, nem no aluno, mas na tradico.

| Reivindicando a experiéncia: retomar a tradigio

Experiéncia e pobreza e O narrador (Benjamin, 1994) sdo ensaios escritos na
década de 1930 que partem daquilo que Benjamin denomina perda ou declinio da
experiéncia. A concepcao de experiéncia que Benjamin trabalha nesses ensaios
nos remete as experiéncias que se passam de uma geragdo a outra — experiéncias
gque séo contadas, por exemplo, com a autoridade da velhice (com proveérbios) ou
de forma prolixa (em histérias); ou mesmo de viajantes que conheceram terras
longinquas, culturas diferentes etc. e, por isso, tem algo a contar (tem autoridade
para contar o que vivenciou, a repassar algo); depois de ter percorrido um
caminho, pode tornar comum uma historia. Experiéncias que nem sempre sao
compreendidas imediatamente pelos jovens, mas que adquirem sentido durante a

3



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

vida — provérbios, histérias que sdo invocados em momentos oportunos as
criangas e aos jovens para que ganhem sentido e fagam parte de sua vida.

Em Benjamin, a tradicdo acarreta, portanto, uma verdadeira formacédo e também
uma transformacdo na pessoa — algo que é comum a uma geracao e que é
considerado importante que seja preservado (em cada um). O exemplo de
Benjamin é de uma histéria de um pai que, no leito de morte, diz a seus filhos que
h& um tesouro escondido em suas terras; os filhos cavam por todo lado e ndo
encontram nada. Contudo, chegado o outono, suas vindimas se tornam as mais
abundantes da regido. S6 entdo percebem que receberam uma experiéncia: o
tesouro era o trabalho; a riqueza vem dessa experiéncia. O pai é ouvido; os filhos
respondem ao que ele transmite — tendo ouvido a palavra do pai, algo se passa (a
nova geracdo apreende um saber).

Essa historia nos mostra uma forma de se tornar comum um saber — uma licdo da
vivéncia de outras geragBes que o pai transmite aos filhos. Entretanto, com a
guerra, com a forca da técnica, ha uma sujei¢cao do individuo as forgas impessoais
que modifica profundamente nossa forma de vida e de modo tdo rapido que somos
incapazes até mesmo de assimilar o que vivenciamos. Benjamin relata como as
pessoas voltaram mudas dos campos de batalha da Primeira Guerra Mundial: o
que vivenciaram ndo pode ser transmitido por palavras e nem assimilado
simbolicamente — como se tivessem vivido um choque, algo traumatico, que nao
tem linguagem que possa traduzir o que se viveu criando uma impossibilidade de
uma resposta simbodlica ao vivido. Para Benjamin, essa seria uma das
manifestacbes de que estamos vivendo uma perda de experiéncia — a
incapacidade de darmos uma forma simbdlica transmissivel de uma vivéncia.

Na verdade, para além de acontecimentos como a guerra, com o desenvolvimento
da técnica em geral, estariamos cada vez mais ligados ao imediato, ao novo —
como se o passado nao tivesse mais poténcia em nossa vida e ndo valesse a pena
ser rememorado. Assim, nosso patrimonio cultural ndo diria mais nada aos jovens
— como se as historias de tempos longinquos nao tivessem mais sentido para uma
nova geracdo. Benjamin chega a anunciar que se trata de uma nova barbaérie:
quando a pobreza da experiéncia ndo € mais privada, mas de toda a humanidade
(Benjamin, 1994, p. 115). Essa nova barbarie seria uma ruptura com o passado:
como se s6 o novo tivesse sentido. Assim, a pobreza da experiéncia “[...] impele a
partir para a frente, a comecar de novo, a contentar-se com pouco, a construir com
pouco, sem olhar nem para a direita nem para a esquerda”’ (Benjamin, 1994, p.
116).

A perda da experiéncia €, portanto, uma manifestacdo de uma perda de autoridade
da tradicdo. Na verdade, da prépria ideia de tradi¢cdo, daquilo que é compartilhado
e transmitido de geracdo a geracdo: algo que € retomado e transformado — algo
gue da uma continuidade entre as geragfes e um sentido de comunidade. A
geracdo posterior as barbaries da guerra criou essa nova barbarie: de ndo se
deixar ser tocado pelo passado. Em outras palavras, os homens de sua época nao
desejam herdar as experiéncias da tradicdo. Eis seu diagnéstico de época:
“Ficamos pobres. Abandonamos uma depois da outra todas as pecas do

4



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

patriménio humano, tivemos que empenhé-las muitas vezes a um centésimo do
seu valor para recebermos em troca a moeda miuda do ‘atual™ (Benjamin, 1994, p.
119). Entretanto, essa perda nédo se deu de forma repentina. Benjamin observa
como 0s burgueses da sua época criam uma forma de reflgio em suas casas, 0
gue leva a pensarmos em uma diferenca entre experiéncia (Erfahrung) e vivéncia
(Erlebnis). A experiéncia € uma vivéncia comum, comunitaria; a vivéncia reenvia a
vida individual particular, a uma ideia de soliddo. Por exemplo, na época de
Benjamin, em meio as grandes cidades, algumas pessoas criam uma espécie de
reflgio pessoal em suas casas, criando um ambiente que tentam remediar a perda
da experiéncia. Benjamin nos da o exemplo do vidro na arquitetura do comec¢o do
século XX: a transparéncia do vidro torna publico e sem mistério o interior da casa
diferentemente das casas vitorianas com interiores aconchegantes, repletos de
caracteristicas da interioridade do morador; essas sdo como um refagio dentro de
um anonimato das grandes cidades. Jeanne Marie Gagnebin, ao refletir sobre esse
ponto em Benjamin, destaca que o individuo burgués sofre uma despersonalizacdo
que tenta remediar pela apropriacdo privada de experiéncias, seja em “[...] suas
experiéncias inefaveis (Erlebnisse), seus sentimentos, sua mulher, seus filhos, sua
casa e seus objetos pessoais” (Gagnebin, 2007, p. 59).

A perda da experiéncia é correlata com uma outra perda: para Benjamin, a arte de
narrar esta em vias de extingdo (Benjamin, 1994, p. 197). E cada vez mais raro,
segundo Benjamin, alguém que saiba narrar uma historia: “E como se
estivéssemos privados de uma faculdade que nos parecia segura e inalienavel: a
faculdade de intercambiar experiéncias” (Benjamin, 1994, pp. 197-198). Os
narradores encontram sua fonte na experiéncia que se passa de pessoa a pessoa,
assim como os saberes de terras distantes que trazem os viajantes associados
com o saber do passado. Nao saberes de ordem informativa, mas saberes que
exigem de quem ouve que se entregue a historia sem qualquer compromisso com
a sua verificabilidade (pois ndo se trata de uma informacéo); algo que, quando
ganha sentido, muda a forma do ouvinte ver o mundo. Dai porque a verdadeira
natureza da narrativa, segundo Benjamin, tem uma utilidade; algum ensinamento;
uma sugestao; algo que se possa elaborar para a vida: “O conselho tecido na
substancia viva da existéncia tem um nome: sabedoria. A arte de narrar esté
definhando porque a sabedoria — o lado épico da verdade — esta em extin¢ao”
(Benjamin, 1994, pp. 200-201).

Esse processo de perda vem de longe; o declinio da experiéncia vem cada dia se
definhando mais. Com a técnica, esse declinio se torna mais imediato. Na época
de Benjamin, o que mais exerce influéncia sobre esse declinio € uma nova forma
de comunicagdo: a informacgdo (Benjamin, 1994, p. 202). A informacdo é o que
mais caracteriza um desenraizamento do passado. Eis como ja na década de 1930
a difusdo de informagfes nas radios, por exemplo, faria com que as pessoas se
distanciassem do passado, se interessando unicamente no que esta acontecendo
agora; se possivel, com o que se passa ao Vvivo — 0 mais imediato possivel, pois é
mais facil de ser verificavel (teria uma consisténcia mais “concreta”). “O lado épico
da verdade”, como caracteriza Benjamin a narrativa, perde seu valor diante do
novo:



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

O saber, que vinha de longe [...], dispunha de uma autoridade que era valida
mesmo que ndo fosse controlavel pela experiéncia. Mas a informacgéo aspira a
uma verificagdo imediata. Antes de mais nada, ela precisa ser compreensivel
“em si e para si”. Muitas vezes ndo é mais exata que os relatos antigos.
Porém, enquanto esses relatos recorriam frequentemente ao miraculoso, é
indispensavel que a informacéo seja plausivel. Nisso ela é incompativel com o
espirito da narrativa. Se a arte da narrativa é hoje rara, a difusdo da
informacdo é decisivamente responsavel por esse declinio. (Benjamin, 1994,
pp. 202-203)

Benjamin se vale do exemplo do radio em que ouviamos noticias do mundo todo.
Mesmo com tantas informacdes, Benjamin afirma que somos pobres de
experiéncias. As informacbes nos sdo dadas seguidas de explicacdes. Na
narracdo, por outro lado, ha todo um cuidado de se evitar explicacdes: € preciso
passar pela experiéncia para que a historia adquira sentido. Com a informacéo,
nao precisamos interpretar; tudo é transparente (Benjamin, 1994, p. 204).

A transparéncia ndo nos for¢a a pensar, ndo muda nossa forma de ser. Uma
histéria, por outro lado, é memorizada; quanto melhor memorizada, mais a assimila
e em camadas cada vez mais profundas. As histérias antigas ainda hoje sao
capazes de nos suscitar espanto e reflexdo. Isso € fundamental, porque nos
mostra uma poténcia do passado — como aparece em suas teses sobre a historia:
“[...] nada do que um dia aconteceu pode ser considerado perdido para a historia”
(Benjamin, 1994, p. 223). E essa poténcia da histéria que se perde quando
rompemos com o passado e ao nos interessamos somente pelo novo.

Ao lado das reflexdes de Benjamin, Larrosa nos lembra, no texto A experiéncia e
suas linguagens, de testemunhos de sobreviventes da Segunda Guerra Mundial
e/ou de regimes totalitarios como da Unido Soviética em que eles descrevem como
0s acontecimentos vivenciados nessas situacdes ndo podem ser elaborados.
Retoma, por exemplo, uma fala de Imre Kertész em que ele descreve como
sobreviveu a Auschwitz, ao estalinismo, ao fim do socialismo, entre outras coisas, e
se pergunta se aquilo que viveu serve de algo ou se foi em vao. Se suas
experiéncias sao sua vida, seu questionamento coloca em jogo o préprio sentido
de sua vida, sua formacdo (0 que formou sua personalidade). As experiéncias
vividas no século XX por Kertész tem como efeito a destruicdo de si, de sua
personalidade, pois se trata de experiéncias em que a pessoa parece nao viver sua
propria vida. Como no caso de Auschwitz: realiza-se algo que ndo se reconhece —
como se tivesse vivido algo estranho a ele mesmo, sem possibilidade de poder
elaborar. Ou seja, algo préximo do que Benjamin descreveu dos sobreviventes da
Primeira Guerra Mundial. Em Kertész e Benjamin, poderiamos chegar a essa
conclusdo seguindo Larrosa: “[...] ndo sei 0 que me acontece, isto que me
acontece ndo tem sentido, ndo tem a ver comigo, ndo pode ser, NAo0 POSSO
compreender, ndo tenho palavras” (Larrosa, 2014, p. 52).

Larrosa se volta também a uma reflexdo da década de 1990 de Giorgio Agamben
(Infancia e histéria) em que ha uma radicalizacdo da nossa pobreza de
experiéncia, pois nem é preciso mais um acontecimento para que percebamos
como a experiéncia perdeu lugar: “Todo discurso sobre a experiéncia deve partir
atualmente da constatacdo de que ela ndo € mais algo que ainda nos seja dado

6



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

fazer” (Agamben, 2005, p. 21). O homem contemporaneo, segundo Agamben, teria
sido expropriado de sua experiéncia. Expropriado de fazer experiéncia e de
transmiti-la. Se Benjamin diagnosticava uma pobreza da experiéncia entre as duas
Grandes Guerras Mundiais, o desenrolar do século teria soterrado definitivamente
nossa capacidade de fazer experiéncia. Alias, atualmente, no fim do século XX,
nao precisariamos mais de uma catastrofe para que os homens ndo tenham mais o
que narrar, ndo tenham experiéncias a serem transmitidas ou mesmo vividas: o
préprio cotidiano das pessoas nas cidades grandes ja nos traria uma vivéncia sem
gualquer experiéncia narravel. “O homem moderno volta para casa a noitinha
extenuado por uma mixérdia de eventos — divertidos ou macantes, banais ou
insolitos, agradaveis ou atrozes —, entretanto nenhum deles se tornou experiéncia”
(Agamben, 2005, pp. 21-22).

Agamben nos mostra uma incapacidade de nossas vivéncias cotidianas se
tornarem experiéncia. I1sso tornaria a nossa existéncia cotidiana insuportavel, como
se vivéssemos uma opressao do cotidiano: a banalidade do cotidiano. Ou como diz
Larrosa: “E essa asfixia da experiéncia supde um enorme empobrecimento da vida,
do sentido da vida, que ndo é outra coisa que um ir vivendo que se perde no nada”
(Larrosa, 2003, p. 103). H& milhares de eventos vividos no dia a dia, mas eles ndo
nos tocam. Por outro lado, 0 que a ideia de experiéncia em Benjamin nos ensina é
gue nao é preciso algo extraordinario para nos tocar, mas exatamente o cotidiano:
essa seria a matéria-prima da experiéncia que cada geracao transmitia a outra; o
mais simples se tornava uma experiéncia comunicavel. Agamben aponta aquela
impossibilidade devido a queda da concepcéo de autoridade:

Porque a experiéncia tem o0 seu necessario correlato ndo no conhecimento,
mas na autoridade, ou seja, na palavra e no conto, e hoje ninguém mais
parece dispor de autoridade suficiente para garantir uma experiéncia, e se dela
dispde, nem ao menos o aflora a ideia de fundamentar em uma experiéncia a
propria autoridade. Ao contrario, 0 que caracteriza o tempo presente € que
toda autoridade tem o seu fundamento no “inexperienciavel”’, e ninguém
admitiria aceitar como valida uma autoridade cujo Unico titulo de legitimacgéo
fosse uma experiéncia. (Agamben, 2005, p. 23)

Contudo, Agamben vé um germe de experiéncia futura — seria preciso preparar o
lugar para que esse germe venha (Agamben, 2005, p. 23). Ha uma possibilidade,
por exemplo, com a ideia de infancia no homem. Larrosa, por sua vez, busca
pensar a ideia de experiéncia na educacdo como algo possivel. Como poderiamos
pensar isso? Larrosa associa essa concepcdo de experiéncia em Benjamin com
algumas questdes de Heidegger.

| Reivindicando a experiéncia: ser tocado pelo mundo

Desde a década de 1990, Larrosa insiste que a informacdo € contraria a
experiéncia — ndo deixa lugar para ela. Se vivemos em uma cultura da informagéo,
em que o grande valor é se manter informado, estariamos cada vez caminhando
para uma impossibilidade de se ter experiéncia no sentido de Benjamin. O sujeito
da informag&o acumula dados, explicag6es sobre o0 mundo, mas € incapaz de se
sentir tocado por ele. Vemo-nos dentro do que Heidegger (2001) associa da

7



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

técnica com um tipo de dominagdo do mundo. Na verdade, a seu ver, a técnica
impb&e ao mundo uma previsibilidade: “A ciéncia pde o real. E o dis-pde a pro-por-
se num conjunto de operagcbes e processamentos, isto €, numa sequéncia de
causas aduzidas que se podem prever. Desta maneira, o real pode ser previsivel e
tornar-se perseguido em suas consequéncias” (Heidegger, 2001, p. 48). Assim,
podemos nos tornar informados sobre algo, mas ndo somos tocados por tal; ndo
estamos abertos ao mundo — a informagéo sobre algo n&o nos transforma em
nada, apenas se acumula. Isto é, nada nos toca sobre 0 que soubemos da
informacg&o: “[...] uma sociedade constituida sob o signo da informagdo € uma
sociedade na qual a experiéncia é impossivel” (Larrosa, 2014, p. 20). Para se ter
experiéncia é preciso uma abertura “[...] como uma disponibilidade fundamental,
como uma abertura essencial” (Larrosa, 2014, p. 26). Munido de informacdes, de
explicacdes, as pessoas se colocam na posi¢cdo de dar opinido sobre as coisas.
Assim, ao invés de se estar aberto ao mundo, opina-se sobre ele. Larrosa associa
essa logica ao que se denomina aprendizagem significativa (Larrosa, 2014, p. 21).

Segue-se do valor da informacdo, do incentivo a dar opinido, a nossa falta de
tempo. O mundo parece cada dia mais rapido como se ndo pudéssemos
acompanhar seu ritmo de mudanca. Novidades nos inundam diariamente, nos
levando a uma obsessdo pelo novo: tudo que é novo é considerado melhor —
desde um aparelho doméstico de Ultima geracdo, até mesmo a ideia de capital
humano que valoriza o investimento em pessoas mais jovens. Nos tornamos
consumidores de novidades, curiosidades; estamos sempre excitados esperando o
novo. Diante das novidades, opinamos, trocamos informacdes — nao nos
silenciamos; ndo retomamos o0 passado pois estamos com os olhos fixados
somente no presente. O tempo se torna uma mercadoria: ndo se pode perder
tempo; ndo se pode ficar para trds; devemos ser acelerados, flexiveis para nos
adaptarmos constantemente ao novo etc. “Por isso, a velocidade e o que ela
provoca, a falta de siléncio e de memdria, sdo também inimigas mortais da
experiéncia” (Larrosa, 2014, p. 22).

Larrosa também diferencia a experiéncia tal como apreendemos de Benjamin com
a ideia de experiéncia de trabalho que se valoriza no mercado. Essa experiéncia
gue adquirimos no mercado de trabalho ndo é aquela que herdamos da tradigé&o.
N&o se confunde igualmente com a ideia de experimento que encontramos nas
ciéncias. Heidegger, por exemplo, afirma que a ciéncia é experimental porque dis-
pde a natureza por experimentos para validar uma teoria prévia (Heidegger, 2001,
pp. 24-25). Ou seja, 0 experimento é a confirmacdo de uma teoria. Por outro lado,
Heidegger define a experiéncia como algo que nos toca (em A esséncia da
linguagem):

Fazer uma experiéncia com algo, seja com uma coisa, com um ser humano,
com um deus, significa que esse algo nos atropela, nos vem ao encontro,
chega até noés, nos vassala e transforma. “Fazer” ndo diz aqui de maneira
algum que nés mesmos produzimos e operacionalizamos a experiéncia. Fazer
tem aqui o sentido de atravessar, sofrer, receber o que nos vem ao encontro,
harmonizando-nos e sintonizando-nos com ele. E esse algo que se faz, que se
envia, que se articula. (Heidegger, 2012, p. 121)



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

Fazer uma experiéncia, portanto, exige uma postura de abertura, receptividade, em
que possamos ser tocados por algo. Dai porque Larrosa afirma que a experiéncia é
0 que nos passa, nos acontece, nos toca (Larrosa, 2014, p. 18). Munido de
informacfes, ao contrario, a pessoa busca impor sua opinido sobre algo — uma
postura bastante diferente de uma receptividade de algo desconhecido. E-se “ex-
posto" a algo, tornando o ser vulneravel ao que pode vir a acontecer; trata-se de
um risco que desconhece um sujeito do conhecimento (que ndo se coloca no lugar
de risco, pois impde algo; julga; determina; se opbe etc., mas nao se deixa tocar).
O jogo € entre “se expor” ou “impor”:

Por isso é incapaz de experiéncia aquele que se pde, ou se opbe, ou se
imp&e, ou se propde, mas nédo se “ex-pde”. E incapaz de experiéncia aquele a
quem nada lhe passa, a quem nada lhe acontece, a quem nada |lhe sucede, a
quem nada o toca, nada Ihe chega, nada o afeta, a quem nada o ameaca, a
quem nada ocorre. (Larrosa, 2014, p. 26)

Exige-se, portanto, uma coragem para se deixar ser exposto ao desconhecido; ha
algo de perigoso, indeterminado, imprevisivel nessa agdo. Nao se trata de lidar
com um sujeito seguro de si, potente, dominador, pois seria 0 mundo que o
domina, lhe toca; o sujeito sofre algo ao ser tocado; se deixa ser transformado,
mesmo sem se saber exatamente pelo qué. Heidegger escreve: “Fazer uma
experiéncia com alguma coisa significa que, para alcangarmos o que conseguimos
alcancar quando estamos a caminho, € preciso que isso nos alcance e comova,
gque nos venha ao encontro e nos tome, transformando-nos em sua direcdo”
(Heidegger, 2012, p. 137). Eis o porqué de Larrosa associar a experiéncia a uma
paixdo, em que o sujeito assume um padecimento, uma sujeicdo: “[...] o que faz
com gue, na experiéncia, o que se descobre é a prépria fragilidade, a propria
vulnerabilidade, a prépria ignorancia, a prépria impoténcia, o que repetidamente
escapa ao nosso saber, ao nosso poder e a nossa vontade” (Larrosa, 2014, p. 42).
Indo ao encontro deum valor neoliberal fundamental, a autonomia, Larrosa afirma:

A paixdo funda sobretudo uma liberdade dependente, determinada, vinculada,
obrigada, inclusa, fundada ndo nela mesma, mas numa aceitacdo primeira de
algo que estéa fora de mim, de algo que ndo sou eu e que por isso, justamente,
€ capaz de me apaixonar. [...] Na paixdo, o sujeito apaixonado ndo possui 0
objeto amado, mas € possuido por ele. Por isso, 0 sujeito apaixonado nao esta
em si préprio, na posse de si mesmo, no autodominio, mas esta fora de si,
dominado pelo outro, cativado pelo alheio, alienado, alucinado. (Larrosa, 2014,
p. 29)

Isso ndo significa que o sujeito da experiéncia seja incapaz de conhecimento, de
acéo. Estamos diante de outra forma de saber — ndo aquele da informacgéo; mas
um saber que envolve o proprio ser que se deixa exposto a algo. Por essa abertura
ao proéprio ser, a pessoa se transforma, o saber passa a fazer parte da histéria da
pessoa (uma experiéncia que o constitui, o forma, Ilhe da forma). Nao €, entdo, algo
impessoal, indiferente, sem afeto. E preciso que a pessoa se implique, se envolva,
se deixe afetar. Nao por acaso Larrosa toma o par experiéncia e sentido para se
pensar a educacao: fazer uma experiéncia exige a elaboragdo de um sentido para
0 que nos acontece. “Este é o saber da experiéncia”, afirma Larrosa:



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

0 que se adquire no modo como alguém vai respondendo ao que vai lhe
acontecendo ao longo da vida e no modo como vamos dando sentido ao
acontecer do que nos acontece. No saber da experiéncia ndo se trata da
verdade do que s&o as coisas, mas do sentido ou do sem-sentido do que nos
acontece. E esse saber da experiéncia tem algumas caracteristicas essenciais
gue o opdem, ponto por ponto, ao que entendemos como conhecimento.
(Larrosa, 2014, p. 32)

Ao dar um sentido ao que nos acontece, duas pessoas podem vivenciar uma
mesma situacdo de formas distintas, dando sentidos diferentes ao que se passou.
Isto é, cada um deve fazer sua propria experiéncia; ndo se deve aceitar a
experiéncia do outro e nem mesmo o0 sentido que uma pessoa elaborou de uma
experiéncia. Ao invés de empobrecer o saber, por se tratar de algo singular, essa
possibilidade de darmos sentidos diversos ao que vivemos, nos enriquece. Nos
enriguece como pessoa concreta e singular assim como comunidade (por
podermos partilhar de experiéncias diferentes). O importante € que se trate de um
saber que tenha transformado a pessoa. Por outro lado, haveria uma pobreza em
uma vida que néo sofre experiéncias — uma espécie de vazio existencial. O sujeito
do conhecimento guiado por uma légica de imposicdo de conhecimentos sobre o
mundo, ao contrario do que se espera, seria um sujeito sem coragem para se
deixar ser tocado; que ndo se coloca em risco, ndo esta disposto a “[...] uma
abertura para o desconhecido, para o que ndo se pode antecipar nem ‘pré-ver’
nem ‘pré-dizer” (Larrosa, 2014, p. 34).

Larrosa tem plena consciéncia do quanto essa proposta de fazer uma experiéncia
€ contraintuitiva em nossa época. Vivemos em um mundo em que todos querem
aparecer, em que se quer dar uma opinido sobre tudo. A ideia de se fazer uma
experiéncia nos coloca na posicdo de escutar, saber ouvir, incorporar em nossa
vida o que se vivenciou. Exige de n6s uma posi¢ao de atencédo, abertura, paciéncia
— todos valores contrarios a um mundo que vive em velocidade, em fluxo constante
de informacoes:

A experiéncia [...] requer um gesto de interrupgdo, um gesto que é quase
impossivel nos tempos que correm: requer parar para pensar, parar para olhar,
parar para escutar, pensar mais devagar, olhar mais devagar, e escutar mais
devagar; parar para sentir, sentir mais devagar, demorar-se nos detalhes,
suspender a opinido, suspender o juizo, suspender a vontade, suspender o
automatismo da acao, cultivar a aten¢cdo e a delicadeza, abrir os olhos e os
ouvidos, falar sobre o que nos acontece, aprender a lentiddo, escutar aos
outros, cultivar a arte do encontro, calar muito, ter paciéncia e dar-se tempo e
espaco. (Larossa, 2014, p. 25)

Como pensarmos, entdo, essa experiéncia na educacdo? Uma das formas de
pensarmos isso, seria nos voltarmos a um debate te6rico que Larrosa nos traz
sobre Hannah Arendt.

| Reivindicando a experiéncia: a autoridade do mundo
E conhecido como Arendt diagnostica uma crise em todas nossas esferas da vida

na sua época, mas destaca como a crise na educacao é a mais séria (no livro
Entre o passado e o futuro [Arendt, 1998]). Isso porque a esséncia da educagéo se

10



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

volta & natalidade, aos seres que nascem para o mundo. Entretanto, diante de uma
crise, Arendt afirma que nos deparamos com um momento oportuno para
refletirmos; e isso, sem trazer conceitos prévios: é preciso pensar novamente.

O texto de Arendt se volta mais especificamente aos Estados Unidos da América
na década de 1950. Trata-se de uma época em que a crise da educacdo esta
ligada a uma questdo politica devido a imigracdo. Uma questdo central nessa
sociedade é uma espécie de pathos do novo: entusiasmo extraordinario pelo novo
(Arendt, 1998, p. 225); e, mesmo, uma obsessado. Assim, buscam que as escolas
se inovem, se adequem ao novo constantemente. Mas o que os adultos propdem
aos jovens como “novo” nao seria uma contradicao? Afinal, é a nova geracao que
deve renovar a antiga, pois

Pertence a prépria natureza da condigdo humana o fato de que cada geracao
se transforma em um mundo antigo, de tal modo que preparar uma nova
geracdo para um mundo novo s6 pode significar o desejo de arrancar das
maos dos recém-chegados sua prépria oportunidade face ao novo. (Arendt,
1998, p. 226)

A educacdo também esta ligada a ideia de responsabilidade segundo Arendt. Nao
s6 nossa responsabilidade de que nada aconteca com a crianga, mas uma
responsabilidade pelo mundo. No primeiro caso, Arendt coloca em destaque uma
mistura entre o privado e o publico que ja comecava a aparecer desde a década de
1950. Ao rejeitar essa separagdo, ao colocar em evidéncia publica a vida privada,
“[...] mais dificeis torna as coisas para suas criangas, que pedem, por natureza, a
seguranc¢a do ocultamento para que ndo haja distirbios em seu amadurecimento”
(Arendt, 1998, p. 238). A escola, para Arendt, seria a instituicdo que deve mediar o
dominio privado do mundo publico. E nela que o mundo € introduzido de forma
gradual e respeitando a vida privada dos formandos. Arendt chama aqui a
responsabilidade do adulto educador:

[...] o educador esta aqui em relagdo ao jovem como representante de um
mundo pelo qual deve assumir a responsabilidade, embora ndo o tenha feito e
ainda que secreta ou abertamente possa querer que ele fosse diferente ou
abertamente possa querer que ele fosse diferente do que é. Essa
responsabilidade ndo é imposta arbitrariamente aos educadores; ela esta
implicita no fato de que os jovens séo introduzidos por adultos em um mundo
em continua mudanca. Qualquer pessoa que sSe recuse a assumir a
responsabilidade coletiva pelo mundo nao deveria ter criancas, e € preciso
proibi-la de tomar parte em sua educacao. (Arendt, 1998, p. 239)

“Assumir a responsabilidade coletiva pelo mundo” — eis uma tarefa que Arendt
encarrega ao oficio do professor. E responsabilizar-se com o mundo exige
criatividade, pois se trata de um mundo que parece destinado a catastrofe — haja
vista que Arendt sobrevive a duas Guerras Mundiais desastrosas e nada apontava
um caminho vindouro melhor. A nova geragéo precisa entdo assumir o mundo (tal
como estd) para poder intervir, modificar, criar algo. Cada nova geracdo deve agir
como se estivesse seguindo essas palavras de Hamlet, como afirma Arendt: “The
time is out of joint. O cursed spite that ever | was born to set it right” (“O tempo esta
fora dos eixos. O 6dio maldito ter nascido para coloca-lo em ordem”). Essas
palavras “[...] sdo mais ou menos veridicas para cada nova geragdo, embora

11



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

tenham adquirido talvez, desde o inicio de nosso século, uma validez mais
persuasiva do que antes” (Arendt, 1998, pp. 242-243). E como se o mundo
envelhecesse com uma geragcdo e fosse preciso recria-lo novamente; deve ser
recolocado em ordem, mesmo gue essa hunca possa ser assegurada. Como fazer
isso na educacao?

Larrosa desenvolve uma reflexdo que transpassa a ideia de experiéncia. Em
Benjamin, a experiéncia esta ligada a tradicdo, a ideia de autoridade; em
Heidegger, a algo que nos toca e nos transforma; em Arendt, a uma
responsabilidade aos novos seres que nascem, mas também com um jogo entre o
novo e o velho, exatamente para beneficiar aquilo que é novo em cada crianca,
como afirma Arendt:

Exatamente em beneficio daquilo que é novo e revolucionario em cada crianga
€ que a educacdo precisa ser conservadora; ela deve preservar e introduzi-la
como algo novo em um mundo velho, que por mais revolucionario que possa
ser em suas acbes, 0 € sempre, do ponto de vista da geracdo seguinte,
obsoleto e rende a destruicdo. (Arendt, 1998, p. 243)

Ou seja, 0 passado deve ser apresentado as criancas; elas precisam assumir o
que as geracOes passadas viveram para poderem fazer algo novo. Nesse sentido,
o oficio do professor é também de mediador entre o velho e o novo, devido a seu
respeito ao passado e devido a seu respeito ao que essa geracao vai fazer com
“isso”. Em outras palavras, Jan Masschelein e Maarten Simons (pensadores que
Larrosa dialoga constantemente), refletindo sobre Arendt, afirmam:

Que a educacédo é conservadora significa que ela conserva coisas (palavras,
praticas) como coisas inacabadas, ou seja, coisas ndo sdo diretamente
relacionadas a um fim, meios sem fim para que os alunos possam comecar de
novo com essas coisas, com o mundo. Elas podem agora obter significado
novamente, ou obter um novo significado. (Masschelein & Simons, 2014, p.
164)

Essa l6gica de apresentar o mundo enquanto um legado para as novas geracoes
estd diretamente correlacionada com a ideia de amor. Arendt resume sua ideia
sobre a educacao nessa passagem:

A educacéo € o ponto em que decidimos se amamos o mundo o bastante para
assumirmos a responsabilidade por ele e, com tal gesto, salva-lo da ruina que
seria inevitavel ndo fosse a renovacgéo e a vinda dos novos e dos jovens. A
educacéao é, também, onde decidimos se amamos nossas criangas o bastante
para ndo expulsa-las de nosso mundo e abandona-las a seus proprios
recursos, e tampouco arrancar de suas maos a oportunidade de empreender
alguma coisa nova e imprevista para nés, preparando-as em vez disso com
antecedéncia para a tarefa de renovar um mundo comum. (Arendt, 1998, p.
247)

Fica claro entdo que a educacdo em Arendt tem uma relacdo com o amor, seja
pelo mundo, seja pela nova geragao, assim como aponta para a entrada da crianca
em uma espécie de linhagem artificial (ndo se trata de uma heranca “natural”) —
uma tradicdo que se insere e se é responsavel, mas exatamente por ser
responsavel por ela, deve ser reinventada. Nesse sentido, a autoridade deve estar
no mundo, no assunto, no tema, no legado e ndo no individuo ou no professor. Eis

12



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

0 ponto inovador de Larrosa ao dar autoridade ao mundo, ao que € posto na mesa
para se tornar comum a todos:

Porque somente se reconhecermos a autoridade do texto poderemos
reconhecer a autoridade do mundo, que o mundo € o que nos fala, 0 que nos
da a pensar, que da a ver. E que nossas palavras e nossos pensamentos e
Nnossos projetos ndo sao tanto propostas para 0 mundo, mas sim respostas ao
mundo. O importante (0 que manda, o que tem autoridade) € o texto, o
caminho, o mundo (e ndo n6és mesmos). E muito dificil (quase impossivel) criar
uma atmosfera na aula na qual o protagonista ndo seja nem aluno nem
professor, mas o texto (e através do texto, o mundo, o assunto: o que da a
falar, da a pensar, aquilo para que o texto indica. (Larrosa & Rechia, 2019, p.
76)

Entretanto, Arendt destacava uma crise da autoridade em sua época. N&o
exatamente por ndo termos heranca, mas por ndo deixarmos herdeiros (Arendt,
1998, p. 31). Contemporaneamente, Zygmunt Bauman (2001) destaca que
vivemos em uma sociedade liquida, em que ndo herdamos nenhum “tesouro” da
tradicdo. Bauman descreve como a sociedade moderna se caracteriza por
“destruir” o que foi construido nas geragfes anteriores em nome de algo melhor.
Entretanto, o que se concretizou na contemporaneidade é uma destruicdo de tudo
gue era “sélido” na tradicdo e mesmo a propria ideia de soélido, tornando o que era
duravel algo retrégado. Dai porque estariamos vivendo num mundo “liquido”, num
fluxo permanente e desregulado. E como se entre uma geracdo e outra nao
houvesse uma heranca, um legado — como se o passado devesse ser superado
sem conexdo com ele. Na verdade, ndo uma superagdo com a instauracdo de uma
nova solidez, mas uma desconexdo com o passado que faz com que os valores se
tornem liguidos — um fluxo constante, em que a referéncia se torna o proprio
individuo e ndo algo comum. Trata-se de uma mudanca prépria de uma sociedade
neoliberal que visa o individuo.

Em Sobre educacéo e juventude, por exemplo, Bauman diz: “A forma de vida em
gque a geracao jovem de hoje nasceu, de modo que ndo conhece nenhuma outra, €
uma sociedade de consumidores e uma cultura ‘agorista’ — inquieta e em perpétua
mudanca — que promove o culto da novidade e da contingéncia aleatéria”
(Bauman, 2013, p. 34). Vivendo sempre no agora, parece que ndo temos mais
filiacdo alguma, como se a tradicdo ndo merecesse ser herdada, pois seria
ultrapassada, indesejavel etc. Assim, ndo s6 a nocao de historia se perde, como a
forma como nos inserimos nha tradicdo. Eis como a crise na educag¢do pode ser
pensada como uma crise na transmissao/renovagdo/comunizagédo do mundo como
salienta Larrosa (2018a, p. 231).

| Conclusio

O que a ideia de experiéncia nos permite pensar, dizer, fazer no campo
pedagogico?

O desafio da educagéo nessa linha de pensamento seria dar autoridade a tradicao,
ao estudo, ao que nos € legado para que dai haja uma renovacgédo a partir de um
vinculo com o passado. Para isso, é primordial que se resgate o sentido de

13



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

comum. O professor ndo poderia, portanto, deixar simplesmente o mundo nas
maos das criancas; ha o seu papel que Larrosa ja destacava na década de 2000:
“O que o professor deve transmitir € uma relagdo com o texto: uma forma de
atencdo, uma atitude de escuta, uma inquietude, uma abertura” (Larrosa, 2003, p.
45). E isso que nos afirma, por exemplo, Masschelein e Simons (2014, p. 176):

Renovar o mundo comum é uma tarefa tanto da nova geracdo quanto da
velha. Esse mundo comum néo é dado previamente; ndo é algo que a velha
geracdo e a nova compartiihem (tém em comum nesse sentido), mas ele,
precisamente, acha (seu) lugar (comum) entre eles, exigindo que a velha
geracdo coloque, por assim dizer, seu mundo a disposi¢cdo. Continuar e
renovar o mundo pede por conservag¢édo, mas isso significa também colocar &
disposicao (isto &, expondo o mundo). Oferecer ou re/presentar o0 mundo para
a nova geracao significa de fato suspender as operacdes vigentes do mundo
(ou algo no mundo).

Vemos aqui uma ideia de responsabilidade ao compartilhar o bem comum com os
alunos — o mundo. Essa seria a responsabilidade pedagégica para Masschelein e
Simons (e também para Larrosa): liberar a crianca de buscar uma funcdo imediata;
de buscar uma finalidade utilitaria; de visar a aprendizagem com uma fungéo
egoista (que visa o eu). Larrosa, por exemplo, destaca o papel da autoridade
nesse ponto. Mas que se entenda que a ideia de autoridade ndo é de coercao
necessariamente; trata-se de uma autoridade da tradicdo. Para que se trate o
mundo com respeito, € preciso dar atencdo e se interessar por ele — e 0s
professores teriam autoridade em trazer a tona 0 que merece atencdo e interesse.
Na verdade, segundo Larrosa, o professor responde a um chamado:

Se a vocacgdo é chamamento, poderiamos dizer que o professor realiza sua
vocacdo quando responde a um chamado que tem quatro componentes. Em
primeiro lugar, responde ao chamado do mundo. Em segundo lugar, responde
ao chamado da transmissdo do mundo [...]. Em terceiro lugar, responde ao
chamado da renovagdo do mundo [...]. Finalmente, responde ao chamado da
comunizacao do mundo [...]. Sua resposta particular (e responsabilidade) com
esses quatro componentes € o que o faz professor, o que o transforma de
estudioso em professor. (Larrosa, 2018a, p. 230-231)

A ideia é fazer com que as coisas que sdo apresentadas, o assunto, o tema, o
conceito, a teoria etc. se torne presente (“acessivel as maos”) e comum a todos.
Estando presente de forma comum, o que € apresentado como legado pode vir a
ser renovado, repensado, retomado. Mas € somente enquanto apresentadas que
0os alunos veem essas coisas como coisas a serem cuidadas, que as
acompanham, que Ihes sdo suas. Elas passam a nos implicar no mundo, fazendo
com que mude nossa relagdo com ele; nos ligamos a ele, nos preocupamos com
ele; nos ocupamos dele; nos sentimos obrigados em relacdo a ele. Assim,

[...] entregar o mundo aos novos nao € transformar o mundo, mas entrega-lo
como aberto, abri-lo & sua renovacdo possivel, a uma renovagdo que nunca
serd nossa. A transmissao nao esta ao lado da transformacéo (na medida em
que projeto a transformacdo, dos individuos ou da sociedade), mas da
renovacao (que, por definicdo, ndo pode ser projetada). Por isso para mim, é
perverso, em educacéo, falar em resultados. (Larrosa & Rechia, 2019, p. 152)

14



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

Como se V&, o que ganha importancia € o mundo e ndo o sujeito, o individuo ou o
estudante; tdo quanto ndo € o professor a autoridade, mas o mundo apresentado,
0 assunto, o tema em discussdo. E a partir do legado que se pode ter uma
experiéncia com o passado para que se possa elabora-lo e ressignificd-lo. Nesse
sentido, ao contrario de uma adequacdo da escola aos moldes do mundo da
informacéo, da velocidade, do sempre novo, a proposta se volta a pensar a escola
segundo valores como a atengdo, o estudo, a dedicagdo, a disciplina, dando
autoridade a tradicdo, deslocando a importancia da informacdo e da opinido ao
estudo, a um debate de um tema comum — algo que os alunos devem herdar se
querem transformar o mundo. N&o por uma nostalgia, mas por apostar na
potencialidade do passado; ndo para opinar, mas para ser tocado pelo mundo e se
deixar transformar; ndo para criar algo novo supostamente do nada, mas por
herdar um mundo que precisa ser transformado; ndo visando um mundo técnico,
mas uma escola voltada a vida, a experiéncia, a elaboracdo de um sentido ao que
€ apresentado.

Vale ressaltar que o tema proposto por Larrosa sobre a experiéncia na escola vem
sendo pensado na Ameérica Latina por diversos pesquisadores. Encontramos
coleténeas de textos como Experiencia y alteridad en educaciéon em que a ideia de
alteridade é tomada como par a experiéncia (Skliar & Larrosa, 2013). Em outra
coletédnea de estudos, Encontrar escola, encontramos uma pesquisa sobre como
pensar a pesquisa como experiéncia (Martins et al., 2014). No Brasil, os estudos
de Larrosa, juntamente com os trabalhos de Masschelein e Simons, vem sendo
debatidos resultando em coletaneas tais como Elogio da escola (Larrosa, 2018b),
Elogio do professor (Larrosa et al., 2021) e Elogio do estudo (Barcena et al., 2023).
Ou seja, a experiéncia de pensamento de Larrosa vem sendo partilhada na
Amarica Latina, especialmente no Brasil.

Seria ainda preciso pensar qual legado apresentamos a nossos alunos. Larrosa
mesmo afirma que, em sua experiéncia de pensamento, escolheu uma tradigdo —
uma que diz que vale a pena pertencer; que se sente honrado em ser um
“continuador” (Larrosa, 2018a, p. 437). Ou seja, nao se trata de defender um
eurocentrismo por exemplo, o que traria uma visdo limitada e excludente dos
saberes. Nao por acaso Larrosa se volta muitas vezes a pensadores latino-
americanos em suas reflexdes e critica tendéncias que desvalorizam perspectivas
nao europeias. Trata-se mais de uma exigéncia de escolha do que “vale a pena”
pensar, conversar, assumir. Isto €, se se valoriza a experiéncia, ndo teria sentido
homogeneizar a escola com um eurocentrismo. A0 mesmo tempo, Larrosa associa
experiéncia e alteridade, indicando como a experiéncia com o outro é fundamental
na formacdo do pensamento critico. Caber-nos-ia posteriormente, portanto, a dificil
tarefa de pensar sobre essa escolha de uma tradigdo.

15



LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

| Referéncias

Agamben, G. (2005). Infancia e histéria — Destruicdo da experiéncia e origem da
histéria. Editora UFMG.

Arendt, H. (1998). Entre o passado e o futuro. Perspectiva.

Béarcena, F., & Lépez, M., & Larrosa, J. (orgs.). (2023). Elogio do estudo. Auténtica.

Bauman, Z. (2001). Modernidade liquida. Zahar.

Bauman, Z. (2013). Sobre educacéo e juventude — Conversas com Riccardo
Mazzeo. Zahar.

Benjamin, W. (1994). Magia e técnica, arte e politica — Ensaios sobre literatura e
historia da cultura. Obras escolhidas volume 1. Brasiliense.

Gagnebin, J.-M. (2007). Histoéria e narracdo em Walter Benjamin. Perspectiva.

Heidegger, M. (2001). Ensaios e conferéncias. Vozes.

Heidegger, M. (2012). A caminho da linguagem. Vozes; Editora Universitaria Sao
Francisco.

Larrosa, J. (2003). La experiencia de la lectura — Estudios sobre literatura y
formacion. FCE.

Larrosa, J. (2014). Tremores — Escritos sobre experiéncia. Auténtica.

Larrosa, J. (2018a). Esperando ndo se sabe o qué — Sobre o oficio de professor.
Auténtica.

Larrosa, J. (org.). (2018b). Elogio da escola. Auténtica.

Larrosa, J, Rechia, K., & Cubas, C. (orgs.). (2021). Elogio do professor. Auténtica.

Larrosa, J., & Rechia, K. (2019). [P] de Professor. Pedro & Jodo Editores.

Martins, F., Netto, M., & Kohan, W. (orgs.). (2014). Encontrar escola — O ato
educativo e a experiéncia da pesquisa em educacéo. Lamparina; FAPERJ.

Masschelein, J., & Simons, M. (2014). A pedagogia, a democracia, a escola.
Auténtica.

Skliar, C., & Larrosa, J. (orgs.). (2013). Experiencia y alteridad en educacion. Homo
Sapiens Ediciones.

I Sobre o autor

Ronaldo Manzi

Centro Universitario Mais, Inhumas, GO, Brasil
https://orcid.org/0000-0001-7980-3997

Doutor em Filosofia pela Universidade de Sdo Paulo e pela Radboud Universiteit
Nijmegen (cotutela de tese) (2013). Professor permanente do Programa de Pos-
Graduagcdo em Educacdo do Centro Universitario Mais. Membro do grupo de
pesquisa do Laboratério de Estudos em Teoria Social, Filosofia e Psicanalise, do
Laboratério de Estudos em Teoria Social, Filosofia e Psicanalise do Centro-Oeste,
da International Society of Psychoanalysis and Philosophy. E-mail:
manzifilho@hotmail.com

I Resumen

¢ Como seria pensar la educacion no desde la relacién entre ciencia y técnica y/o
teoria y practica, sino apuntando al par experiencia y sentido? Teniendo en cuenta
que el analisis de textos filosoficos, literarios y la reflexion sobre su propia
experiencia como profesor son los ejes de la experiencia intelectual de Larrosa,

16


mailto:manzifilho@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-7980-3997

LINHAS | |}
CRITICAS 1 1

encontramos una discusion en torno a esta propuesta en la reflexion teérica de
autores como Benjamin y Heidegger. Posteriormente, en un dialogo con la obra de
Arendt, con el objetivo de una concepcion de escuela que piensa en lo comin y en
la capacidad de las nuevas generaciones de renovar el mundo, Larrosa innova
nuestra posibilidad de pensar la concepcion de experiencia en la escuela al insistir
en que se debe dar autoridad al mundo, a la tradicion (restaurando la idea de
autoridad — no en el sujeto ni en el profesor). Sin embargo, ¢qué nos permite la
experiencia pensar, decir, hacer en el campo pedagégico?

Palabras clave: Experiencia. Construccion de sentido. Autoridad.

| Abstract

What would it be like to think about education not based on the relationship
between science and technology and/or theory and practice, but rather on the pair
experience and meaning? Considering that the analysis of philosophical and literary
texts and the reflection on his own experience as a teacher are the axes of
Larrosa's intellectual experience, we find a discussion around this proposal in the
theoretical reflection of authors such as Benjamin and Heidegger. Later, in a
dialogue with Arendt's work, aiming at a conception of school that considers the
common and the capacity of new generations to renew the world, Larrosa innovates
our possibility of thinking about the conception of experience in school by insisting
that authority must be given to the world, to tradition (restoring the idea of authority
— not to the subject or the teacher). However, what does experience allow us to
think, say, and do in the pedagogical field?

Keywords: Experience. Meaning-making. Authority.

Linhas Criticas | Periédico cientifico da Faculdade de Educagéo da
Universidade de Brasilia, Brasil

ISSN eletronico: 1981-0431 | ISSN: 1516-4896
http://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas

Referéncia completa (APA): Manzi, R. (2024). A autoridade do legado
e a renovagéo do mundo segundo Larrosa. Linhas Criticas, 30, €53279.
https://doi.org/10.26512/1c30202453279

Referéncia completa (ABNT): MANZI, R. A autoridade do legado e a
renovag&o do mundo segundo Larrosa. Linhas Criticas, 30, €53279,
2024. DOI: https://doi.org/10.26512/1c30202453279

Link alternativo: https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/53279

Todas as informagdes e opinides deste manuscrito séo de responsabilidade exclusiva do(s) seu(s)
autores, ndo representando, necessariamente, a opinido da revista Linhas Criticas, de seus editores, ou
da Universidade de Brasilia.

Os autores sdo os detentores dos direitos autorais deste manuscrito, com o direito de primeira
publicacéo reservado a revista Linhas Criticas, que o distribui em acesso aberto sob os termos e
condi¢bes da licenca Creative Commons Attribution (CC BY 4.0):
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0

17


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas
https://doi.org/10.26512/lc30202453279
https://doi.org/10.26512/lc30202453279
https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/53279
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0

