
193

Introducción histórica a la etnia Coreguaje: 
Cultura Tucano occidental de Colombia1

Pedro Marín Silva2

Resumen
El conjunto tucano occidental de indígenas colombianos incluye a los coreguajes (unos 
2.300 individuos), que viven en las riberas de los principales ríos de los departamentos del 
Caquetá y Putumayo, en unas 27 aldeas – resguardos –. Este grupo étnico ha sufrido, a 
través del tiempo, las consecuencias del contacto con actores de diversos momentos del 
colonialismo: conquistadores, misioneros, caucheros, coqueros, militares, guerrilleros y 
paramilitares, y se encuentra en proceso de extinción. Todos hablan su lengua, el coreguaje, 
y son reconocidos por su tradición chamánica. Su territorio es en la actualidad el epicentro 
de la guerra entre narcotraficantes, guerrilla y ejército colombianos, que se sitúa entre los 
ríos Caguán y Orteguaza. Por esta razón, muchos han sido víctimas del desplazamiento 
forzoso y viven en condiciones de miseria en ciudades como Florencia (Caquetá) y Bogotá. 
Su historia resume la historia del etnocidio de grupos indígenas colombianos.

Palabras clave: tucano occidental. Coreguaje. Colombia Caquetá Putumayo. Guajes, 
etnónimos: Guajes y pãi, hidrónimos: cha, ya, ña, encomienda, reducciones, “entradas” 
militares y misioneras, etnocidio.

Abstract
The indigenous language group known as ‘Western Tucano’ includes the Coreguajes, 
(about 2,300 individuals), who live on the banks of the major rivers of the Caquetá and 
Putumayo departments of Colombia, in about 27 village-reserves. Over time, this ethnic 
group has suffered the consequences of contact with various actors during the different 
stages of colonialism: conquistadors, missionaries, rubber workers, coca growers, soldiers, 
guerrillas, and paramilitaries, and is in the process of extinction. All speak their language, 
Coreguaje, and are renowned for their shamanic tradition. Their territory, which is 
situated between the Orteguaza and Caguán rivers, is now the epicenter of a war between 
drug traffickers, guerrillas and the Colombian army. Because of this conflict, many have 
been made the victims of forced displacement and are now living in squalor in cities like 
Florencia (Caquetá) and Bogotá. Their story is that of the cultural genocide of indigenous 
Colombians.

1 Este artículo se inició en marco de las actividades académicas del autor como docente del 
Departamento de Lingüística de la Universidad Nacional de Colombia y se ha continuado 
como proyecto de una tesis sobre el pueblo coreguaje en el Doctorado de Historia de la 
misma universidad.
2 Universidad Nacional de Colombia, Facultad de Ciencias Humanas, Departamento de 
Lingüística.



Revista Brasileira de Linguística Antropológica194

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

Keywords: western tukanoan. Koreguaje. Colombia Caquetá Putumayo. Ethnic names: 
people (guajes and pãi), rivers: cha, ya, ña, encomienda, reducciones, military and 
missionary “entradas”, ethnocide.

Presentación
La familia Tucano de indígenas suramericanos tiene representantes en 

la región vaupesina de la frontera con Brasil – tucanos orientales – y en la 
frontera Colombia-Ecuador-Perú en el piedemonte sub-andino amazónico 
– tucanos occidentales. Los coreguajes hacen parte de esta sub-familia 
lingüística, junto con los Siona de la frontera colombo-ecuatoriana. El pueblo 
Coreguaje tiene entre 2.300 y 2.500 habitantes repartidos en resguardos a lo 
largo del río Orteguaza y de sus afluentes en el departamento del Caquetá. 
En el departamento del Putumayo residen sobre los ríos Consaya y Consará 
unas treinta familias. Son el grupo más numeroso de la sub-familia tucano 
occidental hablantes de su lengua y depositarios de un saber chamanístico 
ancestral. Viven en pequeñas aldeas de 40 a 50 habitantes, divididas en sistemas 
de mitades que comparten con carijonas, inganos y tamas. Las actividades 
principales son la agricultura, la pesca y la caza, que han venido disminuyendo 
en importancia debido al alto flujo de colonización mestiza – irakʉsa – llegada 
a la zona en los últimos 15 años atraídos por el aumento de cultivos ilícitos y 
de la ganadería.

Las fuentes para la elaboración de este trabajo son el Archivo Central 
del Cauca; la bibliografía de lingüistas, antropólogos e historiadores que han 
trabajado en la zona; testimonios orales recogidos en trabajo de campo con los 
Coreguajes; y notas de prensa de 1995-2000 sobre los últimos acontecimientos 
violentos acaecidos en territorio coreguaje. Esta primera incursión en su 
historia hace referencia a etnias vecinas por cuanto con ellos han compartido 
los diversos momentos de su devenir histórico.

Colonización militar y misionera
Primeras entradas por el Alto Caquetá

Los documentos historiográficos en los que aparece la etnia coreguaje 
tan sólo la mencionan tangencialmente y siempre a propósito de las primeras 
“entradas” que llevaron a cabo los españoles en la conquista del piedemonte 
amazónico. Dichos documentos mencionan coreguajes y tamas en la medida en 
que estuvieron relacionados con etnias de la zona andina, como por ejemplo, los 
andaquíes (Friede 1953), y los inga y kamëntsa (Bonilla 1968). En efecto, tanto 
militares como misioneros provenientes de Quito y de Popayán establecieron 
estaciones intermedias en el Alto Putumayo y en el Alto Magdalena, donde 
fundaron avanzadas que les permitieron descender la Cordillera Oriental y que 



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

195

se convirtieron rápidamente en centros de acopio de indígenas esclavizados 
“rescatados” principalmente de los ríos Orteguaza y Caguán y de sus 
numerosos afluentes. Dichos documentos registran “piezas” tama, carijona, 
andaquí, payaguaje, bayuguaje…, de manera indiscriminada, indios que 
fueron llevados hacia Timaná y La Plata, posteriormente hacia Neiva y aún 
hasta las minas de Mariquita, en el departamento del Tolima.

Según Tovar (1995) Timaná fue el punto de partida para avances hacia 
el Amazonas desde 1538. Esta población huilense estratégicamente situada 
fue el paso natural entre el Valle del Alto Magdalena y la Alta Amazonia, 
configurando una bisagra por la que descendían de la Cordillera Oriental a la 
selva amazónica. Estos datos inauguran la etnohistoria de esta micro-región 
de Colombia. En efecto, aclara Tovar, que hacia mediados del Siglo XVII

[…] el camino más expedito era el que partía de Timaná hacia la 
Serranía de la Ceja y seguía luego por la depresión de la Ceja hacia 
la Amazonia […] en una pequeña meseta de la Ceja, alrededor de 
1660 se comenzó a formar el pueblo de San Javier de la Ceja de los 
Andakí (actualmente Acevedo), avanzada y puerta de entrada a la 
región Amazónica (Tovar 1995:36).

Acto seguido establece que en 1590 se fundó la población de Espíritu Santo 
del Caguán, tierra de los Ajes y confirma que la conquista del Alto Magdalena 
produjo importantes éxodos de población indígena, en las dos direcciones: de 
la Cordillera hacia el Amazonas y desde el Amazonas hasta el Huila. Desde 
el comienzo del largo periodo de conquista de estos territorios, actualmente 
huilenses, la selva amazónica se convirtió en refugio de indígenas que huían 
de la esclavitud, que se resistían a la conquista o que se veían desplazados por 
esta al ser ocupadas sus tierras. Dicha selva se convirtió en escondite para 
los andakíes desplazados de sus tierras en el piedemonte. Simultáneamente 
los municipios actuales de la frontera Huila-Caquetá presenciaron la llegada 
masiva de indios provenientes de la selva oriental. Se extrajeron ají y tamas 
del Caguán; oteguas del Orteguaza; guentas del río de los Guenta (Wencachá, 
el río Caguán) en virtud del rescate, es decir, por compra como esclavos a 
cambio de hachas, machetes, mantas, cuentas para collares, espejos…

Más al norte de los ríos citados entre el Guayabero y el río Caquetá, habitaban 
los de nación Murciélago: huaques, guaques, omagua y carijonas, cuya 
reducción y esclavitud estuvo a cargo de los franciscanos, que sustituyeron 
al conquistador militar. En 1787 ya existían las poblaciones de San Miguel de 
Puicuntí, con indios payaguajes, tamas, coreguajes y Nuestra Señora de la 
Concepción con huaques y macaguajes.

Los documentos sobre estas fundaciones establecen con precisión el 
nombre de los ríos y fuentes de agua donde habitaban originalmente, con una 
característica relevante para estos estudios: se mencionan los ríos en español 



Revista Brasileira de Linguística Antropológica196

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

pero se agrega el nombre con el que se conocían entre los indígenas, aspecto 
fundamental en la tarea de precisar elementos sobre etnicidad de las tribus 
que habitaron estos territorios. En primer lugar, al señalar los nombres de 
ríos estos archivos delimitan una frontera andino-amazónica que parte de 
Florencia (capital del Caquetá) Choosaraƀa, puerta de entrada a chʉkʉnacheja 
(nuestra tierra), continúa por la actual población de Puerto Venecia (sobre 
el río Orteguaza), y se prolonga hasta Araracuara y Coropoya (koropoya 
= “río del árbol de palo diablo”) sobre el río Caquetá, justo en el límite del 
territorio Coreguaje con el territorio Uitoto, jurisdicción de la población de 
Solano (Castillo 1995). Este espacio fronterizo de ocupación comunicó el Alto 
Magdalena con las tribus selváticas del Alto Caquetá, especialmente con 
andaquíes y tamas, las etnias más destacadas en los estudios históricos.

Mapa 1. Mapa de penetración misionera hacia el Alto Caquetá (Friede 1953).



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

197

Primeras entradas por el Alto Putumayo
Las incursiones o “entradas” desde el Alto Putumayo hacia el Caquetá, 

efectuadas desde Pasto, Sibundoy y Almaguer, mencionan la existencia de 
coreguajes en las riberas de los ríos Putumayo y Caquetá, región limítrofe 
con Ecuador y Perú. Ubican el epicentro de dichas incursiones en Mocoa, a 
la vez que señalan en estos lugares la existencia de numerosas tribus. Como 
es de suponer, la cantidad de ríos y cursos de agua que nacen en la Cordillera 
Oriental es particularmente abundante y así mismo fue abundante el listado de 
indios: seños, sionas, macaguajes, encabellados, entre otros. Este itinerario 
del colonizador logró igualmente delimitar una zona étnica de parcialidades 
numerosas y fragmentadas, ocupantes de una región que encuentra un punto 
de unión en los interfluvios Putumayo-Caquetá y Orteguaza-Caguán, a 
grandes rasgos.

Mapa 2. Líneas de penetración de conquistadores y misioneros



Revista Brasileira de Linguística Antropológica198

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

De los largos listados de aborígenes pobladores de la región mencionada 
aparecen en los documentos de forma indiscriminada. De ellos retengo 
aquellos clasificados por los lingüistas en la familia Tucano, sub-familia 
tucano occidental y dentro de esta subdivisión al grupo conocido como 
coreguaje. Hubo entonces dos pasos naturales de acceso a la Amazonia: el ya 
mencionado, cuyo punto estratégico fue San Francisco Javier de la Ceja de los 
Andaquíes, uno de los caminos a El Dorado, y en segundo lugar, desde Pasto 
hasta la población de Sibundoy, por donde descendieron la cordillera hasta la 
población de Mocoa, capital del departamento del Putumayo.

Entradas desde el Alto Magdalena hacia la selva amazónica
A propósito de las relaciones entre pobladores del Alto Magdalena, el Alto 

Putumayo y el piedemonte sub-andinoamazónico, Friede (1953) afirma:
Un importante contingente de indios se traía de la Selva Oriental 
adyacente. De allí vinieron los Ají, los Oteguaza, los Güenta y los 
Tama. Estos últimos procedentes del río Caguán […] pero es un 
hecho que en la segunda mitad del Siglo XVI grandes contingentes 
Tama fueron sacados del Caguán y que existió un verdadero comercio 
con ellos, como esclavos. Con esto se explica el crecido número de 
Tama que al finalizar el Siglo XVI se hallaban en el Valle del Alto 
Magdalena y con los cuales se fundó en 1697 cerca de Timaná la 
población de Naranjal” (ibid.:155).

Lejos de ser una región aislada, el Alto Magdalena tenía amplios caminos 
naturales y una fácil comunicación con la selva amazónica en el paso natural 
que une las inmensas maniguas del oriente amazónico con los valles y tierras 
andinas. Esta unión geográfica debió haber permitido en tiempos precoloniales 
movimientos migratorios y consecuentes intercambios culturales, y constituyó 
un factor decisivo en la historia de los indios del Alto Magdalena, del Alto 
Caquetá y del alto Putumayo. De hecho, Friede (ibid., p. 32) lo expresa en los 
siguientes términos: “en los mismos comienzos de la conquista, apenas cinco 
años después de fundada la Villa de Timaná, el capitán Juan de Cabrera se 
internó fácilmente en la Selva Oriental, llegando por dos veces consecutivas 
al Orteguaza, afluente del Caquetá”. El autor menciona para 1628 un acta de 
visita a las tribus oteguaza, levantada en Timaná, donde dice: “Gabriel de 
Aguirre los sacó (a los Oteguaza) y los pobló en el río de Suaza, donde tenía 
un hato” (ibid.:20). El río Suaza colinda con la región selvática, territorio de 
los andaquíes, indígenas objeto del estudio monográfico sobre la historia de 
la aculturación de la tribu selvática llamada andaquíes, hecha por Friede, 
“nación numerosa en otro tiempo, hoy escasa y dividida en dos parcialidades: 
la una se compone de los pocos indios que habitan las riberas de los ríos 
Pescado, Fragua, Oteguaza, Bodoquera y San Pedro” (ibid.:23). Estos pocos 



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

199

indios son sin duda alguna los tucanos occidentales de la lingüística moderna: 
coreguajes, tamas, macaguajes… que junto con carijonas, oyos, oteguas, 
guaques, huaques, guentas y ajís o ajíes fueron evangelizados en 1696 
y cuyos dominios se extendían hasta Mocoa y Puerto Asís en Colombia, y 
más al sur hasta territorios peruanos y ecuatorianos – secoyas y maihunas, 
respectivamente.

Otra vía de acceso a las tierras de los Tucanos Occidentales, más al sur, 
fue el Valle de Sibundoy, el otro camino colombiano de las expediciones a El 
Dorado de militares y misioneros provenientes de Quito y Pasto. Así, los pasos 
naturales desde el interior del país a los actuales departamentos del Caquetá 
y del Putumayo fueron el Boquerón, el Páramo de Letras y el Macizo de Tres 
Fraguas que comunicaron el río Magdalena con esta región del piedemonte 
amazónico. De Pitalito a Yunguillo la comunicación prácticamente no tenía 
obstáculos, pero el camino más cómodo fue el de la Ceja de los Andaquíes en el 
Valle de Suaza, trocha que llevaba al río Pescado afluente del Orteguaza, como 
se dijo anteriormente. En el Valle de Sibundoy, cabeceras del río Putumayo, 
el enclave de la penetración de tropas y de religiosos ansiosos por encontrar 
las riquezas que escondía el País de los Canelos, encontramos otro punto de 
penetración al mundo de los tucanos occidentales.

La referencia étnica a estas agrupaciones – naciones, tribus, parcialidades, 
pueblos – denominadas así arbitrariamente da una pista sobre la composición 
de estas entidades por cuanto “nación” se deduce del otorgamiento de las 
encomiendas o repartimientos que se adjudicaban a los conquistadores por 
agrupaciones indias mandadas por un cacique o capitán, especialmente para 
el Alto Amazonas. Sin embargo, para la región que nos ocupa, el análisis 
etimológico de los listados de etnias y tribus se dificulta inicialmente por 
cuanto:

En las relaciones existentes acerca de estos indios, como de todos 
los demás, no encontramos la significación propia de los nombres 
con que se los distinguía, fuese por el de sus caciques o por el de 
los lugares habitados. Los misioneros tomaban alternativamente 
ya unos ya otros de estos nombres, sin fijarse por lo general en su 
significado. Sería muy importante conocer cuál al lugar [sic], si el 
río, v. gr., tomaba su nombre del grupo o viceversa y cuál era su 
traducción o significado en la lengua correspondiente. Así podríamos 
llegar al conocimiento de ciertas cuestiones relativas a su origen e 
ideas relacionadas con el culto totémico (Espinosa 1955:26).

Dijimos anteriormente que las referencias a los coreguajes son tangenciales 
y que se los nombra a propósito de la extinción de otras tribus salvajes como 
es el caso de las crónicas sobre andaquíes de Friede, sobre los tama, sionas y 
secoyas de la región limítrofe colombo-ecuatoriana, o de los cotos-orejones 
del río Algodón, mucho más al sur en Perú.



Revista Brasileira de Linguística Antropológica200

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

Friede cita entre los indios del Alto Magdalena a los de nación Otegua u 
Oteguaza que en la lengua coreguaje son los Otewahʉ “la gente agricultora”, 
llamados también indios Oteguas, en la versión españolizada. En estos listados 
se hace referencia indirecta al territorio actual de la etnia coreguaje, que 
comparte actualmente con tamas, carijona e inganos, y en menor medida 
con indígenas uitotos y nasa.

La referencia más común en estos listados es la de los tamas, la etnia 
más atropellada por la inhumana práctica de extracción de piezas tamas 
esclavizadas y destinadas al peonazgo, a la labor de explotación minera y a 
las tareas de servidumbre para los amos españoles hacia 1660. Estas primeras 
aproximaciones al conjunto Tucano Occidental colombiano, sub-grupo que 
incluye hoy a coreguajes, sionas, tamas y macaguajes – estos últimos en proceso 
irreversible de extinción –, subsisten. Efectivamente, de todas estas etnias hay 
representantes en los resguardos actuales que se encuentran repartidos en 
todas las aldeas y que son reconocidos lingüísticamente por la designación 
-guaje, así españolizada y que significa: wa = “grupo o colectivo de personas” 
y hʉ = “humano y masculino”, es decir, el conjunto de hombres indígenas 
afiliados a una etnia particular, primer elemento lingüístico indispensable para 
establecer su identidad.

Ahora bien, en la parte más austral del territorio colombiano el escenario 
principal de penetración militar y misionera fue el Valle de Sibundoy. Allí la 
suerte de los indios no fue diferente de los del Alto Caquetá, puesto que “donde 
desde 1535 los batidores españoles de Juan de Ampudia y Pedro de Añasco la 
emprendieron contra los nativos” (Bonilla, 1968, p. 14), a quienes sometieron 
con sus arcabuces y caballos desalojando a los mocoas; luego en 1542 aparece 
Hernán Pérez de Quesada en el Valle de Sibundoy y en 1547 aparecen los 
misioneros franciscanos en los poblados indígenas de Manoy, Putumayo 
y Sibundoy. En 1577 hicieron “dejación” de esa doctrina a los dominicos, 
conquistadores y misioneros (curas seglares, mercedarios y agustinos), que 
continuaron sus periódicas incursiones en el territorio: fundaron Mocoa y 
Ecija de Sucumbíos, para la explotación del oro, con la mano de obra de los 
indígenas vencidos.

En esa época se produjo un primer enfrentamiento de los españoles 
con indígenas encabellados y tucanos que buscaban liberar a sus hermanos 
esclavizados y víctimas de abusos y desmanes. El texto de Bonilla (ibid.) 
menciona indios de los ríos Orteguaza y Caguán comprometidos en estas 
acciones contra los encomenderos de Ecija y de Mocoa. La actividad misionera 
y militar fue intensa de 1600 a 1700: “[…] después de la trágica desaparición de 
Ferrer – muerto en las selvas en 1611 – Manuel Fritz llegó a fundar treinta y ocho 
pueblos en la amazonía” (ibid., p. 47) y el contacto con los indios del Caguán 
se hizo cada vez más frecuente: “las referidas sublevaciones del piedemonte 



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

201

andino se prolongaron hasta muy avanzado el siglo XVII” (Bonilla, p. 21). El 
paso de comerciantes pastusos hacia el lejano oriente amazónico se hizo en 
los albores de la Nueva Granada mucho más frecuente que el de la vía Huila–
Caquetá.

Esta región de “entradas” por el valle del Sibundoy hubiera podido ser 
documentada históricamente tanto como la región habitada por los andaquíes 
descritos por Friede por cuanto el CILEAC3, fundado por el capuchino 
etnolingüista Marcelino de Castellví hacia 1930, desarrolló allí su labor 
investigativa y catequística. Sin embargo, es de resaltar que Juan Friede quiso 
adelantar allí su labor científica, pero, dice Friede, citado por Bonilla (Ibid.:211):

Quise recibir ayuda del CILEAC, organización cuyos fines se 
consideran científicos […] que no desprecia ayuda financiera directa 
del Gobierno Nacional […] desgraciadamente no fue esta la actitud 
de su reverencia […] guiado por la poca simpatía que le merece la 
orientación de mis estudios y ante todo, por pertenecer yo al Instituto 
Indigenista de Colombia, que usted considera una institución apócrifa 
que solo encubre sus actividades “comunistas”. Ud. Rev. Padre cerró 
para mí las puertas tanto de la biblioteca como del museo.

Además, para infortunio de la historia de la zona, ocurrió que tras la muerte 
de M. de Castellví, su hermano “trasladó lo mejor de la biblioteca en cuestión 
a Cataluña, y el resto a Bogotá, futura sede de la institución […] situación que 
se ve agravada por el hecho de que los pocos materiales que permanecen en 
Colombia no constituyen ningún aporte para los investigadores.” (p. 215). Así 
pues, los misioneros consideran estos documentos, que fueron pagados por el 
Gobierno Nacional, como su propiedad privada y hacen imposible su consulta 
para quienes no tengan fines apologéticos, cosa que me ocurrió en la visita que 
hice al Valle de Sibundoy en 1994.

El territorio tucano occidental en colombia, ecuador y perú
Fundaciones de pueblos y avanzadas colonizadoras

En 1635 entraron los franciscanos por el Fragua y el Orteguaza; fundaron 
Descanse, Yunguillo, Limón, Nuestra Señora de Ecija y hacia 1694 habían ya 
“pacificado” naciones de coreguajes de las provincias del Gran Caquetá. En 
1728, pacificadas naciones de Payuguajes fundaron Santa María del Caquetá, 
con payaguajes y tamas. De 1728 a 1787 fundaron Nuestra Señora de los 
Dolores de María (payaguajes, tamas, coreguajes), San Miguel de Puicuntí y 
Nuestra Señora de la Concepción del río Orteguaza (guaques y macaguajes).

Adicionalmente, el Inventario de Lenguas y Dialectos Indígenas de 
Colombia (MacQouwn 1955) incluye como tucanos occidentales a los 

3 Centro de Investigaciones Lingüísticas y Etnográficas de la Amazonia Colombiana.



Revista Brasileira de Linguística Antropológica202

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

siguientes grupos: ayrico, macaguaje, cieguaje, correguaje (sic), sioní, 
tama, encabellado, guaciguaje, y para cada uno de ellos proporciona las 
coordenadas correspondientes a su ubicación actual, (para los Coreguajes: N. 
1°, W. 75°, 30’):

The Western Tucanoan peoples divided into five groups: The Coto 
(Orejón, Payagua) on the left bank of the Napo River; below the 
Algodón River; The Encabellado (Angutera, Piojé) on the upper 
Putumayo River; The Coreguaje with a number of villages on the 
Orteguaza River in Colombia (lat 1 N., Long 75 W.); and the Tama 
(Tamao) apparently closely linked with the Correguaje, on the 
Orteguaza River. (Steward, Vol. 3, 1948:737).

Los mencionados pueblos y fundaciones españolas que en el Siglo XVII 
buscaban reducir a los indios a la vida civilizada dan también razón de antiguos 
asentamientos de tucanos occidentales: Santa Rosa, San Francisco Solano, San 
Antonio del Caquetá, Nuestra Señora de la Gracia, San Juan, Nuestra Señora 
de los Dolores de Santa María, fundados hacia 1776. Estos pueblos, “donde los 
Andakíes convivían con Payaguajes, Tamas y Quiyoyas estaban situados 
posiblemente donde existe un pueblo Coreguaje con el mismo nombre” (Friede, 
1953, p. 83). Así mismo, pueblos como San Sebastián del Río Pescado, Patriarca 
San José del puerto del Río Pescado, el Caguán, San Antonio de Oteguaza, 
Santa Bárbara de la Bodoquera, los Canelos o San José de los Canelos, Puicuntí 
y Solano, informan sobre estos pueblos que fueron cambiando su lugar de 
asentamiento y su nombre durante el siglo pasado, pero la memoria indígena 
y su tradición oral conservan esta información, elemento que facilita la 
reconstrucción del otrora territorio coreguaje.

Toda esta dinámica produjo cambios importantes en lo lingüístico y en lo 
etnográfico. Sus causas fueron de orden militar, político, económico y religioso, 
ya que este último aspecto, por la íntima relación de la evangelización española 
con los conquistadores, no puede separarse de los anteriores. Los Andakí de 
las laderas selváticas de la Cordillera Oriental colindaban con los Tama del 
río Caguán, con los Koreguajes del Orteguaza Medio, con los Güenta, Otegua 
y Oteguaza del río Orteguaza, con los Siona del Putumayo y del Guamúez, 
con los Macaguajes del Piñuña, etc., como puede observarse en el siguiente 
esquema, elaborado por Friede (1953).

Es de destacar un aspecto importante en esta apropiación del territorio: 
el papel político que jugó la encomienda revela la naturaleza de la realidad 
colonial que permitió destruir en corto tiempo la organización social 
aborigen mediante la división de los indios de una tribu o nación entre varios 
encomenderos.

La encomienda constituyó un instrumento eficaz para acabar con la 
organización social indígena. La única rebeldía posible para estos indígenas 



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

203

fue la huída a la selva, pues la encomienda nunca logró los fines económicos 
y políticos para los que legalmente fue creada. La encomienda, la institución 
que se asemejaba formalmente a la del medioevo europeo, donde jugó un 
papel distinto, resultó inadecuada para encauzar racionalmente las relaciones 
entre indios y europeos y facilitar la convivencia de ambos grupos sociales 

Mapa 3. Tomado de Friede (1953)



Revista Brasileira de Linguística Antropológica204

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

sin destruir la del indio. Acabó casi con la totalidad de los indios del Alto 
Magdalena, quienes 90 años después de su conquista ni son adecuadamente 
adoctrinados, ni conocen la lengua española, ni llevan una vida “civilizada”, 
creando una obligada y estrecha convivencia entre el indio y su encomendero, 
agravó las funestas consecuencias que producía la arbitrariedad del último, 
y no siendo capaz de proporcionar al indio una protección eficaz, ayudó 
grandemente a su destrucción (ibid.:199).

La presencia de los encomenderos aceleró el proceso de fusión de lenguas 
y de grupos y la desmembración de sus territorios originales. El encomendero 
se apropiaba de almas y de tierras y seguía en su búsqueda de riquezas y en 
este afán propiciaba la desbandada y huída de los aborígenes hacia territorios 
cada vez más lejanos en búsqueda de protección.

En 1747 se aceleró la labor misionera en la selva amazónica. Nuevos y 
numerosos misioneros llegan de España y se funda en Quito el Colegio 
Propaganda Fide de Nuestra Señora de la Gracia para intensificar la obra 
misionera en el Putumayo y en el Caquetá. El misionero sustituyó al 
conquistador tratando por medios espirituales de lograr la reducción de 
las tribus salvajes que no habían logrado repetidas expediciones militares. 
De hecho las citadas reducciones produjeron la convergencia de etnias de 
diferente origen y por lo tanto de lenguas diferentes en conglomerados que 
como el de los coreguajes actuales se caracteriza por la fusión de distintas 
entidades indígenas en un mismo territorio y que adoptaron una misma lengua 
y patrones de organización social. El inminente peligro en que se encontraba 
España de perder estas tierras definitivamente a favor de Portugal hizo doblegar 
los esfuerzos de La Corona por someter a la población indígena y abrir la 
selva para su colonización “incapaces de doblegar el espíritu independiente 
de los indios exigieron los misioneros una ayuda militar que al mismo tiempo 
protegiera la vida de los misioneros varias veces amenazada por los indómitos 
indios” (Friede 1953:243).

Tan pronto se fundaban como se abandonaban pueblos, murieron también 
misioneros y las quejas de los abusos que cometían con los indígenas se 
multiplicaron; se incendiaron y abandonaron muchos pueblos y hacia 1792 
llegó a su fin la obra misionera. Entre misioneros indígenas y corregidores 
existió una franca hostilidad. “Después del fracaso de convertirlos con la cruz, 
hay que volver a tomar las armas: conquistar antes que la conversión” (Friede 
1953:250).

El siguiente texto ilustra las denuncias de violencia ejercida por los indios 
sobre los frailes y forma parte de los documentos encontrados en el Archivo 
Central del Cauca:

Sig.: 88 80 (Col. E I -11 ms)
Remitente: Fray Juan Antonio del Rosario Gutiérrez, Guardián del 



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

205

Colegio de Misiones de Popayán.
Destinatario: Cabildo de la Villa de Timaná.

Contenido: Petición de Fray Juan Antonio del Rosario Gutiérrez, 
Guardián del Colegio de Misiones de Popayán, al Cabildo de la Villa 
de Timaná, para que vecinos de aquella provincia declaren lo que 
supieren sobre la muerte violenta que los indios Tamas dieron a Fray 
Marcos Calderón, a sus dos sirvientes y dos soldados en el pueblo 
del Caguán; sobre el asesinato que los dichos indios mandaron hacer 
en las personas de Fray Francisco Pugnet y Fray Lorenzo Jironza 
en el pueblo de Humea; sobre el envenenamiento de Fray Manuel 
Hermosilla y su sirviente y la “cruel muerte” que los payaguajes del 
pueblo de Puicuntí dieron al padre Arango, su doctrinero; sobre la 
huida de los misioneros, temerosos por sus vidas, de toda esa región; 
sobre la indiferencia de las autoridades en castigar tales delitos; sobre 
las subversivas actividades de Don Francisco Vásquez, Don Felipe 
Gutiérrez y Luís de Rivera, a quienes se suponía incitadores de los 
indios contra los misioneros; etc. Recibidas las declaraciones de los 
testigos, el Cabildo de Timaná entrega la información al Guardián del 
Colegio de Misiones. En ellas consta que Vázquez, Gutiérrez y Rivera 
fueron castigados por el Virrey Don Francisco Gil y Lemos por sus 
intromisiones y que su sucesor Don José de Ezpeleta les levantó el 
castigo con el terminante apercibimiento de no inmiscuirse en las 
misiones, lo que no habían cumplido pues el primero estaba tratando 
de abrir un camino de su casa a Caguán, el segundo comerciaba 
con los Andaquíes, y el tercero había ido a establecer estanco de 
aguardiente en La Ceja. Además por dichas declaraciones se prueba 
que la escolta que debía estar en el pueblo de La Escala se divertía 
en pueblos distantes de él seis y más leguas, como los de Naranjal, 
Suaza, Boquerón, La Jagua, y no daba así protección a los misioneros.
Lugar de Procedencia: Timaná.
Fecha: 14 de Octubre de 1793 - 17 de Octubre de 1793.
Folios: 15
Observaciones. Manuscrito original.

La acción misionera y militar de siglos XVI y XVII para civilizar la región 
selvática fue un verdadero fracaso. A principios de 1800 no quedaba en la 
alta selva amazónica ninguno de los pueblos fundados por los misioneros. Se 
inicia un periodo de abandono y desamparo por parte de las autoridades de 
la región y se observa en esta zona la intrusión de aventureros, guaqueros, 
mineros, indios fugitivos, negros, cimarrones, que escogieron esta zona como 
guarida. Todas las tribus selváticas de la región, ya mezcladas entre sí fueron 
ahuyentadas al interior de la selva y se vieron disminuidas en número y vigor 
y “cesaron de tener importancia en la vida de la República durante el Siglo 
XIX” (Friede 1953:261).



Revista Brasileira de Linguística Antropológica206

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

La naciente República demasiado ocupada en guerras civiles olvidó 
a los colombianos de la selva. Es entonces cuando nuevos civilizadores, en 
particular los caucheros, entran en esta selva para completar la destrucción 
de los restos de la población indígena sobreviviente en estas comarcas. En 
efecto, la documentación sobre los afluentes de los ríos Orteguaza, Peneya y 
Consaya, afluentes del río Caquetá se reduce notablemente en el siglo XIX y 
sólo restan los informes de religiosos que se dedican a elaborar listados sobre 
el martirologio de misioneros, lo que crea un vacío documental que dificulta 
la compresión de la temporalidad en el devenir de coreguajes y tucanos 
occidentales en general. Jesuitas, franciscanos y dominicos nombraron los 
poblados indígenas sustituyendo los nombres de los lugares que ocuparon por 
el de sus ciudades europeas de origen: Florencia, Milán, Venecia, Puerto Asís, 
topónimos que traducen el derecho a nombrar y la práctica de la glotofagia 
que se atribuyeron los europeos invasores, denunciados por Calvet (2005) en 
Lingüística y colonialismo.

Los Departamentos del Caquetá y del Putumayo, como hemos podido 
observar, han tenido una estrecha relación con el Huila, el Caquetá y Nariño 
desde la colonia. Actualmente la colonización tolimense y huilense en el 
Caquetá se evidencia en el sustrato “opita” del español caqueteño, así como 
en la celebración de las fiestas patronales más destacadas, San Pedro y San 
Juan, fiestas que revisten mayor importancia que las de Navidad. Por su parte, 
el Putumayo habla “pastuso” como prueba de su colonización originaria y los 
colonos de esta región conservan también elementos culturales en la dieta, 
en la música y en lo lingüístico, como lo señalamos. La historia de estos dos 
departamentos está estrechamente ligada a la de los departamentos andinos 
de donde provino la gran masa de agentes de cambio, en particular de los 
colonos caucheros y coqueros que culminan la fase de colonización campesina 
proveniente del interior del país. Estos contactos no son recientes, al contrario 
las relaciones entre andinos y amazónicos fueron frecuentes y se estudian 
cada vez más en la perspectiva de la Historia Comparada.

Etnias adscritas al grupo etnolingüístico tucano occidental
La gran nación de Guajes-Tucano Occidentales: el grupo 
etnolingüístico

En su trabajo sobre la Amazonia peruana indígena, el lingüista André-
Marcel d’Ans emplea el término grupo etnolingüístico para referirse a un 
amplio conjunto de etnias que ocuparon los mismos territorios y que hablaban 
lenguas cercanas desde el punto de vista de la clasificación que hacen los 
lingüistas en familias y dialectos. Este concepto parece adecuado para tratar el 
conjunto de tucanos occidentales de Colombia, Ecuador y Perú.



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

207

M
ap

a 
4.

 T
om

ad
o 

de
 V

ic
ke

rs
 (1

97
6)



Revista Brasileira de Linguística Antropológica208

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

La noción nueva de “grupo etnolingüístico” (d’Ans 1982:205) remite a una 
entidad político cultural caracterizada por el uso de una lengua común que 
incluye por supuesto diferencias dialectales y reagrupamientos comunitarios, 
aun si han sido sedentarizados, pues se trataba de entidades demográficamente 
más numerosas antaño debido a ciertos desplazamientos geográficos cuyas 
consecuencias tienen diversas explicaciones.

Estos reagrupamientos comunitarios debidos en parte a los desplazamientos 
geográficos citados nos permiten dar razón de la composición diversa de 
las primeras fundaciones. Estos datos no solamente son parciales, sino que 
aparecieron en los registros de archivo para “fundaciones” y poblaciones que 
muy pronto cambiaron de nombre, o bien, desaparecieron. Así por ejemplo 
en Concepción había oyoguajes, payaguas y payaguajes; los payaguas 
aparecen también en algunos listados como un clan de los oyo junto con 
los senseguajes; esta designación oyo, también ochó, designa en tucano 
occidental a la gente murciélago, que es así llamada o también guaques. En San 
Diego de Alcalá aparecen Yantaguajes, etnónimo que según Langdon (1974) 
significa: yanta = “hormiga de fuego” y guaje = “viviente”; es decir, gente de la 
hormiga de fuego. En la misma población de Concepción aparecen guaques 
o murciélagos y senseguajes; más tarde, en 1763, aparece en San Francisco 
de Amoguajes un grupo llamado amoguajes. Posteriormente, en 1739, en San 
Pedro de Alcántara, se nombra a los amoguajes o amoajes, que según los 
coreguaje son los mismos hamʉbahʉ o gente de armadillo. En 1739 se funda 
la población de Santa María de Maguajes sobre el río Putumayo y en 1733 en 
las bocas del río San Miguel se reporta la presencia de unos indios Amaguajes. 
En 1739, cerca de Buenaventura de los Amoguajes aparecen Amoguajes de 
quienes dice Jean Langdon que son junto con los Guaniguajes (waniwahʉ = 
“gente de mojarra”) clanes tucano occidentales (Langdon, página 329).

Como habíamos señalado anteriormente, los payaguajes, por ser tan 
numerosos y por aparecer entre los tucanos de Ecuador, Perú y Colombia, 
formarían una etnia aparte. Sin embargo, Langdon aclara que los payaguas 
y los payaguajes hablaban diferente de los siona y agrega a estos dialectos 
diferentes a los biaguajes o piaguajes (pia = “ají”, wahʉ = “gente”) de quienes 
dice que desaparecieron y se asociaron con los macaguajes. En las referencias 
de Friede (1945) sobre los macaguajes se advierte que desaparecieron hace 
muy poco tiempo y que los últimos representantes de esta etnia se habrían 
fusionado con los siona del Alto Putumayo, donde efectivamente hay un buen 
número de individuos de apellido piaguaje, particularmente en la población de 
Buena Vista. La donominación guaje para este grupo etnolingüístico es más 
apropiada que la de tucanos proveniente de las clasificaciones lingüísticas. Es 
de aclarar que en ninguno de los grupos tucano occidentales existe un clan o 
una filiación totémica relacionada con el pájaro tucano, lo que sí ocurre entre 
los tucanos orientales de la región vaupesiana, donde reconocen a un clan de 



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

209

M
ap

a 
5.

 M
ap

a 
de

 e
tn

ia
s 

ad
sc

ri
ta

s 
al

 g
ru

po
 e

tn
ol

in
gü

ís
ti

co
 T

uc
an

o 
O

cc
id

en
ta

l. 
Si

gl
o 

X
V

II
I (

B
el

li
er

, 1
99

1,
 p

. 5
3)



Revista Brasileira de Linguística Antropológica210

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

gente tucana llamada dahea. En el mapa que presentamos a continuación se 
ubican las numerosas fundaciones de pueblos que desaparecieron tan pronto 
como se fundaron y que dieron origen a nuevas denominaciones: Santa María 
de los Ocoguajes, de los Amoguajes, de los Payoguajes, etc.

Es de agregar que con el mismo nombre de Santa María se fundaron 
poblaciones sobre las riberas de casi todos los ríos del ámbito tucano occidental, 
lo que hace confusa la ubicación exacta de estas parcialidades. La mayoría 
de estas “naciones” llevaba nombres en consonancia tucano occidental, 
especialmente por la desinencia guaje que, como hemos visto, se constituyó 
en un marcador de identidad.

El Handbook of the South American Indians, de Steward (1948), reordenó 
la información existente y permitió a Sergio Elías Ortiz y a Marcelino de 
Castellví catalogar la información disponible hacia 1930, proveniente del autor 
norteamericano y enriquecidas con el trabajo de campo de estos dos autores 
en la región del Putumayo y parte del Caquetá y publicados por el CILEAC de 
Sibundoy, se resumen así:

FAMILIA TUKANO DE COLOMBIA
a. De la familia Tukano:

1. De la sección occidental
a. De la subsección del Putumayo (Siona)

De la división del Paleo Siona
Wixá (dialecto ritual de sus cantos sagrados del Yagé, etc. 
Descubierta por el P.Marcelino de Castellví).
Oyó (tribu Oyoguaja, Montepa). Descubierta por P. M. de 
Castellví.
Piyuyá (Piñuña Blanco, afluente del Putumayo).
De la división Pai (de “gente” Siona):
Siona (dialecto “general”, “formulario” o retórico).
Pioxé (Puertos del Putumayo, Comandante Playa (ahora en 
Nueva Granada, Buena Vista y Puerto Restrepo). Con “vestigios” 
de ZE, según Cestmír Loukotka).
Subdialectos Kokakañu (tribus amaguaje):
Sadyegó- Koxhá (San Diego del Putumayo)
Saxosé-Koxhá (San José del Putumayo)
De la división Kútere:
Ankotere (Eno, Angotero: alguno en otras tribus). (Con 
“vestigios” id., que el pioxé cit.)

b. De la subsección Airopai (de “gente de la selva”):
Makawaje (tribu macaguaje entre el Caquetá y sus afluentes 
Mecaya, Senseyá y el Putumayo), y Pto. San Joaquín (Put).
Chuují (hacia los afluentes del Piñuña Blanco y entre el Piñuña y 
Mecaya cit.)



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

211

c. De la subsección del Caquetá:
Koreguaje (Coreguaje) cuencas entre el Orteguaza y el Yarí. Con 
“vestigios de chibcha”, según Ch. L. cit.
Tama occidental entre el Yarí y Caguán.

2. De la sección septentrional
Tama septentrional (fuentes del Manacacías).
Ayrico (fuentes del Manacacías).

(Castellví 1955:122-123)

A las divisiones causadas por la desarticulación de las comunidades 
originarias habitantes de la zona, por las causas que hasta aquí hemos expuesto, 
debemos agregar que la separación de Colombia, Ecuador y Perú en Estados 
Nacionales jugó un gran papel en la atomización y alejamiento de estas 
unidades étnicas que tuvieron antaño intercomunicación permanente. Las 
investigaciones etnohistóricas y etnolingüísticas sobre tucano occidentales de 
la zona austral de nuestro territorio son más numerosas y permiten ordenar 
listados y clasificaciones más fácilmente, con miras a hacer más precisos los 
límites y fronteras de estos pobladores indígenas pertenecientes a nuestro 
grupo etnolingüístico en los tres países en mención, que albergan a los 
sobrevivientes de esta gran nación.

Más hacia el sur los intentos conquistadores llevaron sus expediciones 
hasta el río Napo partiendo del río Coca y llegando hasta el río Algodón en 
el Perú, todos estos ríos poblados por guajes. Esta zona abundaba en guajes 
conocidos como secoyas en el Ecuador y maihunas u orejones en el Perú. Se 
conocen como “expediciones” las incursiones a las provincias de los sucumbíos 
y de cofanes que se iniciaron hacia 1609: “Hacia el año 1635, los Franciscanos 
penetraron, por el sur, en la zona del Aguarico y alto Napo, y encontraron 
una población de más de 8.000 Encabellados e Icaguate” (Bellier, 1991, p. 
38). Es útil recordar que esta parte del territorio estaba en aquella época en 
manos de los Jesuitas, quienes fundaron cuatro “reducciones”, una operación 
que reunía en una aldea-misión de indios a individuos dispersos con el fin 
de evangelizarlos y civilizarlos. Destacamos de estas “reducciones” las 
de los maguajes, yantaguajes y las de coreguajes en los alrededores de 
Sucumbíos. “En 1695 los franciscanos mantienen las misiones del Putumayo: 
Amoguaje, Guaniguaje y Yaiguaje” (Bellier, 1991, p. 41) y dentro de estas 
“naciones” reconocen 11 grupos tucano occidentales, entre los cuales estaban 
los senseguaje y los ocoguaje. La labor jesuítica se prolongó más hacia el sur, 
a la zona de la provincia de Payagua en el Bajo Napo, donde la filiación étnica 
de las gentes que habitaban corresponde a la de los ancestros de los maihuna, 
también llamados orejones o cotos que viven actualmente en el río Algodón 
y sobre los ríos mencionados, así como sobre el río Yanayacu y el río Sucusarí. 
Bellier (ibid.) señala a los siguientes grupos locales de Guajes (bahɨ, wahɨ) que 



Revista Brasileira de Linguística Antropológica212

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

define como clanes o gente de (living), gente,persona, ser humano, individuo, 
con desinencias hispanizadas como guajes, guaque, huaque y también guate.

▪ Haihañanebahɨ: Clan del aguaje de hojas pequeñas
▪ Okodeibahɨ
▪ Yarihanadeibahɨ
▪ ɨ ye bahɨ
▪ yarioyobahɨ: gente del clan de los murciélagos pequeños.
▪ deibahɨ: gente del árbol del pan.
▪ yuyuoyobahɨ: clan de los murciélagos termitas.

Para Bellier, bahɨ designa clanes, linajes, familias y más exactamente grupo 
de filiación patrilineal, exógama y patrilocal, y aclara que dichos clanes pueden 
estar subdivididos en segmentos de clanes denominados igualmente con el 
morfema wahɨ o bahɨ, de donde yai wahɨ será “la gente de jaguar”, hamɨwahɨ “la 
gente de armadillo” y bayo o payo wahɨ “la gente de grasa” o “gente amarilla”, 
como la denominan los coreguajes, clan de la mayor importancia que ha dado 
lugar a que algunos autores hablen de la “nación” payoguaje.

Por su parte y con referencia a los siona y secoya de la frontera entre 
Colombia y Ecuador la antropóloga Jean Langdon se refiere a estos grupos 
de guajes y dice que el término remite a filiación del padre y que permite 
nombrar animales, pájaros, plantas y objetos, con el mismo significado de 
viviente (living) (Langdon 1974:108) y traduce yaiguaje como jaguar viviente; 
biaguaje o piaguaje, como ají viviente; maniguaje, mojarra viviente; 
payoguaje o paiyoguaje, como grasoso viviente o gente que tiene la cara 
grasosa. Es interesante anotar que estas designaciones claniles se convirtieron 
entre los siona y los secoya en apellidos y que así aparecen en su actual 
documento de identidad, con la característica que encontré en el listado de los 
niños de la escuela de Buena Vista, cerca de Puerto Asís (Putumayo), donde 
agregan al apellido paterno el apellido materno. Encontré entonces niños 
como Julio Piaguaje Yaiguaje y debo anotar curiosamente que esta práctica 
existió entre los coreguajes del Orteguaza hasta principios del 1900, fecha en 
la que comenzaron a utilizar apellidos de origen español, aunque conservan 
su filiación por identidad indígena tras los apellidos prestados. Esta marca 
de identidad escondida tras los apellidos españoles permite a los coreguajes 
continuar con la práctica de la exogamia clanil, es decir, la estrategia que los 
obliga a casarse con mujeres descendientes de varones con otro “apellido” 
indígena. Langdon (1974) sugiere que los apellidos españoles provendrían 
posiblemente de la práctica del compadrazgo que implantó la iglesia para 
sus ceremonias de bautismo y de matrimonio. Hay un elemento adicional 
relacionado con estas denominaciones y tiene que ver con el origen de los 
nombres indígenas, que estaban ligados al papel religioso de sus chamanes 
o curacas quienes con su poder otorgaban dichos nombres chamánicos a los 



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

213

individuos en el momento del nacimiento. La traducción de estos nombres al 
español es tarea difícil aún para los indígenas, por cuanto hacen referencia 
a un ámbito sobrenatural o espiritual que hasta hace poco tiempo jugó un 
papel importante. Extinguidos los líderes espirituales y políticos de las 
comunidades – chamanes (chaipãi “gente tigre” o aina pãi “ancestros”) –, 
desapareció la práctica del nombre sagrado o chamánico. La traducción de 
muchos de los nombres que aparecen en los archivos desde mediados del siglo 
XVII, por corresponder a ese ámbito del chamanismo, ha dificultado la labor 
de identificación de esos indígenas.

El croquis que presentamos a continuación recubre un extenso territorio 
que parte del río de La Hacha en el Alto Caquetá y llega hasta los territorios 
del río Napo y Algodón, incluyendo indígenas guajes distribuidos entre 
coreguajes del Orteguaza y sus tributarios, sionas o macaguajes del río 
Putumayo, secoyas o piojes del río Aguarico en Ecuador, secoyas, sionas y 
enos de la provincia del Napo; tetetes, en el Ecuador en el río Aguarico y sus 
tributarios, encabellados de los río Aguarico, Napo y Putumayo, en el Perú.

Mapa 64

4 Elaborado por Néstor Fabián Ruiz con base en Google Maps.



Revista Brasileira de Linguística Antropológica214

Introducción histórica a la etnia Coreguaje

A las consideraciones correspondientes al etnónimo guaje debemos 
agregar la designación pãi, que significa “gente” o “grupo de personas” de 
una etnia determinada. Este permite a los tucanos occidentales designar a 
etnias vecinas. Así, para designar a los cariojonas, a quienes llaman la “gente 
murciélago”, los designan como ocho pãi. Para designar a los blancos, colonos 
o mestizos utilizan el término irakʉsa pãi, que significa “gente de metal”. 
Igualmente, denominan a colectividades o conjuntos de individuos como 
los curas, por ejemplo, a quienes llaman pairʉ pãi; a los guerrilleros, airo pãi 
(gente de montaña), a los tamas, tama pãi; y así sucesivamente. Finalmente, 
en la etnolingüística de los coreguajes el sufijo -cha, -ya o -ña designa ríos y 
fuentes de agua de sus territorios. Con mucha frecuencia el nombre de los 
ríos es el mismo nombre de las etnias, como Jetʉcha (los del río del carrizo o 
zampoña, el instrumento musical), Consaya (el río de las palmas de milpés), 
Piñuña (el río de las pirañas). Este sufijo se convierte en un hidrónimo que 
define con la mayor precisión todo el territorio de los tucanos occidentales 
en los tres países, hasta el punto de marcar fronteras bien definidas entre 
el territorio coreguaje que se acaba en Coropoya (“río del árbol de palo 
diablo”) y los ríos de sus vecinos uitotos que terminan todos en los sufijos 
-iye o -imani, equivalentes a “río”. A las consideraciones históricas hay que 
sumar el dato proveniente del corpus lingüístico que nos remite igualmente 
a identidad étnica, a territorio y a elementos generales de organización social 
como requisitos para complementar los fragmentos de información histórica 
provenientes de las fuentes citadas, que son el punto inicial de una búsqueda 
que debe hacerse sistemática sobre los tucanos occidentales de Colombia, con 
miras a una reconstrucción de su pasado y a la explicación de sus condiciones 
actuales de vida.

La denominación guajes es la más apropiada para referirnos a los grupos 
reseñados en este artículo, por cuanto el entnónimo tucano, empleado por 
los lingüistas encargados de las clasificaciones, no corresponde de ninguna 
manera a elementos de la identidad ni de la organización social de los guajes 
del piedemonte, que, como sabemos, en el caso de los vaupesinos y de los 
brasileños se justifica por la existencia de por lo menos un clan del pájaro tucán 
o tucano. Es de subrayar la importancia del estudio del término pãi por cuanto 
esta voz remite a elementos de la organización social, política y territorial 
de los guajes y que tiene un antecedente en la mítica de estas agrupaciones 
étnicas en los tres países que los albergan. Por último, el morfema sufijo -cha, 
-ya o -ya de la etnolingüística de los guajes permitirá la elaboración de la 
cartografía etnolingüística apropiada de las etnias estudiadas en este escrito.

Bogotá, julio de 2012.



Volume 5, Número 1, Julho de 2013 

Pedro Marín Silva

215

Referencias
Bellier, I. (1991). El temblor y la luna. Ensayo sobre las relaciones entre las mujeres y los 

hombres mai huna. Tomo I. Ecuador: Ediciones Aby a Yala e Instituto de Estudios 
Andinos.

Bonilla, V. 1968. Siervos de Dios y amos de indios. Ediciones Tercer mundo, Bogotá.
Castellví, M. 1955. Propedéutica Etnioglotológica y Diccionarios Clasificador de las 

lenguas Indoamericanas. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones lingüísticas. 
Instituto Bernardino de Sahagun.

Castillo, E. 1995. Río de palabras vivas: Orteguaza – Medio Caquetá 1950 – 1990 en los 
pobladores de la selva: Programa de historia local y regional. Editor: Eduardo Tovar. 
Bogotá

D’Ans, M. 1982. L’Amazonie Péruvienne Indigène. París: Payot
Friede, J. 1953. Los Andakí. 1538-1947: historia de la aculturación de una tribu selvática. 

México: Fondo de Cultura Económica.
Friede, J. 1945. Reseña etnográfica de los Macaguajes de San Joaquín sobre el 

Putumayo. Bogotá: Boletín de Arqueología.
Langdon, J. 1974. The Siona medical system: beliefs and behavior. Tulane University
MacQouwn, Norman A. 1955. The indigenous languages of Latin America. American 

Anthropologist 57:501. Lancaster. (en inglés)
Marín, P. 1993. Fragmentos de mitología Coreguaje. Revista Maguaré 8. Bogotá.
Marín, P. 1994. Etnolingüística e historiografía de los ríos Putumayo, Caquetá y 

Caguán. Revista Maguaré 10. Bogotá
Marín, P. 2000. Lenguas en contacto: Análisis de neologismos y préstamos en la lengua 

Coreguaje – Cultura Tucano Occidental. Revista de Estudios Latinoamericanos Año 
IV, 6-7. San Juan de Pasto.

Marín, P. 2003. ‘Los Invisibles de la Guerra’. Universidad Nacional de Colombia, Revista 
Palimpsestos 3. Bogotá

Ortiz, S. E. 1965. Lenguas y dialectos indígenas en Colombia. Historia extensa de 
Colombia. Tomo I. Bogotá: Ediciones Lerner.

Steward, J. 1948. The Handbook of the South American Indians. Washington D.C.: 
Smithsonian Institution. Bureau of American Ethnology. Bulletin 143.

Tovar, B. 1995. Los pobladores de la selva: Programa de Historia Local y Regional. 
Tomo 2. Instituto Colombiano de Antropología: Instituto Colombiano de Cultura. 
Universidad de la Amazonia.Bogotá

Vickers, W.T. 1976. Cultural adaptation to Amazonian habitats: the Siona – Secoya of 
Eastern Ecuador. University of Florida.

Data recebimento: 07/01/2013
Data aceite: 27/05/2013


