
Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

116 

 

O OUTRO (DO) LADO DA FRONTEIRA: IDENTIDADE KAIOWÁ E TERRITÓRIO 

INDÍGENA  

Vania Maria Lescano Guerra Correio1 

(Universidade Federal de Mato Grosso do Sul) 

ABSTRACT 
This research discusses the identity process of Kaiowá Guarani Indians, from the text of the textbook 

entitled "Kaiowá: the people who move forward", used as a teaching resource. This is an opportunity 

to reflect upon the kaiowá history and culture, on the occasion of the "Indigenous Peoples’ Week”, 

which happens from April 14 to 20, 2013. The transdisciplinary theoretical basis of this research is 

based on the deconstructive discourse perspective, which brings Coracini studies (2007), Deleuze 

(1992), Foucault (1992) and Bhabha (1998), according to the alterity, the denaturalization of 

stereotypes, the study of the conditions of the indigenous peoples of  Mato Grosso do Sul and the 

imminent destruction of the utopian space of these peoples’ birth. 

Keywords: discourse; identity; indigenous peoples; kaiowá guarani. 

 

RESUMO 

Esta pesquisa problematiza o processo identitário dos indígenas guarani kaiowá, a partir do texto do 

livro didático intitulado "Kaiowá: um povo que caminha", utilizado como recurso pedagógico. Trata-

se de uma oportunidade para refletir sobre a história e a cultura kaiowá, por ocasião da "Semana dos 

Povos Indígenas", ocorrida de  14 a 20 de abril de 2013. A fundamentação teórica transdisciplinar 

desta pesquisa, com base na perspectiva discursivo-desconstrutivista, traz estudos de Coracini (2007), 

Deleuze (1992), Foucault (1992) e Bhabha (1998) a partir da alteridade, da desnaturalização dos 

estereótipos, do estudo das condições dos povos indígenas de Mato Grosso do Sul e a iminente 

destruição do espaço (u)tópico de nascimento desses povos.  

Palavras-chave: discurso; identidade; povos indígenas; guarani kaiowá. 

INTRODUÇÃO 

 Temos por objetivo problematizar o processo de construção da identidade dos 

indígenas da etnia guarani kaiowá, a partir do texto do livro didático intitulado "Kaiowá: um 

povo que caminha", organizado por Cledes Markus (2013) e utilizado como recurso 

pedagógico com a finalidade de veicular informações sobre a vida de povos indígenas que 

vivem em território brasileiro. Trata-se de uma oportunidade para refletir sobre a história e a 

cultura kaiowá, por ocasião da "Semana dos Povos Indígenas", ocorrida de 14 a 20 de abril de 

2013, compartilhando experiências que “resguardam” a identidade étnica. Nosso intuito de 

estudar os discursos acerca da construção das identidades dos kaiowá, com base na 

interpretação de regularidades dos enunciados, que se manifestam na materialidade 

linguística, parte de recortes textuais significativos e tem a preocupação de contribuir para 

ampliar a reflexão acerca da necessidade da inclusão da diversidade étnica nas políticas 

públicas, especialmente no tocante à luta pelas terras indígenas “tradicionalmente ocupadas”.  

                                                           
1 Integrante da ALED, do GT "Práticas Identitárias em Linguística Aplicada" (ANPOLL) e do Grupo 

Interinstitucional de Pesquisa "Vozes (in)fames: exclusão e resistência", supervisionado pela Profa. Dra. Maria 

José Coracini (UFMS/UNICAMP). 

 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

117 

 

A fundamentação teórica transdisciplinar desta pesquisa, com base na perspectiva discursivo-

desconstrutivista, traz estudos de Coracini (2003, 2007), Deleuze (1992), Foucault (1990, 

1992), Bhabha (1998) e Pêcheux (2009), a partir da alteridade e da desnaturalização dos 

estereótipos. Por entender que a Nova História revelou a presença do poder lá onde a história 

tradicional nem sequer pensava em procurá-lo, no simbólico e no imaginário, concebemos a 

História como o exercício permanente de um certo olhar, de um certo espírito crítico, de um 

certo “fazer”, que a aproxima do campo das Ciências Humanas, em especial da Análise do 

Discurso (AD) de linha francesa, a partir da noção de identidade e de território. A AD evoca 

três áreas do conhecimento: a Linguística, o Materialismo Histórico e a Psicanálise, que, 

articulados, têm como premissa os processos discursivos ligados às relações de poder. 

 Coracini (2007) afirma que a identidade torna-se uma “celebração móvel”, mesmo que 

o sujeito prime pela (in)alteração de valores, porque tem a ilusão de que é um sujeito com 

identidade definida, acabada. Há um esfacelamento daquela identidade definida porque a 

própria necessidade de interação social exige ou o momento histórico requer, no entanto, os 

conflitos surgem porque nem sempre a representação ostentada coincide com aquela que o 

sujeito gostaria de ter ou de “representar”. Nessa esteira, vale dizer que todo sujeito se 

constitui de fragmentos de uma história, de sombras, de acontecimentos, uma história de vida, 

em que o sujeito se reencontra e se perde.  Assim, a análise de um campo discursivo busca 

compreender o enunciado em sua singularidade de acontecimento (FOUCAULT, 1987, p. 31), 

procurando elucidar as condições de sua emergência e estabelecendo relações com outros 

discursos. Um enunciado é sempre acontecimento, uma vez que abre espaço para sua 

inscrição na memória já que é suscetível de repetição, transformação e reativação, sobretudo 

porque está ligado ao interdiscurso, ou seja, a outros enunciados que vieram antes e depois 

dele ou, no dizer de Orlandi (2009, p. 30): “aquilo que fala antes, em outro lugar, 

independentemente”.  Diante disso, a análise dos dados pauta-se na metodologia foucaultiana 

(1990; 1992), a partir dos pressupostos teóricos da arqueologia discursiva e da genealogia do 

poder. Temos como hipótese de pesquisa o fato de que certos povos indígenas cultivam uma 

memória que, paradoxalmente, parecem pretender conservar o passado dentro do presente, ou 

introduzirem o presente no futuro. Esses grupos sociais, para reconstruir sua identidade étnica 

e social, na ilusão de tomada de consciência de si e da sua realidade presente, buscam na 

memória e na história os padrões e os elementos que configuram o seu modo de ser. Assim, a 

emergência do passado ocorre numa linha de continuidade, em que o grupo sente que 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

118 

 

permaneceu o mesmo, apesar de eventos ocorridos e, a partir disso, toma consciência de sua 

identidade através do tempo. 

 No caso dos índios, ficou reservado a eles na sociedade um lugar à margem da 

sociedade, após intensa exploração de sua mão de obra. A partir da consolidação de sua 

imagem como abandonado e miserável (GUERRA, 2010), o índio – apesar dos focos de 

resistência que por vezes empreende – tem tal imagem inserida em seu imaginário, uma vez 

que, de acordo com Coracini (2007, p. 61), o sujeito “se constrói nos e pelos discursos 

imbricados que o vão constituindo” - dentre eles, os discursos do “colonizado”, da "escola" e 

da “mídia”: as representações construídas em seu próprio imaginário possuem força suficiente 

para fazer o indígena acreditar (e não questionar) que a condição em que se encontram é 

constitutiva de sua identidade, e não uma representação forjada em identidade.  

1. ASPECTOS HISTÓRICOS E TERRITORIAIS  

 Para melhor entendimento das condições de produção dos discursos em questão, 

retomemos o período da história da colonização do Brasil pelos portugueses quando a língua 

portuguesa foi “imposta” aos índios como premissa da catequização. Para Orlandi (2002), a 

ideologia na ação de catequizar era a da implantação do Estado Nacional, da língua oficial, 

por Portugal, no século XVI. A questão dos conflitos de terras indígenas é entendida como 

uma construção histórica, na qual as forças econômicas e o papel do Estado, desde a época da 

Colônia, passando pelo Império e pela República, levaram os indígenas a serem cada vez mais 

cerceados em sua capacidade de locomoção e reprodução. A Companhia Matte Laranjeira2 foi 

um marco no processo de ocupação do povoamento branco no então sul de Mato Grosso, mas 

esse processo foi freado pelo poder desmedido que a Companhia exercia sobre aquela região. 

As frentes de expansão advindas da região sul do país, principalmente do Rio Grande do Sul, 

após a Guerra do Paraguai, foram freadas por alguns líderes que dirigiam a Companhia: 

grande área que estava em domínio da Matte Laranjeira impediu o avanço dessas frentes 

utilizando-se de interesses políticos do estado do Mato Grosso e também das investidas que 

essas frentes pudessem impor sobre as terras dispostas. As políticas aplicadas em relação aos 

indígenas consistiam em concentrar, em uma única Reserva, todas as nucleações de indígenas 

existentes nas regiões circunvizinhas, liberando, assim, terras para as “frentes de expansão 

                                                           
2 Chegou a ser um Estado dentro do país, com concessão de terras de 5.000.000 de hectares para explorar erva 

mate nativa. Teve origem numa recompensa que o Governo Imperial deu a Thomas Laranjeira por seu auxílio na 

Guerra do Paraguai, a partir de 1926. 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

119 

 

colonizadora”. Os índios que viviam em um território sem fronteiras passam, a partir da 

re/demarcação das Reservas, a viver sob o controle de postos, submetidos a medidas 

convenientes para o Estado.     

A burocracia inerente à administração, implantada pelo Sistema de Proteção ao Índio 

(SPI), refletiu, negativamente, na vida dos índios que passam a sofrer um crescente controle, 

autoritário e burocrático, sobre suas vidas (FERREIRA, 2007). O que esse órgão exaltava é 

que todo indígena deveria ser aldeado, pois índio desaldeado é aquele que, não se deixando 

civilizar em espaços próprios para isso, nega a organização imposta a eles, recusando-se a 

ocupar o lugar que lhe foi destinado. Essa recusa, entendida como uma espécie de 

transgressão, ocasionou violência física, moral, indiferença, preconceito. Oliveira (1998) 

salienta que, em muitas regiões da porção meridional do país, [...] “as áreas estabelecidas pelo 

SPI são muito menos uma reserva territorial do que uma reserva de mão-de-obra, passando a 

ser uma característica dessas regiões, formas temporárias de trabalho assalariado” (p. 34). A 

abertura de estradas de rodagem, a construção de hidrelétricas, a concessão de fortes subsídios 

econômicos a empresas e para quem quisesse explorar as riquezas existentes nessas áreas, 

assim como a introdução em massa da comunicação por meio televisivo e dos novos 

referenciais de consumo de eletrodomésticos e do modo de vida urbano, acarretaram 

profundas mudanças no comportamento, aumentaram a tensão frente às Reservas indígenas, 

que passaram cada vez mais a serem vistas como empecilhos para a plena realização do 

desenvolvimento econômico em bases modernas. Muitos indígenas tiveram de se deslocar, 

transferindo-se para outras áreas, ocasionando rupturas em sistemas comunitários estruturados 

há séculos. No entanto, a década de 1970 vem marcar um novo capítulo na luta e resistência 

indígenas.     

Os povos indígenas, apoiados pela Igreja, por meio do Conselho Indigenista 

Missionário (CIMI), começaram a discutir seus problemas em grandes assembleias indígenas. 

Ocupando espaços nos meios de comunicação, denunciaram o projeto oficial de extermínio de 

uma Ditadura Militar que propunha o fim dos índios até o ano de 1998. Os povos indígenas 

conseguiram que a Constituição Federal de 1988 assegurasse seus direitos históricos à terra e 

o reconhecimento de suas organizações sociais. Constituíram variadas formas de articulação e 

organização para fazer avançar concretamente as conquistas legais. Atualmente, tem-se 

conhecimento da existência de povos indígenas em todas as unidades da federação. São 235 

povos que falam 180 línguas: cerca de 180 povos indígenas (ou 77% deles) vivem na 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

120 

 

Amazônia legal. Essa tendência projetada pelas estimativas oficiais, que apontava para o 

extermínio total até 1998, começou a ser revertida a partir da década de 19703. Dados oficiais 

apontavam, nessa época, que a população indígena não ultrapassava cem mil pessoas. Desde 

então, a luta dos povos indígenas foi conquistando espaços territoriais que permitiram o 

crescimento demográfico, e os próprios índios começaram a apresentar levantamentos 

demográficos, desmentindo os escamoteados dados oficiais (SABATINI, 1998).  

 Povos que se mantinham ocultos sentiram-se encorajados a assumir publicamente a 

cultura indígena e as estatísticas também começaram a registrar uma numerosa população 

indígena nos centros urbanos. Esses fatores contribuíram decisivamente para que a população 

indígena registrada pelo levantamento do IBGE em 2000 somasse 734.131 pessoas, das quais 

350.834 localizadas nas terras indígenas e 383.297 nas cidades. Esses dados, em algumas 

regiões do país, subestimam o número de índios localizados em suas terras. Segundo os dados 

do CIMI, são conhecidas 841 terras indígenas no Brasil e as informações veiculadas afirmam 

que, no Brasil, 36,98% das terras indígenas tiveram, até o momento, concluído o 

procedimento administrativo de demarcação, que se encerra com o registro no cartório do 

município onde está localizada a terra indígena e no Departamento de Patrimônio da União. 

Em 2008, como decorrência das disputas eleitorais, acirraram-se os debates, passeatas, 

estudos e manifestações na defesa de um ou outro lado.      

 Devido à expansão das áreas de soja, de cana de açúcar e da produção de álcool, 

atualmente, há aumento da tensão entre os interesses econômicos dos grandes proprietários de 

terras e a tentativa de re/demarcação de novos territórios indígenas, especialmente dos 

guaranis. Esses povos indígenas passaram a se organizar politicamente, a fim de defender os 

direitos à posse das terras, num debate sobre as bases de uma nova política indigenista, 

fundamentada nas formas próprias de organização sociocultural dos povos indígenas. 

Chegaram à conclusão de que era importante manter, aceitar e promover a denominação 

genérica de índio ou indígena, como uma identidade que une, articula, dá visibilidade e 

fortalece todos os povos originários do atual território brasileiro e, especialmente, para 

demarcar a fronteira étnica e identitária entre eles, como habitantes nativos e originários 

dessas terras, e aqueles com procedência de outros continentes, como os europeus, os 

africanos e os asiáticos (LUCIANO, 2006, p. 30).       

                                                           
3Ver CIMI em http://www.cimi.org.br/?system=news&eid=224, acesso em 02 de outubro de 2014, às 14h56min. 

 

http://www.cimi.org.br/?system=news&eid=224


P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

121 

 

 Na luta pela terra, a re/demarcação ganha uma nova forma de abordagem a partir do 

surgimento desse movimento indígena; a visibilidade e o diálogo entre alguns segmentos da 

sociedade, principalmente do Estado, ganham espaço e novas questões começam a ser 

elaboradas tendo os indígenas como participantes dessas discussões. No entanto, observamos 

um crescente processo de exclusão e violência aos povos indígenas (GUERRA, 2010), uma 

vez que, historicamente, viviam livremente, sem limites territoriais, a não ser os definidos 

pelas próprias etnias: retiravam do seu espaço vivido o que necessitavam para sobreviver. Os 

indígenas sempre tiveram estreita ligação com o território, de onde retiravam o seu sustento e 

estabeleciam seus rituais.    

Foucault (2008), ao explicitar as leis internas das séries discursivas, articula conceitos 

importantes que serão desenvolvidos em toda a sua obra, tais como atualidade, exterioridade, 

história e genealogia. Seus estudos pretendem atingir a singularidade dos acontecimentos 

para, dessa forma, atingir a diversidade histórica. Derruba-se, assim, a definição de história 

contínua, linear, provida de uma origem. A história não é o registro de fatos do passado, mas 

retrata a imagem mais nítida do presente. A noção foucaultiana de história, portanto, focaliza 

a genealogia dos acontecimentos e relaciona-se diretamente ao conceito de atualidade. As 

técnicas de interpretação, segundo o filósofo, buscam desvendar as regularidades e 

descontinuidades dos acontecimentos. Deleuze (1992) também nos ajuda a refletir sobre essas 

questões quando afirma que não quer pensar em comum com os outros, como se estivesse sob 

o domínio do modelo pedagógico e rompe com a ideia de essência, da lógica circular e da 

história como retorno ou causa e efeito. Sua filosofia requer o acontecimento que se dá como 

sentido-acontecimento.        

À luz dessas posições teóricas, o corpus deste estudo é constituído por recortes 

extraídos do referido material didático, a partir de narrativas indígenas que retratam a busca 

conflituosa por um território, "no qual os Kaiowás possam viver conforme seus costumes, 

criar o sustento e conviver com toda a criação" (MARKUS, 2013, Apresentação). A coleta e a 

análise/discussão dos dados, com base no método arqueogenealógico foucaultiano, utilizam 

distintos procedimentos, a saber: (1) pesquisa em bibliografia pertinente; (2) pesquisa 

documental; (3) seleção de enunciados; (4) constituição de corpus; (5) análise de discursos 

(mediante seleção de enunciados e constituição de corpus), que partem de uma representação 

das condições e do processo de produção do discurso e consideram formações discursivas e os 

interdiscursos (CORACINI, 1991, p. 338-9). Na relação entre memória coletiva, memória 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

122 

 

histórica e produção de identidades, apesar de assumirmos que o passado ressurge nos 

discursos didáticos, ele se configura como uma fonte para a construção, no presente, de uma 

memória que fornece elementos para a construção de identidades; ele não pode ser sujeito a 

qualquer apropriação.         

2   POR UMA EPISTEMOLOGIA CRÍTICA PARA ENTENDER O JOGO IDENTITÁRIO   

        

Na perspectiva de Coracini (2003, p. 59), a identidade está ligada à noção de 

representação na medida em que esta interfere diretamente no conceito de identidade. A 

autora explica que, ao nomearmos um objeto, o estamos tornando real; da mesma forma, ao 

representarmos uma etnia (como é o caso dos índios guarani) de acordo com uma determinada 

imagem, ocorre que grande parte da etnia assuma tal representação como uma identidade. Não 

se trata de algo consciente. Segundo Coracini (2007, p. 59), “o que somos e o que pensamos 

ver estão carregados do dizer alheio”, e herdamos isso “de nossos antepassados ou daqueles 

que parecem não deixar rastros”.     

Todo discurso está relacionado a efeitos de poder, os quais, por sua vez, constituem 

uma “política de verdade” em cada sociedade. Todo saber está, de alguma forma, ligado ao 

exercício de um poder; as formas do poder se exercer nos trazem um saber; o discurso de uma 

época não vem sozinho. São os tipos de discurso que a sociedade acolhe e faz circular como 

verdadeiros e que funcionam como uma verdade coletiva. Na chamada pós-modernidade, 

modernidade tardia ou qualquer outra denominação dada às transformações que atualmente 

estão ocorrendo na sociedade em nível global, verificamos a necessidade de repensarmos 

nossas posturas científicas e valorizarmos as linguagens que, a partir da introdução da ciência 

nas bases do pensar moderno, foram silenciadas em nome de um discurso homogêneo e 

"verdadeiro".    

É na busca de uma epistemologia crítica que este trabalho se inscreve, ou seja, não se 

entende o território aqui a partir de um método rigoroso e científico que estabeleça o conjunto 

de semelhanças e que leva à generalização dos aspectos representacionais em bases da lógica 

matemática, das ciências físicas, químicas ou biológicas. Não é o método empregado a partir 

de uma concepção epistemológica de ciência físico-matemática, nem é o método baseado 

numa epistemologia de ciência social-histórica que define o conhecimento de território, mas 

sim numa concepção de discurso científico pautado no encontro do ser humano com o mundo. 

Nesse encontro, acontece o mundo em pensamento; portanto, procuramos identificar as 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

123 

 

diferenças para criar novas possibilidades de sentido, outras leituras que abram novas 

perspectivas para o ser humano se entender no mundo (DELEUZE; GUATTARI, 1992). O 

território e a identidade, assim, se articulam em uma epistemologia que potencializa seu 

discurso e noções estruturadoras numa abordagem capaz de auxiliar as pessoas a melhor se 

localizarem e se orientarem no mundo a partir do lugar em que se encontram.   

Um aspecto relevante à identidade é que essa produção realiza-se paralelamente ao 

trabalho de produção da diferença, pois ambas implicam um movimento de construção 

simbólica e discursiva: a noção da identidade e a marcação da diferença não podem ser 

separadas das relações mais amplas de poder. Ou seja, tanto a construção discursiva da 

identidade quanto da diferença jamais são inocentes, uma vez que elas requerem uma série de 

procedimentos que traduzem essas noções, tais como: inclusão/exclusão, questões de 

pertencimento, as que demarcam fronteiras como “nós e eles”, que classificam de “bons e 

maus” de “puros e impuros” de “desenvolvidos e primitivos” de “modernos e atrasados”. Para 

Silva (2004), isso é fruto de uma relação social que possui um vínculo estreito com o poder; 

quem está no poder político, econômico, do conhecimento, estabelece a partir de seu olhar 

como deve ser o “nós” e quem são os “outros” por nós identificados. Isso significa dizer “o 

que somos” está na estreita relação de também dizer “o que não somos”.    

 Destacamos que a figura do "outro" pode ser atribuída a um grupo semelhante ao 

indivíduo ou a seres com características distintas, pois a identidade do indivíduo institui-se a 

partir da diferença ou da identificação com o outro. O selvagem, ao longo do processo 

histórico, seria no caso aqui uma personificação desse conceito do outro. Nessa perspectiva, 

elegeu-se a noção de dentro e de fora: o que estava do lado de lá, além da fronteira 

imaginária, era o “outro”, que foi construído para enaltecer o “eu”, o próprio, que se encontra 

do lado de dentro da fronteira. Desde os tempos da colonização portuguesa no Brasil, os 

indígenas, por não participarem da mesma lógica societária do ocidente europeizado, sofreram 

com as investidas praticadas, pois até esse período só conheciam as experiências dos conflitos 

territoriais locais, a partir da diversidade étnica. Trazendo a problemática para os conflitos 

territoriais entre os povos indígenas e a ocupação das populações brancas no atual Mato 

Grosso do Sul, temos que os conflitos entre fazendeiros e índios deste Estado vêm 

mobilizando nos últimos tempos a mídia, assim como a sociedade sul-mato-grossense. Essa 

mobilização acaba se refletindo nos debates e conversas presentes nas mais diversas esferas 

do cotidiano, como por exemplo: nas escolas, nos sindicatos, instâncias organizativas da 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

124 

 

sociedade, na câmara de vereadores e órgãos públicos.      

 O território na região de conflitos demarcatórios é entendido como fruto de uma 

história no qual os referenciais que visam à exploração de recursos, e se estabelecem nas 

relações sociais e de poder, se conflituam com a ideia de território em que os grupos guaranis 

passaram a denominar como de manifestação de suas identidades culturais, seu tekoha. Num 

mesmo lugar, há diferentes sentidos territoriais em tensão, pois ali se estabelecem trocas 

culturais e simbólicas no espaço ocupado, com grande apego e forte relação com o espaço 

vivido. O sentido de marginalidade daí decorrente não se circunscreve exclusivamente ao fato 

de os indígenas estarem à margem dos recursos e forças tidas como mais dinâmicas 

economicamente da sociedade, mas pelo fato de serem legalmente classificados como 

diferentes e, a partir dessa legalidade, entendidos como culturalmente estranhos ao conjunto 

social que os marginaliza (GUERRA, 2012).   

Tekoha é como atualmente alguns grupos guaranis denominam o seu território, ou 

seja, o lugar físico em que realizam seu modo de vida a partir da tradição cultural e espiritual 

herdada de seus antepassados, assim como dos conflitos e perdas que sofreram em sua 

autonomia de deslocamento após as delimitações impostas pelo Estado e o encontro com os 

brancos. A palavra foi elaborada a partir do contato que esses grupos estabeleceram com os 

referenciais do branco que se pautavam na lógica da propriedade privada, de território como 

área limitada em que se exercitava o sentido de poder, de administração e de controle político.

 O analista do discurso pode fazer vir à tona, por meio do trabalho na palavra e pela 

palavra, os significantes e os efeitos de sentido produzidos no discurso pela sua inscrição na 

história. Ligado à noção de memória discursiva encontra-se a noção de interdiscurso, já que 

todo discurso provém de um já dito, que se situa antes e depois dele, fala antes, em outro lugar 

e independentemente. Para Pêcheux (2009, p. 56), a memória discursiva é concebida como 

um “espaço móvel de divisões, de disjunções, de deslocamentos e de retomadas, de conflitos, 

de regularização [...]. Um espaço de desdobramentos, réplicas, polêmicas e contra-discursos”, 

em que os entrecruzamentos de sentidos cristalizados na memória social inscrevem-se em 

práticas discursivas e na memória do historiador. Portanto, “não há como não considerar o 

fato de que a memória é feita de esquecimentos, de silêncios. De sentidos não ditos, de 

sentidos a não dizer, de silêncios e de silenciamentos”. (PÊCHEUX, 2009, p. 53). Essa 

constatação está na base da consideração da formação discursiva como uma matriz de 

sentidos, isto é, o lugar no qual se determina o que pode e deve ser dito e interpretado. Bloco 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

125 

 

heterogêneo onde o diverso infiltra-se marcado pela contradição e pela pluralidade, a noção 

de formação discursiva está ligada à ideologia.      

 E retomar esse lugar de contradição, muitas vezes apagado, significa, na teoria do 

discurso, uma nova postura de análise. Encontramos na contradição o princípio de 

historicidade do discurso, segundo Foucault (2008, 2012). O espaço do novo vai expandindo 

horizontes, numa formação discursiva mais flexível, que permite ao sujeito, relacionar-se com 

o saber ao qual se identifica não apenas para repeti-lo, mas para tomar a palavra. A tomada da 

palavra, de posição, então, não é um ato originário, mas um efeito, na forma-sujeito, da 

determinação do intradiscurso como discurso-transverso, uma vez que é característico de toda 

formação discursiva a dissimulação do interdiscurso que a determina, como é também pela 

formação discursiva que o sujeito é interpelado (PÊCHEUX, 2009, p. 167). Isso nos permite 

afirmar que a memória entrelaça repetibilidade e acontecimento e entretece os sentidos já 

sabidos e os novos acontecimentos, a partir da estrutura e do acontecimento.   

3. O DISCURSO DIDÁTICO E AS IMAGENS INDÍGENAS  

 O foco analítico do nosso trabalho refere-se, especificamente, ao texto didático 

veiculado pelo livro "Kaiowá: um povo que caminha", com tiragem de 35 mil exemplares, 

idealizado especialmente para orientar crianças e jovens sobre a cultura guarani kaiowá, por 

ocasião da "Semana dos Povos Indígenas 2013", publicado pela editora Oikos, com o apoio 

do COMIN (Conselho de Missão entre Povos Indígenas). Este é um órgão da Igreja 

Evangélica de Confissão Luterana no Brasil (IECLB) e foi criado em 1982, com a finalidade 

de assessorar e coordenar o trabalho da IECLB com os povos indígenas em todo Brasil. Os 

trabalhos do COMIN são realizados por um grupo de profissionais nas áreas de pedagogia, 

teologia, pastoral, direito, enfermagem e medicina, assistência social, agronomia e outras, em 

sete Campos de Trabalho4.    

Vale relatar que os membros do COMIN desenvolvem uma ação pastoral e diaconal 

junto a pessoas com restrição de liberdade (apenadas), pessoas desabrigadas e/ou pessoas 

desalojadas por causa de enchentes e catástrofes, pessoas em situação de rua e pessoas vítimas 

de barragens ou outros empreendimentos de grande impacto sócio-ambiental. Centros sociais 

e entidades com identificação confessional com a Igreja Luterana cuidam da saúde emocional 

e mental de pessoas em estado de depressão, pessoas vítimas de violência doméstica ou 

                                                           
4 Ver http://comin.org.br/institucional, acesso em 15 de janeiro de 2015 às 8h46min. 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

126 

 

violência sexual. Além disso, profissionais de saúde acompanham tribos indígenas em 

diversas em aldeias do Brasil, especialmente com a preocupação de dar-lhes abrigo e 

medicamentos, uma vez que as etnias indígenas do Brasil sofrem problemas ligados a falta de 

terras e de alimentos para constituírem suas famílias.     

 A organizadora do livro, Cledes Markus, é mestre em Educação pela Fundação 

Universidade Regional de Blumenau, atualmente é professora universitária, com experiência 

na área da Educação, Teologia e Antropologia ligada à temática indígena. Possui mais onze 

organizações de livros didáticos: cada publicação é dedicada a um povo indígena diferente. 

Cledes Markus é profunda conhecedora da questão indígena. A partir de 2007 ela assume a 

Coordenação de Formação do Conselho de Missão Indígena (Comin). Para ela, ser 

missionária junto aos povos indígenas é consequência do chamado para ser testemunha do 

Evangelho. A situação de abandono e de injustiças que os povos indígenas vivem a 

sensibiliza. Quando estudante ela já queria trabalhar junto a esses povos e, em decorrência 

disso, os professores a incentivaram no estudo de antropologia, para qualificar o trabalho e 

estar atenta às questões culturais e étnicas dessa missão. A demarcação da terra indígena é um 

direito constitucional, mas os atuais ocupantes dessas terras também têm direito de 

indenização e reassentamento, de forma justa. Assim, Markus e o Comin têm se empenhado 

para que a justiça contemple indígenas e colonos.      

Segundo esse material didático de 2013, o povo kaiowá vive em diversas aldeias e 

acampamentos, tendo em comum uma profunda relação e convivência com a terra. A busca 

de um território, no qual possam morar e viver conforme seus costumes, criar o sustento e 

conviver com toda a criação é o aspecto central de sua caminhada. Para os kaiowá, a terra 

tradicional onde viviam foi-lhes dada por herança pelo Ser Criador, Nhanderu. Por isso, eles 

têm o compromisso de cuidá-la e protegê-la. A cultura kaiowá remete-nos a um universo de 

sabedorias que representa fonte de aprendizagem para toda a sociedade nacional, além de nos 

motivar a conhecer mais da realidade brasileira, caracterizada pela pluralidade étnica e 

cultural5.        

O estado de Mato Grosso do Sul possui sete povos indígenas: chamacoco, guarani 

kaiowá, guarani ñandeva, guató, kadiwéu, ofaié-xavante e terena, o que representa uma das 

maiores populações indígenas do Brasil, com grande diversidade histórica e cultural. Os dois 

povos mais relevantes, considerando-se aspectos demográficos, são os guarani (kaiowá e 

                                                           
5 Ver  http://oikoseditora.com.br/autores/single/id/9, acesso em 15 de janeiro de 2015 às 10h33min. 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

127 

 

ñandeva)  e os terena. Aqui, vamo-nos ater ao aspecto histórico do povo kaiowá, considerado 

maioria na região de Mato Grosso do Sul. A situação atual dessas aldeias é tensa. Ainda há o 

problema da exploração do trabalho indígena: a maioria dos homens aldeados trabalha em 

usinas, ganhando salários miseráveis para executar os trabalhos mais insalubres, e os jovens 

ainda apresentam a tendência de gastar os proventos com o que se chama de “bens de 

prestígio” (como roupas, tênis, celulares). O fator “prestígio social” parece determinante 

nessas comunidades: as mulheres da aldeia também têm abandonado seus lares para 

ingressarem em profissões que lhes dão mais prestígio, como professora, agente de saúde, 

líder comunitária.           

A partir de uma perspectiva histórica cultural indígena, as áreas a que os povos 

indígenas estão submetidos encontram-se totalmente degradadas, não havendo mais recursos 

naturais essenciais para a sua sobrevivência. Isto inviabiliza a realização da sua reprodução 

social, mística e cultural. (SANTANA JUNIOR, 2010). Normalmente, cultivam milho, batata 

doce, abacaxi, feijão, banana, cana-de-açúcar, pequenos pomares, às vezes hortaliças, e a 

mandioca, além de pequenas criações de galinhas, patos, porcos e em alguns casos, gado. No 

que se refere à língua portuguesa, eles também são unânimes em reconhecer a importância de 

seu aprendizado, especialmente para continuar os estudos e trabalhar fora da aldeia. Os mais 

velhos se lembram da necessidade de se comunicar nos hospitais e nos postos de saúde fora 

da aldeia (TAVARES; SANTOS, 2012, p. 125-126): a língua é tanto instrumento de poder, 

como de resistência. Trazemos para nossas discussões recortes extraídos do livro em pauta 

visando ao processo analítico, a partir da enunciação de 3 sujeitos de pesquisa.    

Esse material didático contém 31 páginas (ISBN 9788578432898), cuja capa traz 

imagens dos indígenas e de suas aldeias, seguida de uma Apresentação assinada pelo COMIN. 

Na primeira parte do livro, a partir da página 4, temos um texto sob o título em manchete 

"Kaiowá: um povo que anda" que apresenta várias seções, a saber: A criação do mundo, A 

importância dos pés, Festejar com os pés, As celebrações e as rezas, O milho Avati, O fogo, A 

importância da terra, A terra como mãe, A terra no passado e hoje, Um povo que caminha, O 

Tekoha, História sobre o milho, Alimentação kaiowá, Diversidade de alimentação, Atividade 

(caça palavras e jogo das diferenças), Vida de criança, A história da raposa, O povo kaiowá e 

seu território, O povo kaiowá e sua história. Na segunda parte do livro, intitulada "Kaiowá, 

espiritualidade, organização e educação", a partir da página 21, temos as temáticas: 

Resistência kaiowá, Brô Mc (grupo rap composto por 4 jovens indígenas), Jerosy Puku 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

128 

 

(ritual), A natureza orienta e ensina, Reunião geral: aty guasu, Aty guasu de mulheres, 

Educação para liberdade, A história da educação na aldeia. Nas últimas páginas encontramos 

orientações para um estudo em grupo desse recurso didático, sugestões de leituras e de vídeos. 

Vale dizer que há fotos em todas as páginas, de acordo com a temática proposta na seção, 

onde são veiculadas narrativas de indígenas guarani kaiowá. Quanto à identificação dos 

sujeitos, optamos pela sigla S1 e S2 (sujeito1 e sujeito 2).     

 Ponderando as dispersões e as especificidades de temas, buscamos, no fio discursivo, 

as regularidades que apontam para os deslocamentos do sujeito frente ao outro. Assim, 

inicialmente, temos, sob o subtítulo "As celebrações e as rezas", a fala do líder indígena 

kaiowá, Ambrósio Vilharva:  

 S1 - A expulsão (grifos nossos) de nossas terras interrompeu muito momentos de reza.  

 Precisamos continuar  nossas rezas. Elas são necessárias para o retorno à terra. 

 E o retorno  para as nossas terras fortalecerá o nosso modo de ser Kaiowá. 

 (MARKUS, 2013, p.9) 

 

 Em S1, verificamos que o substantivo “expulsão” produz o efeito de reforçar a 

imagem identitária de um grupo social oprimido, visto que esse substantivo é derivado do 

verbo expulsar que, conforme (FERREIRA, 2010 p. 527) significa “fazer sair, por castigo ou 

violência, excluir ignominiosamente por pena ou castigo, desterrar, aniquilar, exterminar”. 

Embasados nos estudos foucaultianos, pensamos no poder como algo exercido ou praticado, e 

não, como algo possuído. Sendo assim, por meio da materialidade linguística, apontamos as 

relações de poder exercidas pelos discursos oficiais sobre os indígenas sul-mato-grossenses, 

ao exigirem que esse povo saia de suas terras, sem questionar seus direitos aos dirigentes 

políticos. Além disso, em S1, temos o substantivo "retorno", que nos remete à ideia de ação 

contínua, ratificando as relações de poder, existentes nesse discurso, pois, se alguém exerce o 

poder contínuo de expulsar, é por que, certamente, esse outro, constantemente, resiste ao 

poder instituído, prometendo, no caso, o regresso ao território indígena kaiowá para que seu 

povo possa continuar suas celebrações e hábitos religiosos, importante força para essa etnia. 

Em conformidade com (FOUCAULT, 1990, p.105) “[...] lá onde há poder há resistência”. 

Portanto, por meio do discurso de S1, constrói-se uma representação identitária de que os 

sujeitos indígenas encontram-se em constante resistência ao poder que o branco tenta lhe 

impor, por conseguinte, são permanentes guerreiros que (re)lutam em caminhar e prosseguir 

com suas práticas culturais e identitárias.      



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

129 

 

A imagem de rivalidade e desconfiança entre os indígenas e os brancos é propagada e 

reforçada nesse discurso didático, note-se que o enunciado "E o retorno para as nossas terras 

fortalecerá o nosso modo de ser Kaiowá" surge nesse excerto para (des)qualificar o outro, o 

branco, o fazendeiro, no contraponto como o pronome pessoal "nosso" (nosso modo de ser 

indígena, diferente do branco). Verificamos que o processo de escritura, exposto em S1, 

implica a exposição do pensamento do sujeito indígena, dos próprios sentimentos e desafetos, 

ao mesmo tempo em que se vê envolvido pelo que relata.  Por meio da escrita, o sujeito de S1 

cria sua própria alma, pois, em conformidade com Foucault (1992, p.152), “É sua própria 

alma que é preciso criar no que se escreve”. Nessa vertente, “produzir um texto pode 

significar construir para si uma identidade, um lugar social, uma certa visibilidade, ainda que 

esta consista numa resposta a uma autoridade que detém o poder”. (CORACINI, 2010, p. 25). 

 Ainda sobre o processo da escrita de si, Foucault (1992, p.152-153) postula que “assim 

como um homem traz em seu rosto a semelhança natural com seus ancestrais, também é bom 

que se possa perceber no que ele escreve a filiação dos pensamentos que se gravam em sua 

alma”. Ou seja, quando o sujeito enuncia que a expulsão de suas terras pelos órgãos oficiais 

interrompeu as celebrações de seu povo, vem ratificar seu posicionamento discursivo de 

discordância às práticas realizadas pelos fazendeiros em relação à terra anteriormente ocupada 

pelos kaiowá. Guerra (2012, p. 61), a esse respeito, afirma que o indígena cria uma narrativa – 

aparentemente coerente – que lhe permite “racionalizar” sua história e a do seu povo. Ou seja, 

quer conferir uma coerência a um passado, materializado no intradiscurso em que os já ditos 

trazem a imagem do índio como preservador da fauna e da flora brasileira, surge como um fio 

discursivo em S1 que vem permear a construção identitária desse grupo social.  

 Observamos que, ao trazer formulações como “expulsão de nossas terras” e “retorno 

para nossas terras”, S1 opera com, pelo menos, duas formações discursivas: uma advinda dos 

discursos hospitaleiros ao índio e à sua cultura e outra proveniente dos discursos que rejeitam 

os costumes, usos e hábitos dos povos indígenas, uma vez que é preciso que estes “continuem 

suas rezas” para que o povo seja fortalecido no retorno ao tekoha. Essa relação de 

(inter)discursividade leva-nos a refletir que, no Brasil, desde os tempos coloniais, há uma 

larga distância entre o que está estabelecido na lei e o que ocorre de fato, na prática. E as 

sociedades indígenas sempre ocuparam uma posição paradoxal perante o Estado nacional. Por 

um lado, os índios são fundamentais para a ideologia da nacionalidade brasileira: são os 

habitantes originais, que deveriam ser incorporados à sociedade para legitimar o domínio do 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

130 

 

novo Estado-Nação. Por outro, as populações indígenas eram - e continuam a ser - vistas 

como obstáculo ao progresso e aos projetos de desenvolvimento do país.   

 Prosseguindo o foco analítico deste trabalho, sob o subtítulo "A terra no passado e 

hoje", apresentamos a fala de Catalina Rodrigues de Souza, da Aldeia Te'yikue, de Caarapó 

(MS), que narra a história de sua terra (S2'), e em seguida, sob o subtítulo "Um povo que 

caminha", a indígena fala sobre o costume kaiowá de mudar de lugar (S2''): 

S2' - Os ervais nativos e as matas de peroba e outras árvores começaram a ser 

derrubados por fazendeiros para dar lugar ao plantio de cana-de-açúcar. Hoje, a 

qualidade das terras não permite mais que as   famílias vivam da agricultura, da caça e 

da pesca. O trabalho duro nas plantações de cana-de-açúcar se tornou uma necessidade 

de sobrevivência (grifos nossos). Dos canaviais os indígenas saem esgotados. (MARKUS, 

2013, p.11)  

 

S2'' - O kaiowá é um povo que muda muito de lugar. Há diferentes motivos para esta 

mudança. Ela pode acontecer porque um grupo quer morar e celebrar outros parentes 

em outro local. Esta caminhada faz parte da cultura kaiowá. Mas há também caminhada 

forçada. Aquela que o povo sofre quando é expulso de suas terras e levado para outros 

lugares. Esta caminhada espalha as famílias. (MARKUS, 2013, p.11) 

 

 Por meio do enunciado, “O trabalho duro nas plantações de cana-de-açúcar se tornou 

uma necessidade de sobrevivência”, S2' denuncia que as matas e os ervais nativos já foram 

destruídos. O tempo passado ("tornou") e o presente ("não permitem que as famílias vivam") 

são referenciados, remetendo-nos à situação relativa, até aquele momento, período; portanto, 

interpretamos que S2' utiliza sua narrativa para denunciar uma situação que ele sabia que, a 

qualquer momento, aconteceria e as autoridades governamentais nada fizeram para impedi-la. 

Ou seja, hoje as terras tornaram-se improdutivas e incapazes de proporcionar vida aos kaiowá. 

Destacamos os diferentes efeitos de sentidos da palavra “mata”, ou seja, o deslocamento de 

sentido desse substantivo empregado por sujeitos distintos e, em contextos discursivos 

diferentes. O fazendeiro enuncia de uma formação discursiva capitalista em que a “mata” é 

vista como um empecilho, para o desenvolvimento do agronegócio, algo que se deve 

“exterminar”, tirar do caminho e “dar lugar às monoculturas”. Já o indígena, ao enunciar de 

uma formação discursiva ecológica, significa a “mata” - , como representante da vida, um 

bem que deve ser sagrado e preservado.         

Em S2', verificamos que o sujeito utiliza o discurso didático, para além de estabelecer 

relações pedagógicas e sociais; serve-se dele para denunciar a forma desumana com que os 

indígenas do estado de Mato Grosso do Sul são tratados: "O trabalho duro nas plantações de 

cana-de-açúcar se tornou uma necessidade de sobrevivência. Dos canaviais os indígenas saem 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

131 

 

esgotados". Esse discurso deixa emergir a exclusão social enfrentada por esses povos: a 

representação que temos do indígena, por meio de S2', é a de que ele vive no entre-lugar. Seus 

traços identitários são constituídos, em meio a esse entre-lugar, onde as culturas ora se 

distanciam, ora se chocam, ora se entrelaçam e se mesclam.     

 É curioso observar que S2', ao discursivizar o acontecimento da expulsão e dos 

desmatamento, narra a forma desumana como os povos indígenas são tratados pela sociedade 

hegemônica. Nota-se, no enunciado "Dos canaviais os indígenas saem esgotados", a relação 

entre o acontecimento e o discurso no processo de constituição de sentidos para a exclusão. O 

enunciado em busca do combate à exploração do trabalho dos kaiowá, vem "costurado" no 

corpo e transforma o corpo em acontecimento discursivo, por meio do adjetivo "esgotados" 

(consumidos, extenuados), porque dá acesso, via de espaço didático, a um histórico de 

fundação, que é a luta contra a exploração do trabalho dos povos subalternos, vista pelo poder 

hegemônico como uma forma de trabalho e não de exploração humana. Vale dizer que na 

formação discursiva das convenções da Organização Internacional do Trabalho (OIT), feitas 

no Brasil em 1999, sobre as formas de trabalho, são proibidas situações como: escravidão, 

servidão e trabalho forçado. Ao ratificar essas convenções, o Brasil assume o compromisso de 

tomar medidas imediatas contra esse tipo de violência.      

Foi especialmente a partir do colonialismo que se construiu essa espécie de poder 

disciplinar que, segundo Foucault, caracteriza as sociedades e as instituições modernas. 

Assim, a maioria dos teóricos sociais dos séculos XVII e XVIII (por exemplo, Hobbes, Bossuet, 

Turgot e Condorcet) concordam que a “espécie humana” saiu paulatinamente da ignorância e 

foi atravessando diferentes “estágios” de aperfeiçoamento até, por fim, conseguir a 

“maioridade” a que chegaram as sociedades modernas europeias (MEEK, 1981). O referencial 

empírico utilizado por tal modelo heurístico para especificar o “estágio” inicial, o mais baixo na 

escala de desenvolvimento humano, é o das sociedades indígenas americanas tal como elas 

eram descritas por viajantes, nobres, cronistas e navegantes europeus. A característica desse 

primeiro estágio é a selvageria, a barbárie, a ausência completa de arte, ciência e escrita. “No 

princípio, tudo era América”, ou seja, tudo era superstição, primitivismo, luta de todos contra 

todos, “estado de natureza”. Verificamos aqui o interdiscurso trabalhando com a ordem dos 

processos de constituição dos efeitos de sentido e da própria linearidade do discurso, uma vez 

que ocorre a fragmentação do sujeito pela emergência de novos saberes. Parte integrante do 

interdiscurso, no qual se delimitam, as formações discursivas representam regiões de 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

132 

 

estabilização da memória discursiva, que se organiza por processo de reformulação 

parafrástica em movimentos contínuos de reconfiguração. A região aqui é o discurso didático 

que vem afetar a materialidade linguística dos recortes analisados, que se apresentam como 

vestígios do movimento histórico sem fim das formações discursivas, nas relações de 

dominação e subordinação, que definem sua configuração.    

Interpretamos S2' como um depoimento da violência praticada pelo branco em relação 

ao indígena sul-mato-grossense. Ao relatar o acontecido, em meio ao espaço didático, ele vem 

atualizar a violência sofrida por esses povos e torná-la visível porque, ao lermos um texto e 

atribuirmos-lhe sentidos, no espaço do aqui e agora, realizamos o processo de atualização e 

construímos novas imagens. Assim, em S2', rege uma narrativa que permite que o indígena 

não apenas diga, como também se diga, manifeste-se e posicione-se (re)inscrevendo-se na 

história, visto que o espaço escolar, via livro didático, passa a ser um lugar que proporciona o 

encontro de pessoas (des)conhecidas para trocarem conhecimentos, experiências e 

sentimentos. Consequentemente, vimos nesse recorte um discurso de exclusão, pois, de 

acordo com Limberti (2012), o discurso da “assimilação” e o da exclusão funcionam um 

como consequência do outro, em que o nós se propõe a transformar o outro em nós, 

assimilando-o em seu meio. Tal fato tende a excluí-lo à medida que o outro não consegue 

atender as expectativas do nós. É o que acontece no discurso analisado: o outro (o indígena) 

não atende às expectativas do nós (o branco) em relação ao modo de vida, portanto, sua 

cultura é desqualificada e seus povos são lançados às margens da sociedade: esses povos 

precisam trabalhar duro, sobrevivem mas saem esgotados dessa relação desumana.  

 Já em S2'', a partir dos enunciados "Esta caminhada faz parte da cultura kaiowá. Mas 

há também a caminhada forçada. Aquela que o povo sofre quando é expulso de suas terras e 

levado para outros lugares", podemos observar outras marcas de discriminação, que provocam 

o efeito de interditar, silenciar, oprimir o povo indígena. O item lexical "forçada", derivado do 

verbo "forçar", que significa "vencer, subjugar, constranger, violentar" (FERREIRA, 2010 p. 

564) constrói uma imagem em meio ao espaço escolar de que os indígenas do estado de Mato 

Grosso do Sul, para garantirem o próprio sustento, precisam se submeter às leis do branco, 

numa relação de dependência, de submissão, de subalternidade, normas do processo de 

colonização desse povo. Emerge, nesse enunciado, a dinâmica do poder, tal qual é 

problematizado nos estudos foucaultianos. Nota-se que, inicialmente, o poder está com o 

“Estado” e com os “fazendeiros”, que visam a “oprimir” o indígena. Mas, também, está com 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

133 

 

os indígenas que exercem o poder, por meio de um discurso de resistência, ao enunciar: “O 

kaiowá é um povo que muda muito de lugar. Há diferentes motivos para esta mudança. Ela 

pode acontecer porque um grupo quer morar e celebrar outros parentes em outro local. Esta 

caminhada faz parte da cultura kaiowá”. E o fato de essa resistência ser propagada, em um 

material didático, contribui para que esse discurso seja, rapidamente, disseminado como um 

micropoder que pode ajudar na conscientização e na transformação da realidade social. 

 Segundo Sawaia (2011), na história nacional, os anos 90 referem-se à assimilação do 

conceito de pobreza ao da exclusão social, já que os altos índices de desemprego decorriam 

do aumento populacional e de outras diversas causas coexistentes das desigualdades e 

iniquidades sociais. Desse modo, excluídos eram aqueles desprovidos de um lugar no 

mercado. No entanto, outros termos foram propostos para a noção de exclusão, como, por 

exemplo, a apartação social, a desqualificação, a desinserção e a desafiliação. Todas essas 

propostas foram construídas com base ora no impedimento e privação de uma minoria, ora 

pela definição daqueles que fogem à norma e, por tal razão, são inúteis e descartáveis 

socialmente, pois não se adequam aos valores cobrados. (SAWAIA, 2011).   

 Podemos dizer que a pobreza contemporânea, entendida como desigualdade e 

privação, é também produto da ausência de poder e está, portanto, associada à exclusão. O 

funcionamento discursivo dessas formulações é também de construção de um sentido de 

dependência como atitude opressora do colonizador e de exclusão da possibilidade de 

legitimação do direito à terra. A formação discursiva colonialista é evocada como traço de 

memória que irrompe no acontecimento para delinear os limites dos sentidos. Pode-se afirmar 

que o modo de existência da memória na ordem desse discurso didático é o lugar no qual a 

formação discursiva colonialista trabalha a continuidade e denuncia a ruptura, num 

movimento identitário. Isso se dá a partir do deslizamento de sentidos nessa memória 

discursiva em decorrência da relação tensa que se instaura entre a memória da colonização e o 

reconhecimento da instância de representação política. Assim a memória surge como 

participante no jogo metafórico de deslizes e opacidade do dizer. Esses pontos de deriva 

sinalizam a constituição heterogênea do sujeito colonizado e confirmam se tratar de um 

sujeito afetado pelo encontro colonial.     

As estratégias de silenciamento do outro e de suturação das bordas do discurso, para 

fixar o eu, o outro, e sua relação mútua em torno de sentidos que não "escapem", mostram a 

existência de sentidos que teimam em não se calar e em mostrar as contradições da situação 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

134 

 

de colonização. Nesse entrelaçamento de vozes, averiguamos que há a presença da interdição. 

A interdição da palavra ocorre porque nem tudo pode ser dito em qualquer situação 

discursiva. (FOUCAULT, 2012). Nesse viés, o enunciador, ao discursivizar que “Esta 

caminhada espalha as famílias.”, deixa emergir o interdito de que o branco tirou dos indígenas 

os meios de sobrevivência, tais como: a produção de alimentos e de remédios, e eles são 

levados às periferias da cidade ou a acampamentos, expulsos de suas terras. Além disso, há a 

dispersão da família e de seus valores ancestrais que se modificam e se perdem diante do 

conflito por terras.     

No estado do Mato Grosso do Sul, em especial nas áreas de conflito, instauram-se 

inúmeras fronteiras simbólicas, imaginárias, culturais, econômicas e políticas, dinamizando e 

multifacetando o sentido de identidade que daí pode ser gestado. As distâncias entre essas 

diversas culturas, ou grupos culturais, nesse contexto, são necessariamente comprimidas e 

colocadas em contato. O sentido territorial enquanto lugar fronteiriço aí ascende de 

importância como um entre-lugar de vivências, de contatos, de conflitos e de estudos.  

 O trabalho fronteiriço da cultura exige um encontro com “o novo” que não seja parte 

do continuum de passado e presente. Ele cria uma ideia do novo como ato insurgente de 

tradução cultural. Essa arte não apenas retoma o passado como causa social ou precedente 

estético, ela renova o passado, (re)configurando-o como um “entre-lugar” contingente que 

inova e interrompe a atuação do presente. Bhabha (1998, p. 27) indica ser esse o entre-lugar 

que, apesar das tensões e estranhamentos, possibilita, exatamente por estabelecer o contato 

direto entre os diferentes, a elaboração de novas respostas, superando as tradicionais 

perspectivas que justificavam a perpetuação do desconhecimento de um em relação ao outro.

 Vale dizer que as formações discursivas que atravessam esses dizeres estão 

perpassadas pelas formações ideológicas do discurso religioso, via COMIN, e do discurso 

político estatal (oficial) que confina os indígenas em aldeias rurais ou urbanas. Isso porque 

além de dificultar o modelo agrícola dos indígenas, o confinamento trouxe desafios novos no 

que se refere à organização social e religiosa dessa etnia. A vida religiosa exige um grupo 

familiar que lhe dê sustentação e que hoje é mais difícil, daí a proliferação de igrejas 

evangélicas nessas aldeias. Talvez esse fato permita compreender a crescente opção dos 

jovens indígenas pelo assalariamento, seja como professores e agentes de saúde, seja como 

trabalhadores nas usinas de produção de açúcar e álcool, contribuindo, ainda, para a 

decadência da atividade agrícola nas reservas indígenas. Verificamos nos cursos com 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

135 

 

professores indígenas, o desconhecimento dos jovens sobre sua história recente, em especial, 

o processo de criação das reservas indígenas e posterior confinamento. Nesse contexto, o 

êxito da luta pela terra não pode ser dissociado da situação vivenciada nas reservas indígenas, 

seus conflitos e do fato de que significativa parcela da população jovem desconhece as 

experiências anteriores de ocupação territorial.       

 Dessa ótica, o comprometimento dos recursos naturais, resultante da perda da terra, 

retirou as condições necessárias para a economia indígena, impondo aos indígenas o êxodo, a 

diáspora e a dispersão das famílias. No entanto, onde há poder há resistência e essa etnia 

colonizada pelo poder político e religioso do branco reage a esse processo colonizador, e se 

articula para a resistência e para a tentativa de construção de autonomias dentro do Estado-

nação, a partir dos enunciados de um material didático, disseminado como um micropoder na 

busca da transformação da realidade social. 

4. RASTROS E RESTOS 

       É tempo de aprendermos a nos libertar  

       do espelho eurocêntrico onde nossas  

       imagens são sempre, necessariamente  

       distorcidas. (QUIJANO, 2005, p.271) 

 Confirmamos nossa hipótese de trabalho quando afirmamos que esse grupo indígena, 

para (re)construir sua identidade étnica e social, parte de uma tomada de consciência de si e 

da sua realidade presente, ao buscar, na memória e na história os padrões e os elementos que 

(re)configuram a sua maneira de ser e de viver. Observou-se, nas regularidades dos 

enunciados S1, S2' e S2', o uso do livro didático como um aparato ideológico, para se 

denunciar a exclusão enfrentada pelos povos indígenas. Nesses enunciados, a disputa pela 

posse de terras e fronteiras ainda é o principal fator desencadeador dos conflitos existentes 

entre os povos indígenas e o branco. O valor atribuído à terra se difere entre essas culturas: 

enquanto o branco apropria-se dela, para explorá-la e tirar-lhe todas as riquezas, para a cultura 

indígena, a terra é um bem sagrado, - por isso deve ser preservado, pois simboliza a vida e o 

seu povo.    

Vozes se entrelaçam, mesclam-se formando uma rede híbrida de dizeres, na qual 

identificamos formações discursivas, que atravessam o discurso didático sobre os kaiowá de 

Mato Grosso do Sul, tais como: a capitalista, a política, a legal e a midiática. Essas formações 

discursivas aparecem, nos dizeres veiculados e provocam deslocamento identitário uma vez 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

136 

 

que averiguamos que os sujeitos índios, em alguns momentos discursivos, apropriam-se da 

cultura e da voz do branco, estrategicamente, para resistirem ao poder que o branco insiste em 

impingir-lhes. Consequentemente, a identidade do branco passa a ser um lugar garantido, para 

que os povos indígenas sul-mato-grossenses possam reivindicar seus direitos. Assim, 

identificamos um discurso que nos conduz a uma representação identitária de resistência, a 

qual, se consolida por sujeitos que se encontram em condições desvalorizadas, desfavoráveis 

perante a sociedade dominante, mas resistem e lutam contra a segregação.    

 Interpelado por um discurso assimilador, identificamos um discurso de exclusão, uma 

vez que o branco compara o sujeito indígena a animais que caminham às margens da rodovia. 

Por meio desse discurso assimilador, detectamos o lugar desprivilegiado em que esses povos 

estão inseridos, ou seja, o entre-lugar social em que eles se encontram; nem estão inseridos na 

área urbana e nem na zona rural, mas sim, às margens das rodovias. Por meio dessas 

interdições discursivas, chegamos a representações identitária do povo indígena kaoiwá sul-

mato-grossense, perpassadas no espaço didático e escolar, tais como: vítima, oprimido, frágil, 

objeto e obstáculo, propagando, assim, a imagem de tensão entre as duas culturas. Nesse viés 

discursivo, reflexões acerca de como uma determinada cultura compreende o outro, diferente 

de si, torna-se uma indagação constante.  Refletimos com Deleuze (1992), que rompe com a 

ideia de essência, da lógica circular e da história enquanto retorno ou causa e efeito, uma vez 

que sua filosofia apresenta o acontecimento como sentido-acontecimento e deslocado de toda 

noção originária e essencial, que o cerne da questão não é só discutir a realidade indígena no 

interior da escola indígena, mas fazer com que ela adentre a todas as escolas. A questão não é 

apenas materiais didáticos e recursos de última geração para o aluno aprender, mas atualizar e 

preparar continuamente o professor para trabalhar novos olhares e perspectivas, pois o próprio 

professor reproduz o discurso hegemonicamente articulado pelos interessados nas terras 

indígenas.        

O processo de revalorização das particularidades e dos localismos culturais é inegável 

no atual momento histórico social. As formas mais usuais de abordar o sentido de território 

partem de uma relação em que o território é um objeto só passível de entendimento como 

conceito definido intelectualmente por um sujeito pensante. Isso significa que território passa 

a ser resultado de uma ideia transcendental e rigorosamente delimitada pelo pensamento 

racionalizante em si, o qual, como resultado da separação do sujeito que pensa em relação ao 

objeto pensado, não consegue estabelecer o sentido de interação entre a vida pensada com o 



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

137 

 

pensamento em vida. Para Deleuze (1992), o intelectual universal, herdeiro de uma longa 

tradição jurídica que o legitima como porta-voz dos direitos dos subalternos de toda espécie, 

seria o depositário da verdade, em sua forma clara e racional, que outros possuiriam de forma 

obscura e parcial. Segundo o autor, o próprio texto escrito é composto por silêncios que 

funcionam como brechas de onde podem escorrer novas produções. A instituição do silêncio, 

seja no diálogo face a face da oralidade, seja na interdiscursividade dos textos escritos, opera 

uma transferência de sentidos que faz com que se anulem os sujeitos e a interpretação se faça 

com os sentidos de outro lugar. Dessa forma, desaparece o dizer dos sujeitos mesmo no 

diálogo simétrico, assim como se perde a tirania do sujeito autor nos textos escritos, o sentido 

vai estar sempre em outro lugar: lembranças, rastros, restos, nos textos falados, e a 

constituição de outro texto, por meio da leitura, na escrita desse material didático para/sobre 

indígenas.  

Recebido em: abril de 2015 

Aprovado em: outubro de 2015 

vguerra1@terra.com.br 

REFERÊNCIAS 

BAUMAN, Zygmund. Identidade. Trad.  de Carlos A. Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar, 2006. 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. Myriam Ávila et alii. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

1998.                

CORACINI, Maria J. R. F. Um fazer persuasivo: o discurso subjetivo da ciência. São Paulo: Educ; 

Campinas: Pontes, 1991.           

______. (org.) Identidade & Discurso: (des)construindo subjetividades. Campinas: Editora da 

UNICAMP, 2003.                                                                                                                   

______. A celebração do outro: arquivo, memória e identidade. Campinas: Mercado de Letras, 2007.                                                                                                                                        

______. Transdisciplinaridade e análise de discurso: migrantes em situação de rua. Cadernos de 

Linguagem e Sociedade, 11 (1), 2010, 91-112.                                                                        

DELEUZE, Gilles. Conversações. Trad. de Peter Pál Pelbart. Rio de Janeiro: 34, 1992.                       

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é filosofia. Trad. de Bento Prado Jr. e Alberto Alonso 

Muñoz. Rio de Janeiro: 34, 1992.                                                                                

FERREIRA, Aurélio B. de H. Pequeno dicionário da língua portuguesa. 21 edição. Rio de Janeiro: 

Civilização brasileira, 2010.                                                                                       

FERREIRA, Eva M. L. A participação dos Índios Kaiowá e Guarani como trabalhadores nos ervais da 

Companhia Matte Laranjeira (1902-1952). 140 f. 2007. Dissertação (Mestrado em Letras) - 

Universidade Federal da Grande Dourados, Dourados, 2007. 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 16(2), 2015 

 

138 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Trad. Raquel Ramalhete.  Petrópolis: 

Vozes, 1987.                                                                                                               

 ______. História da sexualidade I: A vontade de saber. Trad. de Maria Thereza da C. Albuquerque e 

J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de Janeiro, Graal, 1990.                            

 ______. Escrita de si. In: O que é um autor? Trad. de Antonio F. e Edimundo Cordeiro. Lisboa: 

Passagens, 1992, p. 129-160.                                                                                                       

______. A ordem do discurso. Trad. de Laura F. de Almeida Sampaio. 19. ed. São Paulo: Loyola, 

2012.                                                                                                                          

______. Arqueologia do saber. Trad. de Luiz Felipe B. Neves. 7. ed. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2008.                                                                                                                   

GUERRA, Vânia M.L. O indígena de Mato Grosso do Sul: práticas identitárias e culturais. São 

Carlos: Pedro & João, 2010.                                                                                                  

______. Entre a mídia impressa e o discurso da “integração”, a construção identitária dos indígenas. In 

CORACINI, Maria José R. F. (Org.) Identidades silenciadas e (in)visíveis: entre a inclusão e a 

exclusão (identidade, mídia, pobreza, situação de rua, mudança social, formação de professores). 

Campinas: Pontes, 2011, p.127-148.                                                                   

______. Indígenas e identidades: um olhar discursivo sobre a luta pela terra. In ROSA, Andrea M.; 

MARQUES, Cintia N.; SOUZA, Claudete C. de; DURIGAN, Marlene. Povos Indígenas: reflexões 

interdisciplinares. São Carlos: Pedro & João, 2012, p. 43-68.                               

LIMBERTI, Rita C. P. A imagem do índio: discursos e representações. Dourados: Editora da UFGD, 

2012.                                                                                                                   

LUCIANO, Gersem S. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas no 

Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e 

Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006. 

MARKUS, Cledes. (Org.) Kaiowá: um povo que caminha. Caderno Semana dos Povos Indígenas 

2013. ISAEC/DAÍ - COMIN. São Leopoldo: Oikos, 2013.                                  

MEEK, Robert. Los orígenes de la ciencia social. El desarrollo de la teoría de los cuatro estadios. 

Madri: Siglo XXI, 1981.  

OLIVEIRA, João P. Indigenismo e territorialização: poderes, rotinas e saberes coloniais no Brasil 

contemporâneo. Rio de Janeiro: Contra Capa, 1998. 

ORLANDI, Eni P. Análise de discurso: princípios e procedimentos. Campinas: Pontes, 2002.           

______. As formas do silêncio no movimento dos sentidos. 7. ed. Campinas: Editora da Unicamp, 

2009.                                                                                                                            

PÊCHEUX, Michel. Semântica de discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. Trad. de Eni P. Orlandi 

et al. 4 ed. Campinas: Editora da Unicamp, 2009.                                                         

SABATINI, Silvano. Massacre. São Paulo, Loyola, 1998.                                                          

SANTANA JUNIOR, Jaime R. Produção e Reprodução Indígena: o vir e o porvir na Reserva de 

Dourados. Campo-Território: revista de geografia agrária, V.5, nº 9, p. 203-236, fev., 2010.              



P. 116 – 139      Vania Maria Lescano Guerra Correio 

139 

 

SAWAIA, Bader. As artimanhas da exclusão: análise psicossocial e ética da desigualdade social. 8.ed. 

Petrópolis: Vozes, 2008.                                                                                               

SILVA, Mozart L. História e interculturalidade: aspectos críticos à educação e ao multiculturalismo no 

Brasil. Anais do VIII Congresso Luso-afro-brasileiro de Ciências Sociais. Coimbra, 2004. 

TAVARES, Marilze; SANTOS, Ludoviko Carnaciali. Crenças e atitudes linguísticas de indígenas de 

Dourados-MS. In: Cadernos do IL. Porto Alegre, nº 44, jun, 2012, p. 117-134. 


