Ella habla enredado como tu
Ela fala enrolado como vocé

She speaks all mixed up, like you

RESUMEN

El propésito de este ensayo es, mediante de la narracion de una
experiencia personal, exponer la importancia de la perspectiva
individual para comprender fendmenos sociales mas amplios como
las relaciones entre lenguaje, cultura y poder. Tomando como
punto de partida un epigrafe que describe “situaciones migrantes”
de viajes entre Bolivia y Brasil, se experimentan diferentes “islas”
lingliisticas y culturales que configuran identidades en un contexto
de experiencia plural. Las vivencias son recuperadas en un texto
autobiogréfico, como forma de visibilizar contextos escolares y
sociales, cargados de historias de vida.

Palabras clave: situaciones inmigrantes; identidades; memorias.

Recebido em: 12 de margo de 2025
Aceito em: 23 de junho de 2025
DOI: 10.26512/les.v26i1.58206

CADERNOS
LINGUAGE
SOCIEDA

Papers on Language and Society

Suzana Vinicia Mancilla Barreda

Universidade Federal de Mato Grosso do Sul
(UFMS), Campo Grande, MS, Brasil



mailto:suzana.mancilla@ufms.br
https://orcid.org/0000-0002-7069-6168

RESUMO

A proposta deste ensaio €, mediante a narracdo de uma
experiéncia pessoal, expor a importancia da perspectiva individual
para a compreensdo dos fenémenos sociais mais amplos como as
relagcbes entre lingua, cultura e poder. Tendo como ponto de
partida uma epigrafe que relata “situagcdes migrantes” em
percursos realizados entre a Bolivia e o Brasil, experimentam-se
diferentes “ilhas” linguisticas e culturais que moldam as
identidades em contexto de vivéncia plural. Recuperam-se
experiéncias em um texto autobiografico, como meio de evidenciar
0s contextos escolares e sociais, recheados de histérias de vida.

Palavras-chave: situacdes migrantes; identidades; memdrias.

ABSTRACT

The purpose of this essay is to explain the importance of an
individual perspective for understanding broader social phenomena
such as the relationships between language, culture and power
through the narration of a personal experience. Taking as a starting
point an epigraph that describes “migrant situations” on journeys
between Bolivia and Brazil, the essay explores different linguistic
and cultural “islands” that shape identities in a context of plural
living. Experiences are recovered in an autobiographical text as a
means of highlighting school and social contexts, filled with life
stories.

Keywords: migrant situations; identities; memories.

Péagina | 348

Como citar:

jan./jun. 2025. Disponivel em: . Acesso em: XXX.
Correspondéncia:

Nome por extenso do autor principal

Rua XXX, nimero XXX, Bairro XXX, Cidade, Estado, Pais.
Direito autoral:

BARREDA, Suzana Vinicia Mancilla. Ella habla enredado como ti. Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356,

Este artigo esta licenciado sob os termos da Licenca Creative Commons Attribution 4.0 International license.

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Péagina | 349

Quando eu estava prestes a completar 11 anos, nos mudamos de Cochabamba na
Bolivia para S&o Paulo no Brasil. Mais uma vez enfrentamos aquela longa jornada,
percorrida a maior parte de trem. Transladamos nossa casa desmontada, simbdlica
e materialmente guardada em caixas de todos os tamanhos. Levavamos
expectativas e esperangas meticulosamente escondidas no siléncio dos nossos
pensamentos.

Ao chegarmos, fui matriculada na 62 série. Lembro que na escola eu me esforcava
para estudar em portugués. Um dia, uma aluna nova foi apresentada a turma, era
Amira el Jamal. A professora disse-lhe em voz alta: “senta la com a Suzana, ela fala
enrolado como vocé”. Amira era libanesa.

Memorias de mi misma
1. PRIMERAS MEMORIAS

De lo que tengo memoria, mi vida ha sido vivida primordialmente en castellano y portugués,
pero también estan el quechua y el aymara presentes por la historia de mis padres, en realidad
mucho mas el quechua, porque lo hablaban en Cochabamba donde vivimos en nuestro tiempo de
Bolivia. Creo que sentia ese estado de libertad por la espontaneidad del uso en mi familia paterna.
Mi abuelita hablaba en quechua — aunque me dijeron que también hablaba castellano, sin que yo lo
haya comprobado -. Esa lengua formé una barrera en nuestra comunicacion, incluso en la
proximidad afectiva que, aunque yo la sentia, no la expresaba.

La veia como una sefiora de pollera de rico porte, de trenzas de escaso cabello
meticulosamente peinado con unos peinecitos que me encantaban y los queria para mis mufiecas.
Ella, mi abuelita, tomaba sus matecitos en tazones de esmalte, artisticamente desportillados, donde
el liquido recién salido del fuego entraba en choque con el frio aire cochabambino. Llevo conmigo
una profunda afioranza de conversaciones que no tuve con ella. Tendria que ser en quechua, pero
yo no sabia hablarlo.

Tal vez por esas frustraciones de no expresar mis pensamientos al no saber hablar esa
lengua que me envolvia en el cotidiano, he desarrollado una atencion al detalle lingtistico. Debido

a eso, un poco de lo que acabo de expresar se registrd de este modo,

Tendo eu nascido em Sao Paulo, filha de pais bolivianos, minha lingua materna é o
castelhano, mas também poderia ter sido o quéchua, visto que meu pai, procedente
de Cochabamba, foi falante dessa lingua antes de ser alfabetizado em castelhano;
porém, sendo originaria de La Paz, minha méae tinha mais familiaridade com o
aimara. Dessa maneira, sem ter sido previamente planejado, os filhos aprendemos
castelhano entremesclado as linguas nativas familiares e ao portugués, lingua da
vizinhanca em gque passamos 0s primeiros anos da nossa vida (Mancilla Barreda,
2017, p. 27).

Es perceptible que el sentido del castellano ocupaba un lugar simbdlico estrechamente

vinculado a los primeros sonidos linglisticos registrados en la voz de mis papas. El departamento

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025



Pégina | 350

donde viviamos en la calle Santa Rosa, en el barrio Bras, en Sao Paulo era una isla de castellano
rodeado de portugués.

Las mujeres bajaban a la lavanderia comunitaria a lavar la ropa en ajados lavarropas de
cemento alineados lado a lado. El olor a limpio era del jabdn y del esfuerzo de manos femeninas
gue, al tiempo de lavar, hablaban de hijos, recetas, del edificio y todo lo que se les ocurriera. Los
hijos nos queddbamos por “ahicito nomas” (rico diminutivo de “por ahi”), mientras el portugués
estaba suelto a su gusto, ese fue un lugar donde aprendiamos poco a poco algo de esa lengua, que
transitaba en la exterioridad de nuestra isla.

Al crecer un poco mas, jugdbamos con los otros nifios en el patio comun del edificio. No
habia un play-ground, so6lo un patio que acogia nuestras jugarretas, juegos y lo que la invencion
infantil creaba de la nada. Supongo que por medio de ese contacto ludico hayamos, de hecho,
adquirido el portugués, es decir, la puerta de casa era una frontera que parecia distinguir donde se
hablaba portugués y dénde castellano.

La porosidad fronteriza ocurria cuando alguien, hablante del portugués, nos visitaba y
entraba a nuestro departamento, asi todos hablabamos esa lengua. Podia ser un adulto u otros
nifios. Por ejemplo, los hijos del portero iban a ver la tele a casa y nos sentdbamos todos en un gran
sofa. Las proximidades al portugués las construiamos también por los silencios, por estar juntos y
reaccionar riéndonos, admirandonos, compartiendo ante lo mismo que mirdbamos en grupo.
Después de compartir con nosotros, al salir, el visitante se llevaba su cuerpo y su lengua. Se
restablecia, asi, nuevamente nuestra isla. Pensandolo ahora, se quedaban los matices del
portugués entremezclados al castellano.

Ese estado de cosas cambi6 cuando mis papas decidieron que nos iriamos a Cochabamba.
Se creaba por primera vez la imagen de la casa desmontada que esté en el epigrafe que acompafia
este texto. Yo era muy chica para saberlo, pero ya no seriamos la isla de castellano rodada de

portugués.

2. EN SUELO BINACIONAL

Tras un largo viaje nos instalamos en Cochabamba en la casa de mis abuelitos paternos,
esta era grande y acogié nuestra familia los primeros afios. Fue entonces cuando nos dimos cuenta
gue no habldbamos igual a nuestros familiares cochabambinos, por ese motivo nuestros primos nos
decian que nuestro castellano era diferente, seguramente bafiado de portugués. Eso provocé un
cierto extrafiamiento e incluso distanciamiento, al menos en mi infantil percepcién. Se habia
empezado a formar una nueva isla, donde ese castellano bafiado de portugués era como un cédigo
de reconocimiento entre nuestro nucleo familiar.

Ahora a nuestro alrededor circulaba el castellano y el quechua, pero no hubo una intencién

familiar que aprendiéramos esa lengua originaria que era socialmente desvalorizada. Afios

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025



Péagina | 351

después, tras muchas experiencias que me mostraron eso, entendi que mis papas sin decirlo,
intentaron protegernos de ser discriminados por ese motivo.

A ese respecto, Sichra (2016, p. 137) sefala que “(...) aparte de la politica linguistica
explicita (desde arriba), la que normatiza por medio de instituciones educativas, por ejemplo, existe
una politica real o, de hecho, en cualquier comunidad de hablantes (desde abajo) que es igualmente
intencional que la primera.” Esa perspectiva me permitié atisbar diversas situaciones de actitudes
familiares tomadas frente al entorno.

La etapa escolar se aproximo rdpidamente e ir a la escuela se hizo todo un desafio al inicio,
pero reconozco que el proceso de escolarizacion hace su trabajo en dirigir la formacion linguistica
hacia donde se propone hacerlo. Me alfabeticé en castellano y de ese modo, mi mundo se hizo
primordialmente monolinglie en esa lengua.

Era curioso vivir en un contexto donde se convivia con el quechua, pero era como si no se
le diese oidos y con ello, sus hablantes también eran invisibles al hablarlo, esa era la lengua que
para mi representaba lo invisible, aunque la escuchaba con frecuencia entre mis familiares mayores.
Yo estudiaba en una escuela privada donde el castellano era competencia sobreentendida. El
linglista espafiol-boliviano Xavier Albd (1973) plantea esa situacién en el &mbito educativo, al citar

Israel Mejia quien expone las orientaciones del Ministerio de Educacion de ese entonces:

El Ministerio de Educacion ... y las demas agencias educativas que tuvieran relacion
con este problema deberian utilizar para los primeros cursos preferentemente a
aquellos maestros cuya lengua materna sea el espafiol. Estos deben estar
convencidos de que lo esencial es dominar el espafiol y cuidar muy celosamente su
uso. El conocimiento de la lengua materna de la comunidad donde le corresponda
trabajar queda relegado a segundo término. A lo sumo debera ser suficiente para
entender. Si el maestro domina la lengua materna de la comunidad donde trabaja,
a menudo ocurre que es absorbido por el ambiente o, por lo menos, su espafiol se
deteriora gravemente por falta de practica (Mejia, 1973 apud Albd, 1973, p. 99-100)

Ademas de dejar al segundo término la(s) lengua(s) originaria(s) de los estudiantes, esta
explicita la preocupaciéon en “corregir’ una posible “deterioracion” del castellano del profesor en
contacto con comunidades que tuvieran lenguas originarias como medio de comunicacion. El poder
toma formas que llegan a las familias y los usos de las lenguas que se deben o que no es
conveniente que se hablen, asi el quechua no fue un idioma con el que debiéramos tener contacto.
Eso no se dijo expresamente en casa, pero yo y mis hermanos no lo aprendimos, aunque su dulce
sonoridad componga la variedad del castellano cochabambino.

Tengo en mi memoria que incluso en la radio, un medio de comunicacion muy en uso en ese
entonces, se escuchaba en quechua a muy tempranas horas del dia, después la transmisién seguia
en castellano. Constato en los estudios del lingliista Xavier Albd que esa percepcién no era solo
mia, sino que hacia parte de la comunicacién masiva, como explana sobre el espacio a las lenguas

originarias:

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025



Péagina | 352

En Bolivia - como en el resto de América Latina, tanto las emisoras de radio como
los patrocinadores pertenecen basicamente al nicleo hispano-criollo urbano y, por
tanto, el tipo de mensajes y valores difundidos parten de este ndcleo hacia la
periferia campesina y autéctona. Ante todo, se rinde tributo a una sociedad y cultura
urbanas, ajena a lo nativo y abocada a la sociedad de consumo. Pero debido a una
serie de circunstancias, en Bolivia -quizas mas que otros paises latinoamericanos
incluso de la zona Andina- esta surgiendo una innovacion significativa. Se trata de
la parcial apertura de las radiodifusoras al campo y a la periferia urbana popular,
introduciendo espacios en quechua y aymara, muchas veces en manos de los
propios quechuas y aymaras. (Alb6, 1973, p. 92-93)

Los estudios sobre la radiodifusidn en Bolivia estan vinculados a temas de politica linglistica,
politica comunitaria, desarrollo de las identidades, entre otros, en una trama intricada de intereses
que estan mas alla de considerarlo a ese medio apenas un canal de comunicacion. Albo (1973, p.
116) considera que las radios ejercen al menos tres funciones sociales: “(a) aglutinar una solidaridad
guechua y aymara, (b) canalizar la expresion de los grupos oprimidos y culturalmente silenciados,
y (e) estimular la creatividad autoctona.” La expresion y el sentido de construccidon de una
comunidad aymarahablante o quechuahablante que se comunica y se reconoce por la radio acorta
distancias, principalmente en el area rural. Esas emisoras son conducidas no sélo por profesionales,
sino también por locutores semiimprovisadas.

Un aspecto conflictivo es que esos locutores, como otros agentes de la comunicacion,
pueden actuar por intereses politico-ideoldgicos, lo que deteriora la autenticidad de ese medio. A
ese respecto, Sajama (2023) destaca que, segun registro realizado en la zona del departamento de
La Paz, muchas de esas emisoras que otrora comunicaban comunidades aisladas e informaban
sobre actividades culturales que se realizaban en lugares distantes del medio urbano, hoy en dia
tienen una pequefa computadora portatil que continuamente emite cumbias con un ritmo comercial,
sin la caracterizacion de los lugares desde donde transmite.

Como dicho anteriormente, la radio conecta gran parte del area rural, pero no
exclusivamente. En nuestra casa, ubicada en un barrio de Cochabamba, era un medio muy utilizado
familiarmente, desde acompaniar radionovelas a todo el programa del dia. Aun recuerdo que un 27
de abril de 1969, mientras yo jugaba cerca de mi madre que costuraba con su vieja maquina de
costura manual, escuchamos la inesperada noticia del fallecimiento del que fue el presidente
General René Barrientos Ortufio.

La politica siempre ha estado presente en nuestra vida familiar. A corta edad no entendia
esa intricada influencia, lo supe mucho mas tarde, cuando nos enteramos que, debido a una actitud
politica en 1952, mi padre habia ido a parar a S&o Paulo, Brasil. En ese entonces, por miedo a caer
en las garras de los opresores, los fugitivos no se identificaban como refugiados, aquellos que huian
de situaciones politica-represoras, Hoy en dia, mi tatay seria considerado refugiado-inmigrante.

Retorna a mi memoria la presencia militar en nuestro cotidiano. Viviamos en una region
cercana al barrio militar. Mis hermanos y yo los veiamos pasar en sus elegantes coches, iban en

comitiva, manejando hacia el Tenis Club. Nuestra mirada infantil captaba una imagen que era

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025



Pégina | 353

admirada por la sociedad, de tal forma que cuando anunciaron la muerte del presidente Barrientos
por la radio, una ola de pesar inundé aquella sala.

Sentimientos semejantes nublaron el dia de su entierro, ese presidente, oriundo de Tarata,
ubicada en el interior de Cochabamba, habia dejado un rastro de tristeza con su partida. Por su
forma de ser, se habia propuesto conocer diversos rincones bolivianos, por su procedencia, era
guechuahablante. Cuentan que era amado por los campesinos, que le llamaban Tata Barrientos.
Tata, asi se llama a los padres en quechua. Esa proximidad con los campesinos propicié el Pacto
militar campesino, “[...] Instrumento politico de control del agro y respaldo a los gobiernos de las
Fuerzas Armadas.” (Mesa Figueroa, Gisbert, Mesa Gisbert, 1997, p. 631)

En su gobierno, Barrientos afronto a los mineros en La masacre de San Juan, realizada en
las minas de Catavi y Siglo XX, con el intento de sofocar las luchas sociales, laborales y sindicales
de los mineros y obreros. La masacre de San Juan fue en junio de 1967, cuatro meses después, en
octubre, ese mismo gobierno seria el responsable por asesinar a Ernesto Ché Guevara, en el pueblo
La higuera, quien habia arribado a Bolivia con la finalidad de extender la revolucion latinoamericana:
“La idea basica del Ché, mas que la toma del poder, era la creacién de un foco de irradiacion
continental, una especie de nuevo Vietham contra el imperialismo [...]", segun los historiadores
Mesa Figueroa, Gisbert y Mesa Gisbert (1997, p. 632). Aln segun los autores, ese breve pasaje del

Che por Bolivia dej6 un indeleble rastro que no se ha extinguido con su muerte.

El Ché es la figura no boliviana que mas ha influido en nuestra historia interna en el
siglo XX. Su incursion en Bolivia, a pesar de no haber tenido una real significacion
militar y a pesar de su fracaso, reflejé uno de los momentos mas notables de la
utopia continental y la esperanza en un cambio radical de la sociedad nacional. Mas
alla de sus ideas, el Ché simboliz6 un tipo de hombre idealista y coherente con su
prédica que calé muy hondo en la juventud del pais.

La dimensién de estos hechos historicos sélo logré entenderlos desde el Brasil, cuando
retrocedi en mi memoria y repasé algunos afios que se habian quedado nublados por el pasado.
Mientras la Masacre de San Juan fue minimizada en la prensa nacional, el asesinato del Che se
divulgé ampliamente, con la exhibicion de su cadaver en el hospital de Valle Grande, departamento
de Santa Cruz. La imagen de su cuerpo inerte y sus ojos vacios de vida corrié el mundo, en sefial
de advertencia Esto me hace recordar una de las acepciones del verbo escarmentar: aprender con
la experiencia de los otros genera un escarmiento, una orden: jestate quieto! pero, también puede
generar un efecto contrario: jreacciona! De ese modo repercutié en mi, el hacer parte de las historias
vividas en suelos binacionales.

Retornar al Brasil significé encajonar nuevamente mi casa, mis cosas, mis expectativas, mis
memorias y reestablecerme en otro ambiente. Los hijos los escuchdbamos a nuestros padres decidir
el permanecer o el partir. No recuerdo que eso haya significado algin problema. El estar en un lugar
0 en otro era descubrir y vivir una continuidad que ni las fronteras llegaban a demarcar. Con esa

perspectiva se produjo nuestro camino de vuelta a suelo brasilero.

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025



Péagina | 354

Ahora volvia cargada de una bolivianidad pulsante tanto en mi lengua castellana, como en
el quechua que hacia parte de mi cotidiano y en las costumbres que habia adquirido al compartir
con mi familia boliviana.

Poco a poco fui asimilando la presencia del quechua a mi alrededor, por ejemplo, cuando mi
papa utilizaba el “ni” del quechua, al finalizar palabras en castellano. Segun Cerrén-Palomino
(1994), ese es un morfo vacio que se utiliza en la flexién y derivacién de sustantivos y aunque no
tiene un significado especifico, es crucial para la estructura silabica y fonética de las palabras. Con
esto quiero indicar que mi sensibilidad auditiva estaba mucho mas afinada con el castellano-
guechua que con el portugués, este Ultimo sin uso en nuestro cotidiano en Bolivia.

Asi que, al volver a Brasil, seguro mi acento en el portugués era mucho mas notorio. Una
misma no lo nota al hablarlo, esa observacion del acento del otro corresponde al interlocutor que
puede crear un concepto jerarquizador.

Cito a Xoan Carlos Lagares (2018, p. 214), que argumenta sobre la autenticidad del otro y

el acento correcto:

A ideologia da autenticidade, caracteristicas das comunidades linguisticas em
situacdo minoritaria e dos grupos falantes de dialetos estigmatizados, situo o valor
de uma lingua concreta em relacdo com uma comunidade de fala, de modo a
expressar seu espirito. Esta centrada no local, tendo, portanto, uma geografia bem
delimitada. Para essa ideologia, ter o sotaque certo é um elemento fundamental
para o reconhecimento do falante legitimo. [...] (Destaque de la autora).

El destague al acento correcto no esconde la importancia de la cita, sino que centraliza en
€l una gama de valoraciones desde las que jerarquizan la procedencia del hablante que tiene un
acento peculiar hasta sumarse a la evaluacion visual del fenotipo del que tiene un acento mas o
menos valorizado por la suma de esos y otros elementos que entran en juego en la comunicacion.

En la frontera Bolivia-Brasil, lugar de transito, sobre todo, la experiencia de los acentos

cuenta tanto como los demas rasgos y caracteristicas. Lo supe cuando vivi all4 por 16 afios,

Quando transitamos em um espaco fronteirico sdo acionados alguns mecanismos
de “saber estar”, “saber viver’ e “saber transitar” por essa regido. O anonimato
mistura-se a necessidade de caracterizar o interlocutor. Por vezes essa
identificacdo ndo é explicitamente enunciada, mas algumas marcas no nosso
discurso tornam-se identificadoras: a lingua em que o falante se expressa, o sotaque
com que fala o idioma dos “outros”, o tipo de roupa que veste, o corte de cabelo que
usa, os gestos e obviamente os tragos fisiondmicos, entre outros elementos,
atribuem o lugar de procedéncia do sujeito. A fronteira €, quiga, o lugar por
exceléncia em que pertencer a um lado ou a outro é evidentemente explicito, ou
torna-se explicito nas relagdes que la se estabelecem (Mancilla Barreda, 2017, p.
88).

Tengo una doble marca, mis rasgos indigenas y mi acento en el portugués cuando estoy en
Brasil o en Bolivia. Tengo un acento cargado en el portugués y en el castellano. Em ambos lugares

mi acento me marca y clasifica como extranjera. Mis amigos bolivianos, comentan mi castellano

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025



Pégina | 355

aportuguesado, aunque yo misma no lo reconozca asi. Igualmente, mis amigos brasileros
reconocen mi portugués cargado de castellano y les parece normal, pues me identifican como
boliviana, aunque haya de hecho nacido en Sdo Paulo, como dice mi mami, jen el Hospital de las
Clinicas! Eso deberia ser mas que suficiente para hacerles creer que soy brasilefia. Pero ahi estan
mis rasgos que se identifican bolivianos. Tal situacion ocurre cuando estoy en Brasil. Cuando estuve
en Espafa, llegaron a preguntarme si era egipcia. Eso apunta a la anterior cita de Lagares (2018) y
el lugar de procedencia, una georreferencia que los mezclados solemos quebrarla. Cada vez mas
esas mezclas se hacen frecuentes y desafian las concepciones de procedencias monoterritoriales,

monolinglisticas, monoculturales, como el mundo no lo es.

3. REFLEXIONES AL FINALIZAR

Retomando el epigrafe y la frase central que da titulo a este ensayo, me he preguntado a lo
largo de la vida, qué representan las diferencias linguisticas y culturales para los que vivimos esas
diferencias. Hay una parte de la sociedad que parece “estar estable”, ser lo corriente, no distinguirse
de lo comdn. Eso crea una cierta comodidad. No llamas la atencién, no creas expectativas, no
levantas dudas, a no ser que adrede hagas lo posible por crear una distincion, pero, cuando la
distincién hace parte de ti, de tu modo de hablar, de tu cuerpo, hay que aprender a vivirla.

Considero que estar en el grupo de los diferentes hace posible reconocer y apreciar
diversidades sorprendentes. Permite sensibilizarse ante los intersticios. Ela fala enrolado como
vocé, siquiera es facil traducir al inglés o al castellano, porque es una frase que contiene matices
cargados de intenciones. Todavia me hace pensar, cuando la reflexiono a partir del ambito
educativo, social, humano. Es mas que tener un acento diferente a la lengua que te rodea y estar
en un lugar que no es tan tuyo. Puede convertirse en un estigma, pero también puede alzarse a una
amistad.

Al final, convivir con la diferencia nos obliga a escuchar mas alla de las palabras, a percibir
las voces con sus historias, sus acentos y sus silencios. Ser distinto no es una desventaja: es una
forma poderosa de ver el mundo desde otro &ngulo. Y, tal vez, en esa perspectiva desplazada, esté

la posibilidad mas genuina de construir puentes.

REFERENCIAS

ALBO, X. Idiomas, escuelas y radios en Bolivia. Sucre: ACLO-UNITAS, 1981.

INGE, S. Paoliticas lingliisticas en familias indigenas: cuando la realidad supera la imaginacion
supera la imaginaciéon. UniverSOS, v. 13, p. 135-151, 2016. Disponivel em:
https://www.academia.edu/26389627/Pol%C3%ADticas_ling%C3%BC%C3%ADsticas_en_familia
s_ind%C3%ADgenas_cuando_la_realidad_supera_la_imaginaci%C3%B3n. Acesso em: 15 fev.
2025.

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025



Pégina | 356

LAGARES, C. L. Qual politica linguistica? Desafios glotopoliticos contemporaneos. Sao Paulo:
Parébola, 2018

MANCILLA BARREDA, S. V. Interculturalidades no contexto Puerto Quijarro (Bolivia)-
Corumbé (Brasil). Portugués lingua de fronteiras: ensino, aprendizagem e formacéo de
professores. 2017, 301 f. Tese (Doutorado em Educacao) - Programa de Pos-graduacao em
Educacao. Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2017. Disponivel em:
https://encurtador.com.br/lUTGgP. Acesso em: 15 jun. 2025.

MEJIA, 1. Justificacion del programa de castellanizacién. Primer congreso de lenguas
nacionales. Cochabamba. Centro pedagdgico y cultural de Portales. 1973.

MESA F. J. de; GISBERT, T; MESA GISBERT, C. de. Historia de Bolivia. La Paz: Editorial
Gisbert, 1997.

SAJAMA, E. Las voces indigenas aymaras se apagan en las radios de Bolivia. El alto es
noticia. El Alto, 11 de diciembre, 2023. Entretenimiento. Disponivel em:
https://www.elaltoesnoticia.com/entretenimiento/las-voces-indigenas-aymaras-se-apagan-en-las-
radios-de-bolivia.html. Acesso em: 19 mar. 2023.

O/A(S) AUTOR(ES/AS)

Suzana Vinicia Mancilla Barreda

Sou professora Associada da UFMS e atuo na formag&o inicial de professores em Letras, com habilitacdo em
Portugués e Espanhol/Castelhano da Faculdade de Artes, Letras e Comunicacdo (FAALC). Estou
credenciada no Programa de Pé6s-Graduac¢do em Estudos de Linguagem (PPGEL/UFMS) e desenvolvo
pesquisas em linguas de/nas fronteiras, interculturalidade, politicas linguisticas, translinguagem e
descolonialidade. E-mail: suzana.mancilla@ufms.br

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasilia, v. 26, n. 1, p. 347-356, jan./jun. 2025


mailto:suzana.mancilla@ufms.br

