
 

Recebido em: 8 de abril de 2025 
Aceito em: 23 de junho de 2025 
DOI: 10.26512/les.v26i1.58059 ARTIGO 

Educação linguística no (sul do) 
Sul Global: percurso praxiológico 
de uma experiência situada de 
formação de docentes indígenas 

Linguistic education in the (Southern) Global 
South: a praxeological journey of a situated 
experience in Indigenous teacher training 

Educación lingüística en el (sur del) Sur 
Global: recorrido praxiológico de una 
experiencia situada de formación de docentes 
indígenas 

  

 

RESUMO 

Neste artigo, apresento o percurso praxiológico de uma 
experiência de formação docente indígena no curso de Educação 
Intercultural da UFG, no campo da educação linguística 
intercultural. Busco demonstrar, a partir desta experiência, como 
docentes indígenas se apropriam não só das práticas 
comunicativas em língua portuguesa, como, neste processo, 
instituem regimes metadiscursivos insurgentes, que subvertem 
estruturas geradas pelo colonialismo, indexicalizando a língua 
portuguesa como arma para defesa de direitos. Neste enquadre, 
argumento que tais experiências e reflexões podem contribuir com 
perspectivas do Sul para a Linguística Aplicada, ao trazer para o 
centro de suas teorizações e práticas vivências e lutas dos povos 
originários.  

Palavras-chave: educação linguística intercultural; povos 
indígenas; português como arma; perspectivas do Sul; linguística 
aplicada. 

 
 
 
André Marques do Nascimento 
andremarques@ufg.br 
https://orcid.org/0000-0001-8297-3989  
Universidade Federal de Goiás (UFG), Goiânia, 
Goiás, Brasil  

 

  
 

 

https://orcid.org/0000-0001-8297-3989


 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 141 

ABSTRACT 

In this work, I present the praxeological path of an Indigenous teacher training experience within the 
Intercultural Education program at UFG, in the field of intercultural linguistic education. I aim to 
demonstrate, through this experience, how Indigenous educators appropriate not only communicative 
practices in Portuguese language but also establish insurgent metadiscursive regimes in the process, 
which subvert structures produced by colonialism by indexicalizing the Portuguese language as a 
weapon for the defense of rights. Within this framework, I argue that such experiences and reflections 
can contribute to Southern perspectives in Applied Linguistics by placing the lived experiences and 
struggles of Indigenous peoples at the core of its theories and practices. 

Keywords: intercultural linguistic education; Indigenous peoples; Portuguese as a weapon; Southern 
perspectives; applied linguistics. 

 

 

RESUMEN 

En este artículo, presento el recorrido praxiológico de una experiencia de formación docente indígena 
en el curso de Educación Intercultural de la UFG, en el campo de la educación lingüística intercultural. 
Busco demostrar, a partir de esta experiencia, cómo los docentes indígenas se apropian no solo de 
las prácticas comunicativas en lengua portuguesa, sino que, en este proceso, instituyen regímenes 
metadiscursivos insurgentes que subvierten estructuras generadas por el colonialismo, 
indexicalizando el portugués como un arma para la defensa de derechos. En este marco, argumento 
que tales experiencias y reflexiones pueden contribuir con perspectivas del Sur para la Lingüística 
Aplicada, al situar en el centro de sus teorizaciones y prácticas las vivencias y luchas de los pueblos 
originarios. 

Palabras clave: educación lingüística intercultural; pueblos indígenas; portugués como arma; 
perspectivas del Sur; lingüística aplicada. 

 

 

  

Como citar:  

NASCIMENTO, André Marques do. Educação linguística no (sul do) Sul Global: percurso praxiológico de uma experiência situada de formação 
de docentes indígenas. Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025. Disponível em: . Acesso em: 
XXX. 

Correspondência:  

Nome por extenso do autor principal 

Rua XXX, número XXX, Bairro XXX, Cidade, Estado, País. 

Direito autoral:  

Este artigo está licenciado sob os termos da Licença Creative Commons Attribution 4.0 International license. 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 142 

INTRODUÇÃO 

Em setembro de 2024, Yamaluí Kuikuro Mehinaku, contador de história, cantor ritual e 

tradutor alto-xinguano, lançou a obra bilíngue “Aki oto: api akinhagü”, em português, “Dono das 

palavras: a história do meu avô”. Resultado de ampla pesquisa biográfica, o livro narra a história de 

vida de seu avô, Nahũ Kuikuro, grande liderança e figura fundamental na mediação das relações 

dos povos xinguanos com o Estado brasileiro, especialmente, a partir dos anos de 1940. Em minha 

compreensão, o livro de Yamaluí vai muito além da inequívoca necessidade de colocar em relevo 

a invisibilizada trajetória entre mundos de seu avô, uma vez que se torna, também, o registro, desde 

uma perspectiva ainda mais invisibilizada, da própria história do território que passou a ser chamado 

de Brasil. Como muito enfatizado na narrativa de Yamaluí, a importância fundamental de seu avô 

nessas relações interculturais se deve, entre outras razões, ao fato de ele ter sido um dos primeiros 

indivíduos a aprender a língua portuguesa, tornando-se mediador de confiança do seu povo e de 

outros povos indígenas da região, o que lhe rendeu a denominação de aki oto, o dono das palavras. 

Numa das situações mais dramáticas narradas em seu livro, Yamaluí Kuikuro reconstrói uma 

reunião em que as principais lideranças xinguanas se juntaram para discutir e protestar contra as 

investidas do estado do Mato Grosso frente à possibilidade de criação do Parque Indígena do Xingu, 

encabeçada pelos irmãos Villas-Bôas, no início dos anos de 1960. Naquele momento, o governo 

do estado implantou às pressas um programa de loteamento de terras para que fossem vendidas a 

particulares, visando diminuir os limites territoriais do que seria o Parque (Mehinaku, 2024, p. 212). 

Dada a gravidade da situação, na reunião estavam presentes grandes líderes originários, como os 

Caciques Aritana Yawalapiti, Raoni Metuktire, Afukaka Kuikuro e Tabata Kuikuro. Nahũ Kuikuro 

estava nesta reunião e, além de traduzir as falas de chefes indígenas, proferiu um contundente 

discurso, em língua portuguesa, por meio do qual expressou sua rejeição radical à proximidade dos 

“civilizados”, temendo a destruição dos territórios e das culturas originárias, destacando com 

veemência a importância da terra para sua sobrevivência. Em suas palavras, “se acabar a terra, 

nós vamos morrer de fome, nós não vamos mais fazer festa. Precisamos do rio para procurarmos 

nosso alimento. Sem peixe, nós não vamos mais sobreviver. Não podemos viver sem a floresta” 

(Mehinaku, 2024, p. 168). Ainda neste contexto de luta pelo território, Yamaluí relata outra 

importante fala de seu avô, direcionada aos jovens de seu povo: “Não se entreguem para os 

caraíbas. Vocês têm que seguir a nossa luta. A cabeça de vocês tem que ser uma só. Daqui pra 

frente, vocês vão lutar com documento. Eu lutei sem documento, nós lutamos. Meus netos, vocês 

têm que ficar fortes para enfrentar os caraíbas” (Mehinaku, 2024, p. 170, destaque meu). 

A leitura do livro de Yamaluí Mehinaku remeteu-me, imediatamente a um vídeo que eu havia 

recebido, via Whatsapp, em julho de 2024, e que, ao que tudo indica, é o registro audiovisual de um 

breve momento daquela reunião. Nas curtas sequências do vídeo, de menos de três minutos, 

aparecem trechos das falas do Cacique Aritana Yawalapiti e do Cacique Raoni Metuktire dirigidas 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 143 

a não indígenas presentes. Em língua portuguesa, o Cacique Aritana ressalta a importância da 

demarcação da terra para os povos do Alto e do Baixo Xingu. Segundo ele, demarcar a terra seria 

melhor para todos, uma vez que ele não queria que seu povo perdesse sua forma de vida. Em seu 

discurso exaltado, também com recursos da língua portuguesa, o Cacique Raoni asseverou que os 

fazendeiros queriam roubar as terras indígenas, que já haviam sido cortadas para fazer estrada, o 

que o deixou muito triste. Em tom de preocupação, se perguntava onde iriam caçar para comer, 

quando toda a mata fosse derrubada. Para o Cacique, não seria mais possível esperar para impedir 

isso. Em um rápido movimento da câmera, é possível ver Nahũ Kuikuro na reunião. Possivelmente, 

seu discurso reconstituído por seu neto no livro foi proferido nesta mesma ocasião.  

Este vídeo me havia sido enviado por Kuyakuyali Waurá, professor do povo Wauja1. Junto 

com o vídeo, como uma legenda, Kuyakuyali escreveu o seguinte: “Língua portuguesa é uma arma 

para nós”, como apresentado na Figura 1, a seguir. 

 

            Figura 1 – Mensagem de whatsapp 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Houve um contexto para que Kuya me enviasse o vídeo. Naquela semana, havíamos 

trabalhado, juntamente com sua turma, alternativas epistemológicas e pedagógicas para o ensino 

de língua portuguesa nas escolas indígenas, no âmbito do curso de licenciatura em Educação 

Intercultural, da Universidade Federal de Goiás, no componente curricular Tema Contextual: 

Português como 1ª e 2ª língua, por mim ministrado. Ao me mostrar e logo depois me enviar o vídeo, 

Kuya estabelecia uma conexão entre o contexto sócio-histórico e político de produção do vídeo com 

o que havíamos construído coletivamente na sala de aula, já na escala do tempo presente, o que, 

de muitas formas, atendia ao chamado de Nahũ Kuikuro, décadas antes, para “lutar com 

documentos”. 

 
1 A divulgação do print da conversa, bem como do nome do estudante, foi previamente autorizada por ele. Da mesma 

forma, no que se segue, o uso de excertos de textos e nomes dos/as estudantes foi previamente consentido, antes de 
seu registro, ainda em sala de aula. 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 144 

Neste sentido, o movimento que faço de conectar as trajetórias dos artefatos textuais aqui 

entextualizados – as citações do livro de Yamaluí Mehinaku, o pedaço de vídeo que Kuyakuyali 

Waurá me enviou, juntamente com aquela legenda – é interessado. Em minha compreensão, essas 

trajetórias evidenciam um sentido de língua portuguesa para os povos originários como uma 

instância de “irrupção de passados não digeridos e indigeríveis” (Cusicanqui, 2018, p. 17), que nos 

possibilita pensar o “aqui-agora como um estrato de temporalidade marcado pelo fato colonial” (p. 

20). Assim, permitem que percebamos como a língua portuguesa se torna um elo entre tempos 

históricos cuja continuidade, em larga duração, é constituída pelas lutas indígenas, indexicalizadas, 

de forma menos ou mais explícita, em “lutar com documentos”, no discurso de Nahũ Kuikuro, e “é 

uma arma para nós”, na legenda de Kuyakyuali Waurá. Nesta continuidade, é possível perceber 

que o português, outrora imposto como língua de colonização, foi ressignificado e transformado em 

instrumento estratégico de resistência.  

A partir da perspectiva parcial e situada de um professor não indígena de língua portuguesa 

para docentes indígenas, é a partir desse sentido de língua que busco aqui tecer reflexões sobre a 

práxis construída no diálogo com docentes/intelectuais indígenas de diferentes povos, na 

universidade. Nesta reconstituição praxiológica, busco contribuir com perspectivas do Sul para os 

estudos da linguagem, mais precisamente para o campo da educação linguística, em duas direções. 

Na primeira delas, argumentando que tal perspectiva deve, necessariamente, trazer para o centro 

de suas políticas, teorizações e práticas, as experiências vivenciadas pelas populações que sofrem 

de forma mais drástica e violenta os efeitos pretéritos e contemporâneos do colonialismo. Neste 

primeiro movimento epistemológico, portanto político, é preciso, ainda, reconhecer a importância 

das lutas e das diferentes formas de agência, resistência e insurgência dessas populações às 

diferentes manifestações da colonialidade, assumindo, em outras palavras, que os espaços de lutas 

são legítimos espaços epistêmicos.  

Na segunda direção, busco argumentar que, se considerarmos as experiências vivenciadas 

pelas populações originárias como enquadre epistemológico, teremos de reconhecer, para além de 

ontologias originárias de linguagem, instâncias de apropriação e subversão de concepções 

legitimadas, inclusive das originadas desde perspectivas mais críticas do campo. Como exemplo 

mais ilustrativo advindo das experiências aqui apresentadas, problematizo a própria categoria 

“língua”, que tem sido historicizada e questionada em revisões epistemológicas críticas, como 

construtos da razão e de regimes metadiscursivos coloniais/nacionalistas. Mesmo reconhecendo a 

absoluta pertinência dessa revisão crítica, argumento que uma perspectiva do Sul deve se atentar, 

também, para as diferentes formas de recodificação desses construtos modernos, como parte das 

lutas dos povos originários por suas próprias existências. 

Inicio este percurso reflexivo estabelecendo meu posicionamento sobre o que compreendo 

como Sul Global e sobre o que considero importante para o campo da educação linguística, desde 

meu lócus de enunciação. 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 145 

1. LINGUÍSTICA APLICADA E EDUCAÇÃO LINGUÍSTICA NO SUL GLOBAL 

Nesta seção, busco estabelecer um diálogo pontual com autores/as que têm buscado 

expandir as compreensões sobre a ideia de Sul Global a partir da perspectiva dos estudos da 

linguagem. Não é minha intenção, portanto, fazer uma revisão detalhada do conceito, mas trazer 

para minhas reflexões o que mais diretamente diz respeito ao meu campo de atuação, e, ao mesmo 

tempo, contribuir com a expansão dessas perspectivas, desde meu lugar epistêmico. 

Em obra referencial sobre o tema, Pennycook e Makoni (2020) buscam delinear inovações 

e desafios para a Linguística Aplicada desde o Sul Global, definindo-o não apenas como uma 

referência geográfica, mas como uma perspectiva que tem como centro as populações, suas ideias, 

seus conhecimentos, línguas, culturas e corpos subjugados e excluídos da grande narrativa da 

Modernidade e que vivenciam os efeitos mais drásticos da exclusão e da usurpação de direitos 

(Pennycook; Makoni, 2020). Para os autores, a ideia de Sul Global se funda, então, em mais do que 

um conjunto de desigualdades geopolíticas, englobando dimensões estruturantes como 

colonialismo, raça, classe e gênero, posição coadunada por Antia e Makoni (2023, p. 1), para quem 

o “Sul Global se diferencia do Norte Global mais com base na experiência do colonialismo, racismo 

e patriarcalismo interseccional do que em termos geográficos”.  

Pennycook e Makoni destacam como as desigualdades entre Norte e Sul Global se refletem 

não apenas em desigualdades materiais, como, também, epistêmicas. A partir deste 

reconhecimento, uma teoria ou epistemologia do Sul precisaria se fundar não só na análise crítica 

das desigualdades globais, mas em compreensões alternativas do mundo, que se afastem das 

críticas eurocêntricas ao eurocentrismo e que viabilizem a emergência e a legitimação de outros 

tipos de conhecimento e outros tipos de vozes. Esta luta epistemológica se torna central para as 

teorias do Sul e, como enfatizam Deumert e Makoni (2023, p. 5), dimensão fundamental na busca 

por justiça epistêmica. 

Ao pensarem especificamente sobre a Linguística Aplicada, Pennycook e Makoni propõem 

que as questões levantadas, numa perspectiva do Sul, devem abordar “não apenas seu passado 

colonial e localização contemporânea em tempos neoliberais, como também princípios 

fundamentais sobre língua, conhecimento e educação” (Pennycook; Makoni, 2020, p. 3). Para isso, 

compreendem que o campo precisa se engajar de forma mais profunda em questões como 

ururpações de direitos e desigualdades globais, bem como com a consequente “exclusão de 

estudiosos/as e contextos de muitas partes do mundo, com a necessidade de rejeitar reivindicações 

de universalismo e para buscar um conjunto mais amplo de ideias e formas de conhecimento” 

(Pennycook, Makoni, 2020, p. 8). 

Não se trata, como advertem os autores, meramente de incluir pesquisas sobre povos e 

locais do Sul e/ou produzidas por estudiosos/as do Sul, mas de “explorar os efeitos do Sul na teoria 

e na prática da Linguística Aplicada” (Pennycook; Makoni, 2020, p. 34). A Linguística Aplicada 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 146 

necessita, assim, de se engajar com formas de conhecer daqueles/as marginalizados/as e 

excluídos/as, para que abra possibilidades de um repertório epistemológico expandido (Pennycook, 

Makoni, 2020, p.35-36). Uma das alternativas para esta expansão seria a abertura do campo para 

repertórios de emancipação social fundados em diferentes cosmovisões indígenas (Pennycook; 

Makoni, 2020, p. 108), reconhecendo que “um dos domínios com os quais a Teoria do Sul se 

intersecciona é a política indígena” (Pennycook; Makoni, 2020, p. 36). Aprofundando ainda mais 

esta relação entre perspectivas do Sul para os estudos da linguagem e as experiências dos povos 

indígenas, Severo e Makoni (2023, p. 109) advogam por uma perspectiva radicalmente 

contextualizada de língua, “para a qual a condição de produção está encaixada nas vidas dos povos 

indígenas. Disso se segue que qualquer conceito de diversidade linguística deve ser capaz de 

problematizar relações de poder e assimetria estrutural”. 

Além desta correlação entre as perspectivas do Sul para os estudos da linguagem e as 

políticas, experiências e vivências dos povos indígenas, interessam diretamente às minhas 

reflexões, nas proposições para o campo, o reconhecimento das variadas formas de lutas políticas, 

sociais e culturais como loci epistêmicos, uma vez que, as “Epistemologias do Sul [...] incluem as 

muitas formas de conhecimento nascido em muitos tipos de luta” (Pennycook, Makoni, 2020, p. 

122). Pennycook e Makoni adotam um sentido amplo de luta, reconhecendo que “é essa perspectiva 

sobre luta que geralmente falta, mesmo no trabalho da Linguística Aplicada crítica que busca 

abordar questões que focam a discriminação e promovem justiça social” (Pennycook, Makoni, 2020, 

p. 120). Tal perspectiva é corroborada por Antia e Makoni, para quem a “lente da luta dá atenção e 

valida a diversidade de expertise ou conhecimentos gerados durante a luta: indígenas, artísticos, 

camponeses e feministas. Conhecimentos nascidos durante a luta não são anticiência mas, ao 

contrário, complementam a ciência” (Antia, Makoni, 2023, p. 3).  

Considerando que “central para qualquer empreendimento de linguística aplicada são 

questões de educação linguística” (Pennycook, Makoni, 2020, p. 10), busco, no que se segue, 

apresentar e refletir sobre o percurso praxiológico de educação linguística intercultural desenvolvido 

com docentes indígenas em formação superior, fundamentado nas duas dimensões básicas 

destacadas: o reconhecimento das experiências e perspectivas indígenas como centro propulsor 

da práxis e, de forma mais específica, o reconhecimento das suas lutas históricas como geradoras 

de alternativas epistemológicas e pedagógicas para a educação linguística .  

2. EDUCAÇÃO LINGUÍSTICA INTERCULTURAL FUNDADA NAS LUTAS INDÍGENAS 

Os índices “lutar com documentos” e “arma para nós” entextualizados na introdução são 

muito importantes. Primeiro, porque revelam uma percepção indígena sobre as relações 

interculturais com o mundo não indígena, mostrando como a ideia de luta se constitui como um dos 

traços mais marcantes dessas relações no presente como continuidade de um passado colonial e, 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 147 

segundo, porque performam uma concepção de língua portuguesa que emerge da luta e que se 

impõe como um regime metadiscursivo contra-colonial que sinaliza caminhos para a educação 

linguística intercultural. Esta concepção se tornou central na experiência aqui apresentada. 

O curso de Educação Intercultural da UFG teve início em 2007, com os objetivos principais 

centrados na formação superior de docentes indígenas, a partir de um paradigma emancipatório 

crítico, que coloca no centro de sua proposta, línguas, epistemologias e cosmovisões originárias, 

bem como demandas e projetos de futuro de seus povos. Desde seu início, tem atendido, em 

diferentes momentos, sete Territórios Etnoeducacionais, localizados nos estados de Goiás, Mato 

Grosso, Maranhão, Tocantins e parte de Minas Gerais, onde estão situados os cerca de 30 povos 

indígenas que hoje estão representados no curso. 

O curso tem duração de cinco anos, sendo os dois anos iniciais dedicados à formação numa 

Matriz Básica, a qual se organiza em torno de “estudos sobre os princípios pedagógicos da 

educação intercultural e transdisciplinar que fundamentam todo o processo formativo dos/as 

estudantes; bem como os conhecimentos básicos que constituem os diferentes campos do saber” 

(UFG, 2023, p. 56). A partir do terceiro ano, os/as licenciandos/as indígenas optam por uma das 

três habilitações oferecidas, sendo elas Ciências da Cultura, Ciências da Natureza e Matemática e 

Ciências da Linguagem.  

A habilitação nas Ciências da Linguagem se dedica a uma abordagem epistemológica e 

pedagógica voltada para a valorização das línguas e culturas indígenas, promovendo estudos que 

embasem a educação escolar conforme a realidade sociolinguística de cada comunidade. Suas 

principais diretrizes incluem o fortalecimento das práticas orais originárias, a compreensão e 

problematização constante da relação entre língua e identidade, a análise crítica das 

essencializações culturais, a reflexão sobre os impactos da escrita e a promoção de práticas de 

letramento socialmente situadas. Além disso, busca ampliar formas contemporâneas de 

comunicação indígena, tanto dentro das comunidades quanto em contextos interculturais. Assim, a 

habilitação nessa área possibilita o aprofundamento dos conhecimentos em educação intercultural, 

políticas linguísticas e documentação de línguas, contribuindo para o planejamento e defesa de 

direitos linguísticos, situados em direitos coletivos mais amplos (UFG, 2023). 

O componente curricular Tema Contextual: Português como 1ª e 2ª língua, contexto mais 

direto das reflexões aqui apresentadas, constitui a matriz das Ciências da Linguagem e prevê, em 

sua ementa, a abordagem de “concepções de linguagem e de práticas de ensino de língua 

portuguesa, conforme a realidade sociolinguística das comunidades” (UFG, 2023, p. 149). Muito 

embora eu já tenha ministrado este componente curricular para inúmeras outras turmas ao longo 

das quase duas décadas de atuação no curso, abordo aqui a experiência mais recente, 

desenvolvida em julho de 2024, com a turma ingressa em 2022, da qual fez parte Kuyakuyali Waurá, 

uma vez que neste trabalho foi possível expandir as implicações epistemológicas e pedagógicas da 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 148 

concepção de língua portuguesa como arma que acredito poderem contribuir com perspectivas do 

Sul para a Linguística Aplicada e para a educação linguística. 

Levando adiante meu posicionamento de que o diálogo interepistêmico deve ser condição 

inequívoca para a educação linguística intercultural, uma vez que possibilita a contextualização da 

práxis docente no dinamismo das experiências de vida dos/as estudantes e de seus povos 

(Nascimento, 2022), para o trabalho com este tema contextual houve um planejamento mínimo, 

materializado apenas na delimitação de objetivos e questões gerais, que pudessem suscitar o 

engajamento participativo dos estudantes, inclusive no direcionamento sobre o que e como iríamos 

trabalhar. Neste sentido, foram estabelecidos, em linhas gerais, os objetivos de i) aprofundar e 

sistematizar reflexões teóricas e práticas concernentes aos processos de ensino-aprendizagem de 

práticas comunicativas em língua portuguesa nas escolas indígenas, sob perspectiva intercultural, 

transdisciplinar e contextualizada nas realidades sociolinguísticas das comunidades indígenas e ii) 

elaborar coletivamente quadros de referência para o ensino contextualizado de língua portuguesa 

nas escolas indígenas.  

Apresentados a ementa e os objetivos gerais, iniciamos o trabalho com uma roda de 

conversa, a partir da questão “Qual o sentido de ‘língua portuguesa’ para seu povo?”, visando à 

sistematização das concepções, percepções e ideologias dos/as docentes indígenas. Este exercício 

dialógico inicial foi pensado não apenas para suscitar e organizar discursos e reflexões 

metalinguísticos, importantes para a formação docente para o ensino de línguas, como também 

para formar uma base epistemológica a partir da qual continuaríamos o trabalho. Mas, mais do que 

isso, visou colocar em prática a ideia de que “a quem devemos ouvir e porque devemos ouvir são 

questões políticas sobre o que está sendo dito, em interesse de quem e em que fundamentos” 

(Pennycook; Makoni, 2020, p. 15), tendo em vista que “nossas assunções ontológicas e 

epistemológicas sobre língua podem alimentar um tipo particular de política” (p. 130). Ouvir 

docentes indígenas sobre o sentido que dão à língua portuguesa assumiu, assim, uma dimensão 

não apenas epistemológica, como também política, tanto no sentido de descentralizar o 

conhecimento sobre linguagem a partir de suas perspectivas, como no sentido de situar o ensino 

dessa língua na realidade vivenciada por seus povos. 

A partir da participação, inicialmente oral, dos/as estudantes, foi possível organizar uma 

primeira síntese conceptual sobre suas concepções de “língua portuguesa”. À medida que as 

contribuições iam sendo explicitadas, meu papel foi o de organizar e sintetizar suas ideias iniciais 

no quadro. Nesta síntese inicial, já foi possível perceber que o sentido dado ao português relaciona-

se, principalmente, com suas funções sociais nas relações interculturais com o mundo não indígena, 

sintetizadas, ainda de forma ampla, na ideia de comunicação intercultural, cujas práticas 

comunicativas exemplificadas pela turma estariam relacionadas ao acesso a serviços públicos, 

como a saúde; à mediação de relações financeiras e econômicas; e à tradução da fala de lideranças 

em situações de interação pública. Ainda dentro do espectro da comunicação intercultural, mas já 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 149 

acrescentando uma outra camada de sentido, a turma destacou como a língua portuguesa é 

importante para a formação de lideranças originárias, para o conhecimento das leis e para ocupar 

lugares políticos, o que revela uma dimensão das lutas de seus povos por autonomia, 

autorrepresentação e autogestão de suas existências e seus interesses coletivos, num território em 

que, historicamente, precisam lutar cotidianamente por seus direitos.  

Essa dimensão da luta emerge de forma mais saliente e explícita na percepção 

compartilhada por toda a turma de que a língua portuguesa é uma arma de defesa para os povos 

originários, necessária para ajudar a comunidade e para mediar suas manifestações públicas. Por 

outro lado, alguns/as estudantes apresentaram suas percepções de que a língua portuguesa é uma 

ameaça às culturas originárias, pois provoca impactos no uso das línguas indígenas, uma vez que 

é a língua que intermedia relações interculturais com a sociedade não indígena e que normalmente 

acompanha mudanças socioculturais mais amplas delas advindas. 

Deste primeiro momento de reflexão coletiva, é interessante perceber como as ideias de 

língua portuguesa compartilhadas pela turma emergem de duas dimensões distintas, a da ameaça 

e a da defesa. Em minha compreensão, esses signos, aparentemente paradoxais, indexicalizam a 

própria história das relações entre indígenas e não indígenas neste território. Nesta direção, a 

teorização de Cusicanqui (2018) ajuda a compreender o presente como uma superfície sintagmática 

complexa e heterogênea, impregnada pelas marcas do passado, enfatizando a continuidade 

histórica das estruturas coloniais. A autora propõe a noção de ch’ixi para descrever precisamente 

essa coexistência de elementos contraditórios na vida contemporânea em territórios e corpos que 

vivenciaram a colonização, como a persistência de lógicas coloniais justapostas, apropriadas, 

enfrentadas e/ou subvertidas pelas experiências dos povos originários, exigindo destes estratégias 

de resistência e reexistência ancoradas na memória histórica e em práticas ancestrais. A partir do 

diálogo com docentes indígenas, compreendo que é neste espaço de enfrentamento e subversão 

que a língua portuguesa é apropriada e transformada em arma para resistência. Como muito bem 

sintetizam Oliveira e Pinto (2011, p. 323), “as práticas discursivas do colonizador adotadas pelas 

sociedades indígenas passam por um contínuo de imposição, necessidade, apropriação e 

resistência”. Esse sentido situado no polo da resistência se tornou mais saliente na sala de aula, 

quando propus que fizemos um outro movimento pedagógico, para selecionar coletivamente um 

dos sentidos apresentados para maior aprofundamento. Em unanimidade, a turma escolheu o 

sentido de “arma de defesa” para orientar a continuidade de nosso trabalho.  

Essa unanimidade, em minha compreensão, também é muito significativa, uma vez que ideia 

de “luta”, para a qual a língua portuguesa se constitui como “arma de defesa” não é nova, seja numa 

escala espaço-temporal mais ampla e de longa duração, seja na superfície sintagmática do 

presente. Em Nascimento (2022), eu já havia abordado como a concepção da língua portuguesa 

como “arma” e a ideia de “luta” podem se tornar elementos centrais na construção de um regime 

epistemológico próprio, necessário para pensar a educação linguística intercultural a partir de uma 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 150 

perspectiva contra-colonial. Ao situar os discursos metalinguísticos dos/as estudantes indígenas 

numa escala mais ampla, relacionei-os a outros discursos de lideranças indígenas, permeados por 

referências à “guerra” com o mundo não indígena, o que, em minha compreensão, revela uma 

vivência marcada por enfrentamentos contínuos, num contexto de conflito constante, que remete 

ao início da invasão deste território e à emergência da modernidade/colonialidade. Como enfatiza 

Maldonado-Torres (2019), a própria lógica da modernidade/colonialidade é estruturada como um 

paradigma de guerra, que legitima a violência como condição para o avanço da “civilização 

ocidental”. Gersen Baniwa (2019) reforça essa percepção ao mostrar como os povos indígenas, 

desde então, seguem sendo violentados em seus territórios por meio de perseguições, massacres 

e criminalizações, justificadas pelo discurso desenvolvimentista que ainda os enxerga como 

obstáculos ao progresso. 

Este paradigma de guerra é um dos efeitos gerados pela matriz colonial de poder, isto é, um 

modelo de dominação baseado na classificação das populações por raça e gênero, no controle do 

trabalho, da subjetividade, da autoridade e do conhecimento, sendo constitutiva da modernidade e 

do capitalismo (Walsh, 2023, p. 6). Walsh, na mesma linha de reflexão de Cusicanqui, destaca que 

essa matriz não diz respeito ao passado, mas continua ativa e se reconfigurando constantemente 

para manter o controle sobre corpos, territórios, saberes e modos de vida, por meio de múltiplas 

formas de violência. Para a autora, tais estratégias fazem parte de um projeto de “des-existência”, 

que visa negar a humanidade e os modos de vida de populações originárias e diapóricas (Walsh, 

2023, p. 21). Neste projeto de “de-existência”, a noção de expropriação, conforme desenvolvida por 

Walsh, refere-se à contínua usurpação de territórios, corpos e modos de vida. Tais práticas se 

manifestam, por exemplo, na intensificação da violência territorial, na negação de direitos coletivos 

e na imposição de modelos econômicos e jurídicos que desconsideram as cosmovisões originárias. 

Segundo a autora, “a expropriação é a condição material e ontológica de ser negado o território, a 

memória, o pertencimento e a existência relacional” (Walsh, 2023, p. 25). Essa condição se traduz 

em impactos profundos sobre os povos indígenas, como o apagamento de suas histórias, a 

destruição de seus vínculos com a Terra e a deslegitimação de seus sistemas de saber.  

No Brasil atual, a estratégia atualizada de expropriação pode ser facilmente reconhecida na 

promulgação da Lei nº 14.701, de 20 de outubro de 2023, não por acaso chamada pelos 

movimentos indígenas de lei do genocídio (APIB, 2023), que regulamenta o artigo 231 da 

Constituição Federal. Em um de seus pontos mais drásticos, a lei estabelece que apenas as terras 

ocupadas por comunidades indígenas na data da promulgação da Constituição, em 5 de outubro 

de 1988, podem ser reconhecidas como tradicionalmente ocupadas, impondo um marco temporal 

para direitos originários ao território. Essa medida desconsidera, por exemplo, remoções forçadas 

ocorridas antes dessa data e contraria a decisão do Supremo Tribunal Federal, que declarou a tese 

do marco temporal inconstitucional, em setembro de 2023. A escalada de estratégias de 

expropriação segue com a Câmara de Conciliação, instituída pelo ministro do Supremo Tribunal 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 151 

Federal, Gilmar Mendes, com o objetivo de debater pontos polêmicos da lei. A Articulação dos 

Povos Indígenas do Brasil (APIB) se retirou do proceso, em agosto de 2024, alegando que a 

condução dos trabalhos desrespeitava seus direitos e que a proposta de Mendes fragilizava o direito 

à consulta prévia, criminalizava retomadas e alterava profundamente o procedimento de 

demarcação. A Apib e outras organizações indígenas têm considerado a Câmara de Conciliação o 

maior ataque institucional aos direitos indígenas desde a promulgação da Constituição de 1988 

(Apib, 2025). 

Esta intepretação mais aprofundada das lutas indígenas é aqui importante, pois permite a 

compreensão da iterabilidade da ideia de português como arma por mais esta turma de docentes 

indígenas, que confirma que os signos “arma de defesa” e “luta”, longe de serem apenas metáforas, 

operam como índices de uma realidade vivida, marcada pela violência estrutural e pela necessidade 

constante de resistência. Tais índices, nos discursos metalinguísticos dos/as docentes indígenas, 

evidencia o que tenho compreendido como um regime metadiscursivo insurgente, que subverte e 

reconfigura a língua portuguesa como um regime colonial, historicamente associado à exclusão e 

subalternização de seus povos. Partindo desta ideia, a atividade seguinte foi sistematizar reflexões 

sobre “para que e como usar a língua portuguesa como arma para a defesa dos povos indígenas 

no Brasil”, visando já a uma direção pedagógica da concepção epistemológica do português como 

arma. Mais uma vez, iniciamos esta reflexão de forma oral e, em seguida, cada estudante 

apresentou para a turma uma síntese individual, com apoio de pequenos cartazes escritos.  

Em síntese, as reflexões apresentadas destacaram como a língua portuguesa é ou pode ser 

utilizada pelos povos indígenas como uma arma de defesa de seus direitos e territórios, 

possibilitando a produção de documentos, cartas, projetos e propostas de leis direcionadas a 

autoridades em diferentes níveis do poder público. Seu domínio fortalece a luta política e cultural, 

ao permitir o enfrentamento do preconceito e da discriminação, a valorização das histórias de 

resistência e a ocupação de espaços de decisão. Funciona, ainda, como instrumento de mediação 

intercultural, essencial na comunicação com não indígenas, na tradução da fala das lideranças e na 

atuação em áreas como saúde, educação e serviços públicos. No cotidiano, o português se torna 

uma ferramenta de empoderamento individual e coletivo, ao facilitar o acesso ao conhecimento 

escrito, ao uso de tecnologias digitais, e à organização da vida comunitária em suas relações 

interculturais. Comparada pela turma a um novo tipo de arco e flecha, a língua portuguesa é 

apropriada como recurso estratégico de luta e sobrevivência, reafirmando sua importância na 

resistência e autonomia de seus povos e comunidades. 

Depois da apresentação oral, solicitei que cada estudante aprofundasse um pouco mais 

suas reflexões, por meio da produção de um texto escrito, dada a importância dessa base para o 

percurso praxiológico que continuaríamos a construir. Destes textos, destacam-se as percepções 

de que o domínio do português representa uma forma de “resistência para nossa existência”, como 

sintetiza Yabaiwa Juruna, possibilitando o acesso a espaços institucionais e políticos, nos quais se 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 152 

decide sobre seus territórios, culturas e modos de vida. A língua portuguesa é compreendida como 

uma ferramenta de enfrentamento das violências e da marginalização, sendo associada ao combate 

à ignorância e à imposição de leis que desconsideram a realidade dos povos originários. Como 

afirma Kuyakuyali Waura, “a língua portuguesa é uma arma para os povos indígenas se defender 

de seus adversários”, sendo utilizada inclusive para denunciar ameaças, como a mais recente e 

mais grave da lei do Marco Temporal. Essa apropriação consciente da língua portuguesa é vista 

não como assimilação, mas como estratégia de fortalecimento e autonomia diante do sistema 

jurídico e político hegemônico. As reflexões escritas mostram, de forma geral, como a língua 

portuguesa é usada como arma de defesa, especialmente em contextos institucionais, educativos, 

políticos e midiáticos. Ela é essencial, por exemplo, no “diálogo com autoridades”, como destaca 

Arawu Rique Kamayurá, nas reuniões e nas assembleias, onde os indígenas precisam se expressar 

publicamente. Além disso, tem papel central nas manifestações e nos encontros interétnicos, 

servindo de ponte entre diferentes povos indígenas, na formação de alianças e coalisões, e entre 

estes e os não indígenas. O português também é mobilizado no campo jurídico e legal, permitindo 

a elaboração de documentos e a interpretação de leis que muitas vezes são redigidas com 

linguagem técnica. Como aponta Sarirua Yawalapiti, o domínio da língua evita que os indígenas 

“caiam nas conversas” de políticos oportunistas e possibilita sua atuação consciente em espaços 

de decisão.  

Dentre as principais práticas comunicativas e gêneros textuais mencionados pelos docentes 

indígenas como formas de uso da língua portuguesa como arma, destacam-se a escrita e leitura de 

documentos oficiais, como ofícios, cartas, reivindicações e projetos. Chana Juruna, por exemplo, 

menciona que a língua é usada “para fazer documentos, fazer cartas... elaboração de ofícios para 

presidentes da república”. Além disso, é recorrente o uso da oralidade formal, como o discurso 

público em reuniões, assembleias e eventos fora da aldeia, momentos em que é necessário 

“aprender falar com português na oralidade”, como destaca Sarirua Yawalapiti. A tradução da fala 

das lideranças para o português também aparece como prática fundamental, especialmente em 

contextos interétnicos e institucionais. O uso da língua portuguesa em ambientes educacionais é 

igualmente destacado como espaço de fortalecimento cultural e político, em que a escrita se torna 

“mais importante... para defender o nosso direito na Constituição brasileira”, como lembra Juliana 

Pahic Krahô. A mediação com ferramentas digitais, como celulares e computadores, também 

aparece como uma extensão contemporânea dessa prática comunicativa estratégica, conectando 

os povos indígenas às dinâmicas do mundo globalizado. 

Depois deste aprofundamento, desenvolvemos coletivamente uma reflexão sobre a função 

social da escola indígena, sobre políticas linguísticas e o que seria educação linguística, buscando 

relacionar essas reflexões com a ideia de “português como arma de defesa”. Para essas reflexões, 

apresentei uma definição de educação linguística intercultural com engajamento decolonial que vem 

sendo construída juntamente com docentes e intelectuais indígenas, de modo a suscitar seu 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 153 

aprofundamento e ampliação. Nesta concepção, a educação linguística intercultural com 

engajamento decolonial pode ser entendida como um conjunto de práticas que amplia as formas de 

comunicação das pessoas, com base em suas vivências, promovendo uma atuação crítica e 

autônoma nas interações reais. Ao incorporar a dimensão intercultural, ela também problematiza as 

relações entre diferentes culturas, destacando os conflitos e diálogos atravessados por 

desigualdades de poder (como raça, gênero, classe, língua, entre outras). Com um compromisso 

decolonial, essa abordagem se alinha às lutas contra a opressão, promovendo o uso consciente e 

estratégico da linguagem como ferramenta de resistência e transformação social (Nascimento, 

2022). 

Após a discussão sobre esta definição, os/as estudantes identificaram de imediato a 

concepção de língua portuguesa como arma de defesa com o enquadre intercultural e decolonial 

da educação linguística proposto. Contudo, perceberam a necessidade de sua expansão a partir de 

outras dimensões que emergem das experiências socioculturais originárias. Nesta direção, pedi 

para que escrevessem suas próprias compreensões do que seria educação linguística. Suas 

reflexões revelam uma concepção profundamente enraizada de educação linguística, que 

ultrapassa o campo da escolarização formal, situando-se nas vivências cotidianas, nas tradições e 

nas relações comunitárias. Para Rivaldo Xerente, por exemplo, a educação linguística é um 

processo que se inicia na convivência familiar e se estende ao longo da vida. Essa perspectiva é 

compartilhada por Wetajtxi Suyá, que defende a importância de manter a língua materna viva por 

meio do ensino da leitura, da escrita e do vocabulário cotidiano. Kuyakuyali Waura reforça que esse 

processo começa “dentro da casa”, onde se ensina “como respeitar os outros” e se prepara as 

crianças para usar a língua indígena, em conformidade com as normas socioculturais. Sarirua 

Yawalapiti e Chana Juruna associam educação linguística ao respeito pelas crenças e culturas, 

destacando seu papel na transmissão de saberes tradicionais por meio das línguas indígenas. 

Gloria Xavante e Camilo Dutsã salientam a dimensão educativa da prática linguística como 

experiência social e estudo sistemático, inclusive escolar. Sandra Crakwyj Krahô amplia ainda mais 

o conceito ao incluir o respeito à natureza e a sabedoria dos anciãos como parte fundamental da 

educação linguística. Por fim, Takak Iagot Metuktire sintetiza a função identitária do processo ao 

afirmar que ela visa “reproduzir nossa identidade do nosso povo”.  

Este exercício reflexivo foi importante por possibilitar o delineamento de uma política 

linguística para a educação escolar indígena pautada nas concepções até então discutidas. Nesta 

direção, a escola indígena teria a função de promover e fortalecer as línguas originárias, de forma 

conectada às suas cosmovisões e organizações socioculturais e, ao mesmo tempo, proporcionar 

contextos de aprendizagem da língua portuguesa, tendo como enquadre as funções dessa língua 

na luta pela defesa de direitos coletivos de seus povos.  

Esta percepção foi direcionadora da atividade final que desenvolvemos, que visou à 

elaboração de planos de aulas que pudessem ser desenvolvidos nas escolas indígenas, 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 154 

considerando Temas Contextuais de relevância para as comunidades de cada estudante e, 

principalmente, que colocassem em ação a concepção de língua portuguesa como arma de defesa. 

O Quadro 1, a seguir, sintetiza os temas dos apresentados nos planos, bem como as principais 

justificativas para suas escolhas e a ênfase nas práticas comunicativas em língua portuguesa, foco 

maior de nosso estudo.  

 
Quadro 1 – Temas Contextuais para o trabalho com a língua portuguesa como arma de defesa 

Tema 
Contextual 

Justificativa Práticas comunicativas de língua portuguesa como 
arma 

Queimadas 
nos territórios 

indígenas 

Ocorrência de queimadas criminosas 
nos territórios e/ou manejo inadequado 
do fogo nas aldeias. Prejuízos 
ambientais, como perda da 
biodiversidade, poluição e morte de 
animais e plantas. Risco para a saúde 
das pessoas. 

Palestras educativas por agentes 
especializados.Orientação e divulgação de canais de 
denúncia.Produção de banners e vídeos para 
conscientização sobre o manejo adequado do fogo. 
Estudo e elaboração de carta-denúncia para a 
Defensoria Pública. 

Lixo nas 
aldeias 

Aumento da quantidade de lixo 
industrializado nas aldeias e nos rios, 
devido à presença mais constante de 
não indígenas e de mudanças em 
práticas socioculturais, como a 
alimentação e transporte. Impactos 
ambientais e na saúde das pessoas e 
morte dos peixes importantes para a 
alimentação. 

Leitura de textos jornalísticos/informativos sobre os 
impactos do lixo no ambiente e seu manejo adequado. 
Estudo e produção de carta de reivindicação para 
autoridades municipais solicitando coleta regular de lixo 
nas aldeias e nos rios. Formas de diálogo e 
conscientização de não indígenas e de outros povos 
indígenas sobre manejo do lixo durante festas e rituais. 

Monitoramento 
territorial 

Ameaças ao território indígena por 
invasores e atividades ilegais, como 
exploração de madeira e incêndios 
florestais. 

Leitura informativa sobre o que é monitoramento 
territorial e suas principais técnicas, como uso de GPS 
e satélites. Leitura e interpretação de dados de satélite. 
Leitura de tópicos da legislação ambiental brasileira e de 
direitos territoriais indígenas na Constituição Federal. 
Estudo e produção de carta de denúncia a autoridades. 

História da 
aldeia e da 

escola 
indígena 

Crianças e jovens não conhecem a 
história de fundação da aldeia e da 
criação da escola, como marcos de luta 
e resistência indígena. 

Registrar narrativas do surgimento da aldeia e da 
criação da escola a partir de perspectivas indígenas, nas 
línguas indígena e portuguesa, como forma de repassar 
narrativas de resistência e de divulgação das histórias 
indígenas para a sociedade não indígena. 

Pesca 
esportiva no 

Território 
Indígena do 

Xingu 

Impactos ambientais, como o 
adoecimento e morte dos peixes, 
principal fonte de alimentação das 
pessoas e nos rituais. 

Leitura sobre legislação ambiental brasileira e direitos 
indígenas na Constituição. Práticas de argumentação 
oral sobre os impactos da pesca esportiva em áreas 
indígenas. Leitura e identificação de argumentos em 
texto jornalístico/informativo sobre o tema. 

Mudança de 
hábitos 

alimentares e 
adoecimento 
das pessoas 

Ocorrência de doenças causadas pelo 
consumo de alimentos industrializados 
nas aldeias. 

Identificação de produtos químicos em alimentos 
industrializados que chegam à aldeia. Pesquisa sobre as 
doenças causadas pelo consumo de alimentos 
industrializados. Leitura de rótulo de refrigerante e 
análise de seus componentes químicos. 

 Fonte: Elaboração do autor com base nos trabalhos finais dos/as estudantes (2024). 

 

Fundados nas experiências vividas por suas comunidades, os temas contextuais 

demonstram a possibilidade de apropriação da língua portuguesa como recurso político, jurídico, 

ambiental e educativo. No tema “Queimadas nos territórios indígenas”, por exemplo, a elaboração 

de cartas-denúncia e materiais de conscientização, como banners e vídeos, evidencia o uso do 

português como meio de denúncia e mobilização pública. Em “Lixo nas aldeias”, a produção de 

documentos e o diálogo com autoridades municipais confirmam o uso da língua como mediação 

crítica para resolução de problemas ambientais que afetam diretamente os modos de vida 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 155 

indígenas. O tema “Monitoramento territorial” aprofunda ainda mais essa função, ao associar o 

domínio da língua portuguesa à leitura de legislações e à produção de documentos que reforcem 

os direitos territoriais dos povos indígenas, constantemente ameaçados. Além disso, os temas 

“História da aldeia e da escola indígena” e “Pesca esportiva no Território Indígena do Xingu” 

destacam a importância do português na construção e compartilhamento de narrativas de 

resistência, seja por meio do registro bilíngue da história local ou da argumentação contra práticas 

invasivas e prejudiciais. Por fim, o tema “Mudança de hábitos alimentares e adoecimento das 

pessoas” aponta o uso da leitura crítica em português para analisar ingredientes nocivos de 

alimentos industrializados e estudar seus impactos, mobilizando, assim, o português como forma 

de proteção à saúde coletiva.  

A descrição das práticas pedagógicas desenvolvidas com docentes indígenas teve, aqui, o 

principal propósito de explicitar um percurso praxiológico de educação linguística intercultural 

enraizada nas experiências e lutas dos povos originários, reconhecendo essas lutas como loci 

epistêmicos legítimos. Como antecipado, esse reconhecimento me parece ser um dos movimentos 

políticos e espistêmicos fundamentais para pensar a Linguística Aplicada e a educação linguística 

desde o Sul Global, ou como tenho preferido referir, desde o sul do Sul Global, uma vez que traz 

para o centro das teorizações experiências normalmente invisibilizadas, mesmo em perspectivas 

mais críticas dos estudos da linguagem. O que se faz no chão de uma escola indígena ou num 

curso de formação intercultural de docentes indígenas ainda não tem sido reconhecido pela 

Linguística Aplicada, muito embora esteja se constituindo como campos espitêmicos com grande 

potencial para a expansão e mesmo a transformação da área.  

CONSIDERAÇÕES FINAIS: “A GUERRA DAS DENOMINAÇÕES” 

Para finalizar essas reflexões, apresento elementos para avançar uma hipótese 

interpretativa embasada não só na experiência que foi aqui descrita, como também no diálogo 

estabelecido com docentes indígenas em formação ao longo das últimas duas décadas. Trata-se 

de minha percepção sobre como têm não apenas se apropriado da língua portuguesa como arma 

em suas práticas comunicativas, mas de como, neste processo de apropriação para resistência, 

têm subvertido e reconstituído um regime metadiscursivo centrado na ideia de “língua”. Como pode 

ser visto, categorias como língua, língua materna, língua indígena, língua portuguesa etc. são 

categorias de uso recorrente nos discursos de docentes indígenas e no meu próprio. O uso destas 

categorias não é acrítico, entretanto. O que aqui gostaria de enfatizar é que, em minha 

compreensão, há uma agência indígena nestes processos de reconstituição metadiscursiva, que 

me parece ser um campo fecundo para explorarmos “os efeitos do Sul na teoria e na prática da 

Linguística Aplicada” (Pennycook; Makoni, 2020, p. 34). 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 156 

Há algumas décadas, estudos da linguagem têm avançado em revisões críticas sobre como 

o campo se fundou em uma ideia de língua centrada na racionalidade moderna. Em um dos 

trabalhos mais importantes, Makoni e Pennycook (2007) apresentam a tese de que as línguas, tal 

como hoje as concebemos, são invenções sociais e políticas, particularmente moldadas por projetos 

coloniais e nacionalistas. A noção de "língua" foi, neste sentido, construída e imposta em contextos 

coloniais com o intuito de categorizar, hierarquizar e governar populações invadidas, 

desconsiderando a complexidade e fluidez dos usos linguísticos locais reais. Essa invenção está 

ligada à criação de um regime metadiscursivo que representa as línguas como categorias 

separadas e enumeráveis, reforçada pela existência de aparatos discursivos como gramáticas e 

dicionários.  

Conforme os autores, essa invenção sustenta e é sustentada pela ideologia do 

monolinguismo, que não apenas molda como entendemos a linguagem, mas também legitima 

intervenções sociais e políticas que regulam, hierarquizam e, muitas vezes, marginalizam formas 

de comunicação que escapam às normas inventadas. Assim, a própria ideia de multilinguismo seria 

a justaposição de monolinguismos. Como destacam Makoni e Pennycook, a invenção de “língua” 

teve efeitos materiais profundos para populações colonizadas, como a padronização linguística e a 

criação de identidades linguísticas fixas e, muitas vezes, artificiais.  

Ao proporem a "desinvenção" das línguas, Makoni e Pennycook (2007) defendem a 

necessidade de reconstituir as práticas linguísticas com base em realidades sociais 

contemporâneas e em uma crítica radical à maneira como a linguagem tem sido instrumentalizada 

historicamente para exercer poder e controle. Estas críticas, por sua pertinência e fundamentação 

empírica, tornaram-se centrais como postulados epistemológicos para os estudos da linguagem 

contemporâneos, fundamentando, também, a construção de perspectivas decoloniais ou do Sul 

para a Linguística (Makoni et al., 2023), a Linguística Aplicada (Pennycook, Makoni, 2020), a 

Sociolinguística (Deumert; Makoni, 2023) entre outros campos. 

Não me parece haver dúvida quanto à validade e a necessidade dessa revisão crítica, 

especialmente para compreender os panoramas sociolinguísticos complexos das populações 

originárias no Brasil, bem como os efeitos e consequências para os povos indígenas dos estudos 

de linguagem que se desenvolvem em bases modernas/coloniais. Há algum tempo, eu mesmo 

tenho refletido sobre a importância de situar os povos indígenas e suas práticas comunicativas na 

contemporaneidade, reconhecendo sua constante complexidade e fluidez e as dinâmicas de 

mobilidade física e virtual que fazem essas práticas escaparem a categorias fixas e prefiguradas 

(Nascimento, 2014, 2017, 2018, 2021, 2022).  Na mesma direção, como responsabilidade de minha 

práxis na formação docente indígena, tenho buscado problematizar a ideia moderna de língua, ao 

mesmo tempo em que proponho alternativas, desde outras bases conceptuais (Nascimento, 2020). 

Contudo, o que tenho aprendido com as pessoas indígenas com quem tenho trabalhado e 

dialogado é que a diferenciação tanto de suas línguas originárias como dessas em relação à língua 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 157 

portuguesa, por mais que em grande medida tenham sido regimentadas por agentes não indígenas, 

se tornaram, desde a agência indígena contemporânea, fundamentais para a instituição de aparatos 

metadiscursivos insurgentes. O que quero dizer é que não há dúvidas de que as práticas 

comunicativas são, de fato, complexas, híbridas e fluidas, o que tem sido reconhecido inclusive por 

intelectuais indígenas (cf. Mehinaku, 2010), mas que os regimes metadiscursivos performados por 

pessoas indígenas em arenas de diálogo/conflito interculturais, incluindo a universidade, indicam e 

reforçam a importância política da indexicalização dessas práticas como indígenas ou como não 

indígena, no caso do português.  Assim, a hipótese sobre a qual tenho refletido mais recentemente, 

não diz respeito às práticas comunicativas em si, mas aos regimes metadiscursivos, ou seja, aos 

processos indígenas de abstração sobre a linguagem, que são permeados pela luta política.  

Esse argumento se alinha a proposições já reconhecidas por perspectivas do Sul para os 

estudos da linguagem e, acredito, merecem ser aprofundados de modo a visibilizar as percepções 

indígenas e, assim, ampliar o repertório epistemológico do campo. Como reconhecem Pennycook 

e Makoni (2020), uma Linguística Aplicada do Sul deve reconhecer a importância de as pessoas se 

mobilizarem em torno de concepções de língua como uma atividade política. Neste sentido, a ideia 

de desinvenção não deve objetivar “de forma alguma desestabilizar projetos libertários baseados 

nas línguas, mas sim abrir espaço para formas alternativas de pensar sobre língua” (Pennycook, 

Makoni, 2020, p. 59). Os autores reconhecem, assim, que as línguas “são sempre o traço mais 

central, simbólico e organizador de qualquer movimento que reivindica espaço, autonomia e 

condições decentes de vida (juntamente com a terra, saúde, trabalho e práticas culturais)” 

(Pennycook, Makoni, 2020, p. 70). 

É precisamente neste espaço de reivindicação, que aqui chamo de espaços de luta, que 

percebo a instituição de regimes metadiscursivos indígenas, que subvertem regimes 

modernos/coloniais. Se, como lembra Cusicanqui (2018), a violência colonial não conseguiu destruir 

a capacidade dos povos indígenas de subverter e recodificar a episteme invasora, creio que uma 

perspectiva do Sul para os estudos da linguagem deva focar precisamente nessas estratégias de 

subversão e recodificação, que ao fim, são estratégias de sobrevivência.  

Instâncias do pensamento antropológico brasileiro ajudam a entender essas estratégias. 

Como interpreta Carneiro da Cunha (2002), as sociedades indígenas têm elaborado a suas 

maneiras e de diferentes formas sua “entrada na modernidade”. Assim, é preciso, conforme a 

autora, situar os povos indígenas como agentes, reconhecendo que,  

em lugares e momentos diferentes, grupos indígenas declararam ter ‘pacificado os 
brancos’, arrogando para si a posição de sujeitos e não de vítimas. ‘Pacificar os 
brancos’ significa várias coisas: situá-los, aos brancos e aos seus objetos, numa 
visão de mundo, esvaziá-los de sua agressividade, de sua malignidade, de sua 
letalidade, domesticá-los em suma; mas também entrar em novas relações com eles 
e reproduzir-se como sociedade, desta vez não contra, e sim através deles, recrutá-
los em suma para sua própria continuidade (Carneiro da Cunha, 2002, p. 7). 
 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 158 

Nesta mesma linha interpretativa, Albert (2002) propõe o reconhecimento da criatividade 

simbólica e política desses povos, bem como “a complexa dialética entre transformação e 

reprodução, entre convenção e invenção, mobilizada em seus projetos de continuidade social e 

cultural” (Albert, 2002, p. 9). Conforme o autor, para sobreviver, nenhuma sociedade indígena “pode 

deixar de capturar e transfigurar em seus próprios termos culturais tudo que lhe é proposto ou 

imposto, até nas mais extremas condições de violência e sujeição, independentemente de qualquer 

confronto político (guerra, rebelião ou protesto)” (Abert, 2002, p. 15). Para Albert, é neste processo 

de construção simbólica do Outro que os povos indígenas constituem a condição de possibilidade 

de sua autodefinição e, assim, ao confrontarem os brancos, necessariamente passam por uma 

redefinição identitária por meio da qual reconstituem as fronteiras tradicionais da alteridade que 

foram desestabilizadas por esse encontro. Parte desta construção simbólica do Outro e de si pelas 

sociedades indígenas envolve, ao meu ver, a instituição de regimes metadiscursivos que 

indexicalizam fronteiras entre as línguas e as culturas, ou seja, que diferenciam a língua do Outro e 

as próprias línguas.  

Nesta direção, uma outra dimensão pouco explorada e que poderia contribuir com as 

perspectivas do Sul para os estudos da linguagem é a de como, desde suas elaborações 

cosmológicas do contato com o branco, os povos originários (re)constituem essas fronteiras. Um 

exemplo desta transfiguração em seus próprios termos culturais do que lhe foi imposto pode ser 

visto na forma como o xamã Davi Kopenawa Yanomami explica as diferentes ontologias de sua 

própria língua e da língua do napë, o não indígena. Nas palavras do xamã, foi Omama, demiurgo 

do povo Yanomami, que criou a língua de seu povo: “Nossa língua é aquela com a qual ele nos 

ensinou a nomear as coisas” (Kopenawa; Albert, 2015, p. 74). Em sua (re)construção cosmológica 

a partir do contato, Kopenawa apresenta uma explicação diferente para o surgimento da língua 

portuguesa, estabelecendo uma fronteira linguística com a língua originária: “foi Remori, o espírito 

do zangão alaranjado remoremo moxi, que deu aos brancos a sua língua emaranhada. A fala deles 

parece mesmo o zumbido dos zangões, não é? Colocou neles uma garganta diferente da nossa” 

(Kopenawa; Albert, 2015, p. 233). Longe do risco de generalização, este exemplo me parece 

significativo para pensar como o uso de categorias como “língua” foi e continua sendo recodificado 

desde perspectivas cosmológicas e experiências indígenas, também de forma estratégica. Uma 

perspectiva do Sul para os estudos da linguagem deve, assim, evitar reduzir “esses fenômenos a 

formas de alienações miméticas (‘tradições inventadas’), paradoxalmente negando aos povos 

‘subalternos’ a autonomia cultural e a capacidade de iniciativa histórica que pretende promover” 

(Albert, 2002, n.r. 19, p. 18). 

Em minha visão, duas importantes dimensões se articulam na (re)constituição de regimes 

metadiscursivos indígenas a partir do contato. A primeira delas, a de afirmação identitária, tem como 

efeito a apropriação e uso de categorias como língua indígena/originária, língua materna, etc., cujas 

ontologias estão profundamente vinculadas às cosmovisões indígenas. Exemplar, neste sentido, é 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 159 

a percepção de Baniwa (2022, p. 326) sobre como as línguas indígenas estão relacionadas a todo 

o processo sócio-histórico e sociocósmico indígena, uma vez que “expressam e organizam 

cosmologias, epistemologias, racionalidades, temporalidades, espacialidades, valores, sentidos e 

significados existenciais e espiritualidades”. É, também, na emergência desta dimensão que a 

língua portuguesa se configura como a língua do Outro invasor, a segunda língua, a língua imposta 

e apropriada, a arma de luta.  

A segunda dimensão que embasa esse regime metadiscursivo indígena, em minha 

compreensão, é a da defesa estratégica. Esta dimensão se funda no reconhecimento de que “se a 

língua pode ser usada por um grupo dominante como símbolo da nacionalidade, os grupos 

dominados podem, evidentemente, exercer a mesma lógica e fazer exigências políticas baseadas 

em sua identidade” (Coulmas apud Mignolo, 2003, p. 302-303). Esta lógica subjaz, por exemplo, ao 

protagonismo de lideranças e movimentos indígenas no reconhecimento de “sua organização 

social, costumes, línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que 

tradicionalmente ocupam”, pela Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988, online). Ou ainda, à 

criação mais recente do Departamento de Línguas e Memórias Indígenas, no âmbito do Ministério 

dos Povos Indígenas, resultado, também, das constantes lutas dos movimentos indígenas no Brasil.  

Essa dimensão da defesa estratégica faz sentido quando situada num enquadre sócio-

histórico e político mais amplo e, da forma como a compreendo, torna-se uma forma de responder 

ao que a intelectual originária Geni Núñez (2023) nomeia como etnogenocídio, a pulsão de morte 

perpetrada pelo Estado e por segmentos da sociedade civil, que atualiza a matriz colonial de poder 

tendo como principal recurso “a tentativa de deslegitimação das identidades indígenas e suas 

coletividades, uma vez que é através dessas organizações coletivas que demandamos o direito 

ancestral ao território” (Núñez, 2023, p. 5). Ao reconhecer o jogo perverso da 

modernidade/colonialidade, a autora assevera que o “mesmo Estado que criminaliza e perseguiu 

nossas línguas indígenas é quem cobra que ‘índio de verdade’ seria apenas aquele fluente em sua 

linguagem originária” (Núñez, 2023, p. 8). Neste sentido, (re)constituir um regime metadiscursivo 

indígena, no qual as línguas indígenas existem, torna-se uma estratégia de sobrevivência dos povos 

originários, quando têm seus direitos coletivos constantemente atacados com base em suas 

identidades. 

 A partir do exposto, entendo que reconhecer as apropriações insurgentes do que a 

modernidade/colonialidade impôs possibilita a abertura a outras imaginações teóricas, analíticas e 

práticas de linguagem originadas no (sul do) Sul Global, e também de um outro vocabulário, de uma 

outra metalinguagem, mais próximas das experiências dos povos originários, como a própria ideia 

de “língua portuguesa como uma arma”, que, acredito, não deve ser entendida como uma metáfora, 

pois as lutas não são figuradas, mas como uma estratégia agentiva na dimensão discursiva dessas 

lutas, ao que Bispo dos Santos (2023, p. 13) chama de guerra das denominações, ou “o jogo de 

contrariar as palavras coloniais como modo de enfraquece-las”. Creio que é só a partir desse 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 160 

reconhecimento que poderemos pensar numa perspectiva do Sul para a Linguística Aplicada que, 

de fato, se proponha a ser epistemologicamente ampliada e descentralizada. 

REFERÊNCIAS 

ALBERT, B. Introdução: cosmologias do contato no Norte-amazônico. In: ALBERT, B.; RAMOS, 
A. R. (orgs.). Pacificando o branco: cosmologias do contato no Norte-amazônico. São Paulo: 

Unesp, 2002, p. 9-21. 

ANTIA, B. E.; MAKONI, S. Introduction.  In: ANTIA, B. E.; MAKONI, S. (eds). Southernizing 
Sociolinguistics: colonialism, racism, and patriarchy in language in the global South. London: 
Routledge, 2023, p. 1-14. 

ARTICULAÇÃO DOS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL – APIB. No STF, Apib protocola ação 
e pede que lei do genocídio seja declarada inconstitucional, 28/dez/2023. Disponível em: 
https://apiboficial.org/2023/12/28/no-stf-apib-protocola-acao-e-pede-que-lei-do-genocidio-seja-
declarada-inconstitucional/, acesso em: 29 abr. 2025. 

ARTICULAÇÃO DOS POVOS INDÍGENAS DO BRASIL – APIB. A Resposta somos Nós: 
Vinte anos de APIB e a Emergência Climática, 11/abr/2025. Disponível em: 
https://apiboficial.org/2025/04/11/a-resposta-somos-nos-vinte-anos-de-apib-e-a-emergencia-
climatica/, acesso em: 29 abr. 2025. 

BANIWA, G. Educação escolar indígena no século XXI: encantos e desencantos. Rio de 
Janeiro: Mórula/Laced, 2019. 

BANIWA, G. Saberes indígenas e resistência linguística. In: LANDULFO, C.; MATOS, D. 
(orgas.). Suleando conceitos e linguagens: decolonialidades e epistemologias outras. 
Campinas: Pontes, 2023, p. 323-331. 

BISPO DOS SANTOS, A. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu/Piseagrama, 2023. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília, DF: Senado Federal, 
2025. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm, acesso 
em: 29 abr. 2025. 

CARNEIRO DA CUNHA, M. Apresentação. In: ALBERT, B.; RAMOS, A. R. (orgs.). Pacificando o 
branco: cosmologias do contato no Norte-amazônico. São Paulo: Unesp, 2002, p. 7-8. 

CUSICANQUI, S. R. Un mundo ch’ixi es posible: ensayos desde um presente em crisis. Buenos 
Aires: Tinta Limón, 2018. 

DEUMERT, A.; MAKONI, S. Introduction: From Southern theory to decolonizing sociolinguistics. In: 
DEUMERT, A.; MAKONI, S. (eds.). From Southern theory to decolonizing sociolinguistics: 
voices, questions and alternatives. Bristol: Multlingual Matters, 2023, p. 1-17. 

KOPENAWA, D.; ALBERT, B. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. Trad. Beatriz 

Perrone-Moisés. São Paulo: Cia. das letras, 2015. 

MAKONI, S.; PENNYCOOK, A. Disinventing and Reconstituting Languages. In: MAKONI, S.; 
PENNYCOOK, A. (eds.). Disinventing and Reconstituting Languages. Clevedon: Multilingual 
Matters, 2007. p. 1-41. 

MALDONADO-TORRES, N. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: algumas di-
mensões básicas. In: BERNARDINO-COSTA, J.; MALDONADO-TORRES, N.; 
GROSFOGUEL, R. (orgs.). Decolonialidade e pensamento afro-diaspórico, 2ª ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2019, p.27-53. 

https://apiboficial.org/2023/12/28/no-stf-apib-protocola-acao-e-pede-que-lei-do-genocidio-seja-declarada-inconstitucional/
https://apiboficial.org/2023/12/28/no-stf-apib-protocola-acao-e-pede-que-lei-do-genocidio-seja-declarada-inconstitucional/
https://apiboficial.org/2025/04/11/a-resposta-somos-nos-vinte-anos-de-apib-e-a-emergencia-climatica/
https://apiboficial.org/2025/04/11/a-resposta-somos-nos-vinte-anos-de-apib-e-a-emergencia-climatica/
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm


 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 140-161, jan./jun. 2025 

Página | 161 

MEHINAKU, M. Tetsualü: pluralismo de línguas e pessoas no Alto Xingu. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia Social) – Programa de Pós-graduação em Antropologia 
Social/Museu Nacional. Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2010. 

MEHINAKU, Y. K. Aki oto: api akinhagü/Dono das palavras: a história do meu avô. São Paulo: 
Todavia, 2024. 

MIGNOLO, W. D. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 
pensamento liminar. Tradução de Solange Ribeiro de Oliveira. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

NASCIMENTO, A. M. Apontamentos críticos sobre concepções de linguagem na formação superior 
de docentes indígenas: diálogo intercultural como diálogo interepistêmico. Muitas Vozes, Ponta 
Grossa, vol. 3, n.1, p. 103-123, 2014. 

NASCIMENTO, A. M. Globalization in the Margins: Toward Elements for a Sociolinguistics of Mobility 
from Indigenous Experiences. Signótica, Goiânia, v. 29, n. 2, p. 269-301, 2017. 

NASCIMENTO, A. M. “Se o índio for original”: a negação da coetaneidade como condição para uma 
indianidade autêntica na mídia e nos estudos da linguagem no Brasil. Trabalhos em Linguística 
Aplicada, Campinas, v. 57, n. 3, p. 1413-1442, 2018. 

NASCIMENTO, A. M. Repertórios linguísticos como índices biográficos: (auto)representações 
multimodais de estudantes indígenas através de retratos linguísticos. Revista Brasileira de 
Linguística Aplicada. v.20, n. 1, p. 1-37, 2020. 

NASCIMENTO, A. M. Educação linguística intercultural: redes sociais e autorrepresentação 
indígena nas aulas de Português Intercultural. In: SÁ, M. H. A.; MACIEL, C. M. A. (eds.). 
Interculturalidade e plurilinguismo nos discursos e práticas de educação e formação: 
contextos pós-coloniais de língua portuguesa. Bruxelas: Peter Langue, 2021, p. 187-205. 

NASCIMENTO, A. M. “O português é uma arma para nós”: educação linguística intercultural em 
enquadre de guerra. Calidoscópio, v. 20, n. 2, p. 462-484, 2022. 

NUÑEZ, G. Perspectivas indígenas antirracistas sobre o etnogenocídio: contribuições para o 

reflorestamento do imaginário. Psicologia & Sociedade,v. 35, p.1-15, 2023. 

OLIVEIRA, E. A.; PINTO, J. P. Linguajamentos e contra-hegemonias epistêmicas sobre linguagem 
em produções escritas indígenas. Linguagem em (dis)curso, Tubarão, v. 11, n. 2, p. 311-335, 
2011. 

PENNYCOOK; A.; MAKONI, S. Innovations and challenges in Applied Linguistics from the 
Global South. London: Routledge, 2020. 

SEVERO, C.; MAKONI, S. The relevance of experience: decolonial and Southern Indigenous 
persepctives of language. In: DEUMERT, A.; MAKONI, S. (eds.). From Southern theory to 
decolonizing sociolinguistics: voices, questions and alternatives. Bristol: Multlingual Matters, 
2023, p.109-126. 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE GOIÁS - UFG. Projeto Pedagógico  de Curso: Licenciatura em 
Educação Intercultural. Faculdade de Letras/Núcleo Takinahakỹ de Formação Superior Indígena. 
Goiânia, 2023. 

WALSH, Catherine. Rising up, living on: re-existences, sowings, and decolonial cracks. Durham, 

London: Duke University Press. 

O/A(S) AUTOR(ES/AS) 

André Marques do Nascimento 

Professor Associado no curso de Educação Intercultural, do Núcleo Takinahakỹ de Formação Superior 
Indígena, da Universidade Federal de Goiás. Coordenador do Laboratório de Estudos Interculturais da 
Linguagem – Laeil @laeil_ufg. 


