
 

Recebido em: 28 de março de 2025 
Aceito em: 23 de junho de 2025 
DOI: 10.26512/les.v26i1.58030  ARTIGO 

Futuro Ancestral: Metalinguagem 
e intertextualidade na construção 
do discurso contra-hegemônico 

Ancestral Future: Metalanguage and 
intertextuality in the construction of counter-

hegemonic discourse 

Futuro ancestral: metalenguaje e 
intertextualidad en la construcción del discurso 
contrahegemónico 

  

 

RESUMO 

Em um contexto de crises socioambientais, urge repensarmos as 
relações entre nós e o planeta. Aílton Krenak (2022) propõe o 
conceito Futuro Ancestral, valorizando saberes, linguagens e 
tradições de povos originários, em oposição à lógica hegemônica 
científico-capitalista. Este artigo objetiva analisar criticamente o 
conceito e sua rede de significações, com base nas categorias de 
intertextualidade temática e explícita (Dias, 2017; Koch et al., 2008) 
e estratégias discursivas de metalinguagem (Leite, 2006), 
enfatizando a necessidade de questionar, resistir e desconstruir 
discursos hegemônicos. Por fim, ressaltamos a resistência afro-
indígena, buscando incorporar metalinguagem e suas 
significações na atuação da Linguística Aplicada do Sul Global. 

Palavras-chave: tecnologias de resistência; colaboração; 
linguística aplicada; sul global. 

 

 
 
 
Igor Diniz Pereira 
igor.diniz.pereira@uel.br 
orcid.org/0009-0003-5242-6505 
Universidade Estadual de Londrina (UEL), 
Londrina, Paraná, Brasil 

João Vitor Gomes de Oliveira 
joao.vitor.gomes0@uel.br 
orcid.org/0009-0001-3789-4154 
Universidade Estadual de Londrina (UEL), 
Londrina, Paraná, Brasil 

Bruna Oliveira Braz 
prof.brunabraz@uel.br 
orcid.org/0009-0007-0272-3236 
Universidade Estadual de Londrina (UEL), 
Londrina, Paraná, Brasil 

Vera Lúcia Lopes Cristovão 
cristova@uel.br 
https://orcid.org/0000-0001-7875-6930 
Universidade Estadual de Londrina (UEL), 
Londrina, Paraná, Brasil 

  

mailto:igor.diniz.pereira@uel.br
https://orcid.org/0009-0003-5242-6505
mailto:joao.vitor.gomes0@uel.br
https://orcid.org/0009-0001-3789-4154
mailto:prof.brunabraz@uel.br
https://orcid.org/0009-0007-0272-3236
mailto:cristova@uel.br
https://orcid.org/0000-0001-7875-6930


 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 274 

 

ABSTRACT 

In a context of socio-environmental crises, it is urgent to rethink the 
relationships between humanity and the Earth. Aílton Krenak 
(2022) proposes the concept of Futuro Ancestral /fuˈtuɾu/ 
/ɐ̃sesˈtɾaw/ (Ancestral Future), which values the knowledge, 
languages, and traditions of Indigenous peoples in opposition to the 
hegemonic scientific-capitalist logic. This paper aims to critically 
analyse this concept and its network of meanings, based on the 
categories of thematic and explicit intertextuality (Dias, 2017; Koch 
et al., 2008) and discursive strategies of metalinguistics (Leite, 
2006), emphasising the need to question, resist, and deconstruct 
hegemonic discourses. Finally, we highlight Afro-Indigenous 
resistance, seeking to incorporate metalinguistics and its meanings 
into the practices of Southern Global Applied Linguistics. 

Keywords: technologies of resistance; collaboration; applied 

linguistics; Global South. 

 

 
 

 

RESUMEN 

En un contexto de crisis socioambientales, urge repensar las 
relaciones entre la humanidad y el planeta. Aílton Krenak (2022) 
propone el concepto de Futuro Ancestral, valorizando los saberes, 
lenguajes y tradiciones de los pueblos originarios, en oposición a 
la lógica hegemónica científico-capitalista. Este artículo tiene como 
objetivo analizar críticamente dicho concepto y su red de 
significados, basándose en las categorías de intertextualidad 
temática y explícita (Dias, 2017; Koch et al., 2008) y las estrategias 
discursivas de metalingüística (Leite, 2006), enfatizando la 
necesidad de cuestionar, resistir y deconstruir discursos 
hegemónicos. Por último, destacamos la resistencia afroindígena, 
buscando incorporar la metalingüística y sus significados en la 
actuación de la Lingüística Aplicada del Sur Global. 

Palabras clave: tecnologías de resistencia; colaboración; 

lingüística aplicada; Sur Global. 

 
 

 

  

Como citar:  

PEREIRA, Igor Diniz; OLIVEIRA, João Vitor Gomes de; BRAZ, Bruna Oliveira; CRISTOVÃO, Vera Lúcia Lopes. Futuro Ancestral: 
Metalinguagem e intertextualidade na construção do discurso contra-hegemônico. Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, 
p. 273-290, jan./jun. 2025. Disponível em: . Acesso em: XXX. 

Correspondência:  

Igor Diniz Pereira 

Rua Deputado Fernando Ferrari, número 203, Bairro Jardim Bancarios, Londrina, Paraná, Brasil. 

Direito autoral:  

Este artigo está licenciado sob os termos da Licença Creative Commons Attribution 4.0 International license. 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 275 

INTRODUÇÃO 

Vivemos em uma era marcada por crises socioambientais sem precedentes e por uma 

hegemonia política que promove o sistema de produção capitalista como o único caminho viável 

para a existência humana. Essa narrativa dominante gerada pelo colonialismo patriarcal do norte 

global, pelo racismo e pela supremacia branca, ao privilegiar a acumulação, o consumo desenfreado 

e a exploração dos recursos naturais, ignora e suprime outras formas de organização social, de 

linguagens e de relação com o ambiente. Ambiente esse degradado de tal forma que foi necessário 

criar um nome para este momento, o Antropoceno1. Em vista do colapso iminente, se faz urgente 

nos reorganizarmos a partir de premissas que operem sobre parâmetros outros de coexistência.  

Nesse sentido, apontamos o conceito de futuro ancestral, de Aílton Krenak, enquanto 

tecnologia ancestral de resistência ao projeto hegêmonico colonial, capitalista e neoliberal. Carneiro 

(2024, p. 297), ao pensar o movimento negro, o relaciona ao conceito de tecnologia ancestral e o 

define como: 

um organismo vivo, um ecossistema, uma artesania viva e resistente, um processo 
de construção criativa, portanto, uma tecnologia ancestral. Não foram as 
engenhosidades humanas e suas artesanias no âmbito dos mais variados 
espaços/tempos que se originaram uma gama de tecnologias? Kenski (2012) afirma 
que “tecnologia é poder”, também se pode dizer que tecnologia é resistência, e 
nesse conjunto de artesanias ancestrais reside - a inovação, a inventividade, a 
criatividade, os saberes, o poder e a resistência -, do que chamamos nesta tese de 
tecnologias ancestrais. 

Assim, por “tecnologias” compreendemos o conjunto de técnicas e dispositivos culturais 

disruptivos de qualquer povo. Desta forma, a oralidade, a linguagem, contação de histórias e modos 

de vida, são, para nós, elementos tecnológicos ancestrais. Quanto à “resistência”, Krenak 

apresenta, em sua obra em questão, um discurso contra-hegemônico ao sugerir cosmovisões 

ancestrais e plurais, sinalizando para a necessidade de abertura nos horizontes do pensamento e 

do conhecimento ocidental. Eis o projeto contracolonial, criado por Antônio Bispo dos Santos e 

reiterado por Aílton Krenak: confluir ideias de povos que permanecem orientados por 

ontoepistemologias ancestrais. 

Nesse prisma, o futuro ancestral de Krenak é o resultado de uma rede de significações de 

resistências tecnológicas de povos e culturas que enunciam o mundo segundo uma 

ontoepistemologia distinta daquela do mundo grego, assim como da filosofia ocidental geradora e 

proveniente do método científico. Pensar no futuro ancestral é voltar o relógio, é munir-se das 

pluralidades de cosmovisões que o epistemicídio colonial-capitalista e monocultural tentou — e 

 
1 Aílton Krenak se vale do conceito de Antropoceno para definir o momento em que habitamos o mundo. Cunhado por 

Eugene Stormer e Paul Crutzen (Torres, 2017), o termo é usado para descrever o processo atual da terra, em que as 
ações dos seres humanos apresentam mudanças significativas nos modos de funcionamento e vida do planeta, gerando 
impactos profundos nos ecossistemas e clima global. 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 276 

ainda tenta — suplantar. É também criar uma (meta)linguagem para explicar a linguagem dos(as) 

“outros(as)” do mundo, é valer-se das cosmovisões não-hegemônicas do Sul global. Assim, 

apontamos o conceito de Krenak enquanto Teoria do Sul. 

Em seu livro "Futuro Ancestral” (2022), o ambientalista, pensador e liderança indígena 

Aílton Krenak, dialoga com autores que representam tradições afro-indígenas do Sul global, em um 

movimento retórico-discursivo que reflete o próprio conceito. Primeiramente, porque “Futuro 

Ancestral” (2022) é fruto da oralidade. Segundo a editora Companhia das Letras, "Futuro Ancestral” 

possui “texto elaborado por Rita Caralli” (Krenak, 2022, p. 119) a partir de aulas, diálogos, palestras, 

mesas redondas e seminários, nos quais Aílton Krenak dialogou. Em segundo lugar, notamos que 

o autor utiliza em suas falas, posteriormente organizada em texto, de intertextualidade temática 

explícita (Dias, 2017; Koch et al., 2008) para apresentar e explicar o conceito que dá nome a obra, 

como estratégia discursiva inerente às redes de significações do próprio conceito: o futuro ancestral 

não anda sozinho e nem para frente, ele é circular, anterior a nós, é fruto do coeficiente indivisível 

seres humanos/natureza; o futuro ancestral de Krenak nasce da resistência da oralidade e utiliza 

de uma metalinguagem afro-indígena pindorâmica, plural e compartilhada, para se configurar; essa 

tecnologia de resistência antagoniza a hiperindividualidade neoliberal; o futuro ancestral é um 

chamado para a coletividade. 

A pluralidade de ideias, inundada por intertextualidade, se faz fundamento necessário para 

compor o canvas ilustrativo que biointerage com as reflexões e cosmovisões expostas pelo autor 

na obra em questão. Isso significa que, para trazermos o conceito em destaque, é essencial 

convidarmos também Antônio Bispo dos Santos (2015, 2023), Davi Kopenawa (2010) e Aberto 

Acosta (2016). Essa é a estratégia que o autor utiliza para apresentar o conceito, chamado por nós 

de tecnologia de resistência (ou cosmovisão), de futuro ancestral. 

Krenak evidencia a existência de um discurso comum entre seu texto e de seus 

interlocutores (Santos, 2015, 2023; Acosta, 2016; Kopenawa, 2020), no sentido de se oporem ao 

movimento colonial, racista, predatório e desenvolvimentista do capitalismo. Ainda que provenientes 

de culturas distintas (Aílton provém da etnia Krenak, Antônio Bispo dos Santos era Quilombola, 

Kopenawa é originário Yanomami, e Acosta é político e economista andino, nascido em Quito, 

Equador), os autores comutam ideias em suas obras que servem de alicerces umas às outras, 

elaborando enunciados simbólicos e materiais, que antagonizam à lógica vigente do capital, 

confluindo olhares outros, e caminhos possíveis, baseados na ancestralidade. 

Para a visão monolítica do mundo, estruturada pela episteme do Capitaloceno2, Aílton 

Krenak sugere cosmovisões. À competição e ao desenvolvimento, Antônio Bispo dos Santos 

evidencia a confluência e o envolvimento. Para a visão do Planeta enquanto commodity, Davi 

Kopenawa nos orienta para a Terra enquanto ser vivo. Para a exploração do trabalho, da economia 

 
2 Capitaloceno é um termo cunhado por Jason Moore, que critica o impacto destrutivo do capitalismo no planeta Terra, 

destacando-o como a principal causa da crise ecológica contemporânea (Moore 2016, 2022). 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 277 

e dos fazeres ocidentais, Alberto Acosta nos apresenta a filosofia andina do bien vivir. É se 

ancorando nesses entendimentos que o presente trabalho se dá no sentido de evidenciar o conceito 

de Aílton Krenak enquanto metalinguagem, por meio do recurso intertextual. 

Neste artigo, nosso objetivo se alinha na direção de discutir a metalinguagem (Faraco, 

2002; Makoni e Penycook 2005; Leite, 2006) relacionando-a aos processos constitutivos da língua 

portuguesa (primeira e segunda seções) e, em seguida, na terceira seção, trazemos o conceito de 

futuro ancestral, presente na obra homônima (Krenak, 2022), a fim de evidenciarmos os motivos 

pelos quais o autor utiliza de intertextualidade temática e explícita. Ao fazê-lo, apresentamos as 

teorias de Aílton Krenak e de seus interlocutores, enquanto Teorias Afro-Indígenas do Sul, que 

utilizam de uma metalinguagem, ou regime metadiscursivo (Bauman e Briggs, 2003) de resistência. 

Por fim, em nossas considerações finais, refletimos sobre a importância dessas teorias serem 

incorporadas nos estudos em linguística aplicada do Sul global. 

1. METALINGUAGEM E A LINGUÍSTICA APLICADA 

Makoni e Penycook (2005) problematizam o conceito de língua como um objeto estático para 

defenderem a noção de língua como sócio-historicamente construída; portanto, viva, plástica, e 

situada contextualmente. Desse modo, os usuários de uma língua constroem consciência crítica da 

linguagem baseada em metalinguagem ou, como os autores preferem chamar, um regime 

metadiscursivo — conforme proposto por Bauman e Briggs (2003). Assim como a língua, esse 

regime ou metalinguagem são criações que incluem também suas ideologias e 'rótulos'. Para 

Makoni e Penycook (2005, p. 138), 

como parte de qualquer projeto linguístico crítico, precisamos desinventar e 
reconstituir as línguas – um processo que pode envolver tomar consciência da 
história de sua invenção e repensar as formas como enxergamos os idiomas e sua 
relação com a identidade, a localização geográfica e outras práticas sociais.3 

A invenção tem relação com uma das funções da colonização de construir estruturas e 

ideologias conforme seus padrões para uma língua. Ou seja, as descrições de línguas indígenas, 

por exemplo, refletiam a matriz ou norma discursiva do colonizador (missionários, em muitos casos) 

e não dos usuários dessas línguas, causando imposição e controle. Segundo os autores, o conceito 

de invenção permite projetar a desinvenção, isto é, problematizar línguas e suas ideologias e 

possibilitar uma intervenção social ou contra-prática. A invenção impõe determinados discursos 

identitários ao passo que a desinvenção os confronta.  

Pelo contrário, nós queremos argumentar que o conceito de língua – e, de fato, os 

“regimes metadiscursivos” utilizados para descrevê-las – estão profundamente 

 
3 “[...] as part of any critical linguistic project, we need to disinvent and reconstitute languages, a process that may involve 

becoming aware of the history of invention, and rethinking the ways we look at languages and their relation to identity, 
geographical location and other social practices” (Makoni; Penycook, 2005, p. 138). — tradução nossa. 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 278 

enraizados em pressupostos linguísticos e culturais ocidentais. Eles não descrevem 
nenhuma realidade concreta do mundo, ou seja, não são “tipos naturais” 
(Danzinger, 1998): são apenas ficções convenientes na medida em que oferecem 
uma forma útil de compreender o mundo e moldar os usuários da língua, e são 
ficções muito inconvenientes na medida em que produzem visões particulares e 
limitantes sobre como a língua opera no mundo. Como resposta, não propomos nem 
uma visão que exija descrições melhores nem um maior reconhecimento da 
imprecisão, mas sim (estratégias de) desinvenção (Makoni e Penycook, 2005, p. 
147). 4 

A desinvenção proposta parte da premissa de que desconsiderar o estatuto ontológico do 

outro constitui uma violência epistêmica. Por isso afirmam que uma nova forma de pensar e de 

conceitualizar linguisticamente as questões ou problemas deve estar no centro de propostas da 

Linguística Aplicada. Entendemos que essa proposição vem ao encontro do que Menezes de Souza 

e Monte-Mor (2020) preconizam como expansão de perspectivas para problematizar formas 

singulares de falar, entender, interpretar e ser no mundo. Em outros termos, esses autores 

brasileiros também convocam educadores a problematizar, a provocar reflexões que desafiem 

expectativas dominantes. 

O Sul global é uma noção geopolítica e espistemológica que desafia a Linguística Aplicada 

a problematizar conceitos que têm sido tomados como estáticos, ou seja, com sentidos únicos. Para 

discorrer sobre esse desafio, Makoni e Pennycook (2006) têm assumido a desinvenção da 

linguagem por meio da integração de diferentes ontoepistemologias para conhecer diferentes 

saberes e a diversidade de realidades, existências e maneiras de ser. Ainda segundo os autores, 

lentes tradicionalmente ancoradas em referências do Norte global (como linearidade, racionalidade, 

desenvolvimento, entre outras) devem, por conseguinte, ser debatidas, contestadas e interpeladas. 

Para isso, recorrem ao conceito de Linguística Aplicada Indisciplinar proposta por Moita Lopes 

(2006), linguista aplicado brasileiro, que preconiza justamente essa abertura a outras vozes e 

saberes.  

Podemos ilustrar com uma iniciativa da coleção CLERET, na qual o livro Voices From the 

Aboroginals (Cristovão, Francescon, 2023) trata a escuta e leitura de histórias orais indígenas e 

trazem um exemplo que narrra, como o próprio nome apresenta, a “Origem do mundo e da 

humanidade”5. A atividade possibilita o confronto com a visão científica do Big Bang e da Evolução 

das Espécies ou a voz religiosa da Parábola de Adão e Eva. Pontuamos que, em termos de método 

de ensino, a orientação de paralelo entre as diferentes vozes (científica, religiosa e indígena) 

 
4 “Rather, we want to argue that the concept of language, and indeed the ‘metadiscursive regimes’ used to describe 

languages are firmly located in western linguistic and cultural suppositions. They do not describe any real state of affairs 
in the world, i.e. they are not natural kinds (Danzinger, 1998): they are only convenient fictions to the extent that they 
provide a useful way of understanding the world and shaping language users, and they are very inconvenient fictions to 
the extent that they produce particular and limiting views on how language operates in the world. In response, we want 
to propose neither a view that we need better descriptions nor more acknowledgement of fuzziness, but instead 
(strategies of) disinvention” (Makoni; Penycook, 2005, p. 147). — tradução nossa. 

5 História presente no livro: Këhíri, Tõrãmã. Antes o mundo não existia: mitologia dos antigos Desana-Kèhíripõrã / Tõrãmã 

Kêhíri, Umusi Pãrõkumu; desenhos de Luiz e Feliciano Lana. -- 2. ed. -- São João Batista do Rio Tiquié: UNIRT; São 
Gabriel da Cachoeira: FOIRN, 1995. 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 279 

poderia ser exposta de maneira explícita para gerar um fórum deliberativo, já que a atividade 

privilegia o reconhecimento de recursos narrativos. Outro exemplo que podemos citar é o de 

Munduruku (2025) ao comentar o uso da palavra “índio” que, como explicado por ele, foi uma 

invenção, gerada da ideia da chegada dos portugueses às índias, que reproduzia o estereótipo 

negativo e usada para que não se considerasse as origens ancestrais do povo brasileiro.  

Por fim, ecoamos Jordão, Figueiredo e Martinez (2020), em sua resenha da obra de Makoni 

e Pennycook (2006), na qual sugerem uma mudança: deixarmos de ser linguistas aplicados que 

estudam pessoas das margens e lutam por eles, para nos tornarmos linguistas aplicados que 

aprendem com eles e deles, deixando nosso papel de acadêmicos para uma atitude colaborativa 

de aprendizagem e parceria com aqueles das periferias. 

2. METALINGUAGEM: DO PURISMO LINGUÍSTICO À RESISTÊNCIA CONTRACOLONIAL 

O etnólogo Curt Nimuendaju, por meio de seu mapa etno-histórico, estimou que, em 1500, 

havia aproximadamente 1.400 povos indígenas no território que corresponde ao Brasil de hoje, 

falantes de línguas pertencentes a grandes famílias linguísticas, como tupi-guarani, jê, karib, aruák, 

xirianá e tucano (Oliveira; Freire, 2006). Esse imenso mosaico linguístico e cultural foi violentamente 

impactado pelo processo colonial, que, além da exploração econômica e da violência física, 

implementou estratégias de apagamento cultural e linguístico. O Estado brasileiro deu continuidade 

a esse projeto ao longo dos séculos, especialmente com o Decreto nº 426, de 24 de julho de 1845, 

que determinava que as línguas indígenas deveriam ser substituídas pelo português nos processos 

de catequização e educação dos indígenas (Brasil, 1845). Durante o século XX, as políticas 

indigenistas6 reforçaram a marginalização das línguas indígenas, impondo o monolinguismo e 

dificultando a transmissão dos idiomas nativos às novas gerações. Foi somente com a Constituição 

de 1988 que o direito dos povos indígenas ao ensino bilíngue e à preservação de suas línguas foi 

reconhecido, ainda que os impactos da proibição secular permaneçam evidentes (Brasil, 1988). 

O apagamento das línguas indígenas integra um longo e sistemático processo de violência 

estrutural, iniciado na colonização portuguesa e perpetuado pelo Estado brasileiro. A imposição do 

português como única língua legítima e a proibição das línguas indígenas e africanas, foram 

dispositivos de dominação que não apenas subordinavam os povos originários e negros, mas 

também buscavam sua aniquilação cultural. Essa destruição da diversidade linguística e étnica 

configura um etnocídio contínuo, levando os povos indígenas e negros a criarem mecanismos de 

resistência para a perpetuação de seus saberes ancestrais. Apesar do histórico de opressão, ainda 

 
6 As políticas indigenistas referem-se ao conjunto de medidas e ações organizadas e executadas por órgãos do Estado, 

que têm impacto direto ou indireto sobre os povos indígenas. Em oposição a essas, estão as políticas indígenas, que 
dizem respeito às propostas, estratégias e perspectivas elaboradas pelos próprios indígenas, voltadas à defesa de seus 
direitos, à satisfação de suas necessidades e à forma como desejam se relacionar com a sociedade e com o Estado 
(Lima, 1995). 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 280 

existem no Brasil 305 etnias e cerca de 274 línguas indígenas, um número drasticamente reduzido 

em comparação ao cenário pré-colonial (Oliveira, Freire 2006)7. 

O colonialismo no Brasil, que, segundo Lélia Gonzalez (2020), é circunscrito no século XIX, 

tinha como uma de suas metas a supressão total de culturas originárias e negras, objetivando a 

exploração dessas identidades a fim de extração de riquezas. O queniano Ngugi Wa Thiong'o (1987) 

afirma que, para o controle de uma determinada cultura, a linguagem é sempre alvo de atenção 

primordial. Assim, a supressão das linguagens afro-indígenas no Brasil desempenhou este papel 

de domínio, para a exploração. 

Nesse contexto, os percursos constitutivos da língua portuguesa no Brasil se deram sob a 

influência da cultura da classe dominante nacional: os parâmetros puristas e racistas, próprios da 

estrutura do racismo colonial, são transportados para a criação da norma padrão da língua. Carlos 

Alberto Faraco (2002) observa que no Brasil do século XIX, a construção da norma padrão da língua 

portuguesa se deu de maneira artificial, refletindo um português oriundo do Romantismo literário. 

Faraco (2002) explica que a norma padrão brasileira não refletia nem à norma culta portuguesa, 

nem à norma culta brasileira – a língua falada por aqueles com mais intimidade com a leitura e 

escrita –, mas sim uma língua impraticável, fruto de obras canônicas da literatura Romântica 

portuguesa.  

Esta escolha não foi arbitrária, mas intencional. Em um país inclinado ao mito da pureza 

racial, estruturado pelo racismo colonial, a língua e a norma padrão deveriam também seguir estes 

parâmetros: 

Por trás dessa atitude excessivamente conservadora, além de uma herança da 
pesada tradição normativa dos países de línguas latinas, está o desejo daquela elite 
de viver em um país branco e europeu, o que fazia lamentar o caráter multiracial e 
mestiço do nosso país (aspirando, de modo explícito até a década de 1930, a um 
“embranquecimento da raça”); e, no caso da língua, a fazia reagir sistematicamente 
contra tudo aquilo que nos diferenciasse de um certo padrão linguístico lusitano. 
(Faraco, 2002, p. 43). 

Nesse sentido, Marli Quadros Leite (2006) aponta o caráter purista constitutivo da língua 

portuguesa, refletido na metalinguagem das gramáticas e manuais, durante a história. A autora 

afirma que o purismo da língua portuguesa no Brasil é verificado em sistemas reacionários que 

ambicionavam à tradição lusitana. Assim, o uso da língua é “bom” e “puro”, quanto mais se afastar 

da língua falada dentro do território, principalmente das variantes do português influenciadas pelas 

línguas indígenas e negras. Segundo Leite (2006), a metalinguagem purista da língua portuguesa 

no Brasil fica evidente em 1816, no Glossário do Cardeal Saraiva. Aqui, o “bom” uso da língua 

 
7 Estes números permaneceram os mesmos no Censo Demográfico de 2010, realizado pelo Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE). É importante mencionar também que os dados do Censo Demográfico de 2022 ainda 
estão em fase de processamento e divulgação. Esses novos dados fornecerão uma atualização mais precisa sobre o 
número de etnias e línguas indígenas atualmente presentes no Brasil. 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 281 

portuguesa estaria ligado à sua “boa origem: em primeiro lugar vêm as palavras originárias do latim, 

em segundo as do grego” (Leite, 2006, p. 26).  

Embora o projeto colonial, seguido pela estrutura liberal/neoliberal capitalista, tenha tentado 

exterminar as culturas originárias e negras brasileiras, elas seguem presentes, resistindo às 

violências explícitas e implícitas da herança colonial. Como aponta Vieira (2015, p. 216), é nesse 

contexto que Lélia Gonzalez enuncia seu pretuguês:  

utilizando gírias e ressignificando termos usualmente carregados de um valor 
semântico pejorativo. O sarcasmo era também um artifício de denúncia, como 
se observa em sua provocação acerca da ideia de “racismo às avessas” em que 
constata que tal crença pressupõe o reconhecimento de um racismo “às 
direitas”. 

Nessa direção, Antonio Bispo dos Santos (2023) chama a atenção para o caráter impositivo 

das denominações coloniais: “o processo de denominação é uma tentativa de apagamento de uma 

memória para que outra possa ser composta” (p. 12). Assim, enquanto movimento de resistência, 

apresenta a ideia de “guerra das denominações: o jogo de contrariar as palavras coloniais como 

modo de enfraquecê-las” (p. 13). Essa ‘guerra’ pode ser compreendida como um movimento duplo 

de invenção e desinvenção: se a invenção corresponde ao ato colonial de nomear o mundo, 

impondo categorias que apagam memórias e identidades, a desinvenção surge como estratégia de 

contracolonização, desestabilizando essas mesmas categorias por meio da ressignificação crítica 

da linguagem. Aílton Krenak segue o mesmo caminho de Antônio Bispo dos Santos, e usa do 

mosaico de palavras do autor e de sua contracolonialidade para pensar o mundo, em língua 

portuguesa. Embora Krenak e Santos lutem pela pluralidade linguística e cultural, os autores se 

apropriam do português para ressignificá-lo. Assim, Bispo explica: 

Certa vez, fui questionado por um pesquisador de Cabo Verde: “Como podemos 
contracolonizar falando a língua do inimigo?”. E respondi: “Vamos pegar as 
palavras do inimigo que estão potentes e vamos enfraquecê-las. E vamos pegar 
nossas palavras que estão enfraquecidas e vamos potencializá-las. (Santos, 
2023, p. 13). 

Tanto as palavras quanto suas redes de significações são objetos de atenção para Aílton e 

Antônio Bispo. Assim, os autores usam a linguagem para explicar ela própria, modificando sentidos 

e significações, trazendo novos termos e cargas semânticas ao português. É este movimento que 

utilizamos para caracterizar a metalinguagem de resistência. O futuro ancestral de Aílton é este 

movimento circular, de olhar para a ancestralidade como mestra, é trazer da oralidade afro-indígena 

as tecnologias necessárias para resistir ao conceito de progresso ocidental. Para acessar ao público 

e aos acadêmicos, os autores transmutam a oralidade em textos. Este movimento, por si só, já se 

apresenta como movimento contracolonial.  

No centro do ocidente (academia), primeiro se pensa pela escrita, depois se discute e 

apresenta a ideia. A movimentação afro-indígena é o contrário: se pensa no samba, na contação 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 282 

de histórias dos antigos, no canto sagrado, no cordel, na capoeira, na oralidade, que é o locus da 

significação. Somente depois a escrita é acionada. Na próxima seção, ao explicar o motivo pelo 

qual Aílton utiliza o movimento retórico da intertextualidade, iremos tratar de exemplificar como a 

metalinguagem contracolonial se constitui, trazendo o recorte da palavra desenvolvimento como 

exemplificação. 

3. CONFLUÊNCIA DE IDEIAS E O FUTURO ANCESTRAL: A METALINGUAGEM POR MEIO 
DA INTERTEXTUALIDADE 

Por compreender a colaboração8 e a pluralidade como tecnologias ancestrais, em suas 

obras, Aílton traz cosmovisões de diferentes etnias e culturas para compor o canvas da 

(re)existência humana autóctone, e seus legados na Terra. Nesse sentido, Em “Futuro Ancestral” 

(2022), Krenak dialoga com autores do sul, muitas vezes, por meio de intertextualidade temática e 

explícita, no intuito de apresentar uma convergência de ideias que respaldam seu conceito central. 

Como demonstrado por Fiorin (2006), o termo “intertextualidade” tem raízes nos estudos 

Bahktinianos. O conceito é compreendido como premissa elementar de todo texto, discurso, uma 

vez que todo texto dialoga com outros enunciados e discursos, que, em parte, o constituem. Assim 

se dá o processo dialógico de um enunciado, discurso, ou texto. Seguindo Koch et al., (2008), Dias 

(2017, n.p.) explica que a intertextualidade: 

É um conceito cunhado por Julia Kristeva, na década de 1960, para a literatura. 
Assim, o conceito de intertextualidade demonstra que não existe texto que não seja 
intertextual, porque toda escrita, inclusive a acadêmica, utiliza outras fontes, ou seja, 
não existe um construto textual completamente inédito. [...] Por sua vez, a 
intertextualidade temática acontece quando dois textos partilham do mesmo tema. 
[...] a intertextualidade explícita ocorre quando há a referência direta a um texto. 

Nesse sentido, a obra de Krenak não é uma exceção. No entanto, a originalidade desta 

seção se dá no sentido de evidenciarmos os motivos e modos pelos quais o autor utiliza da 

intertextualidade explícita. Assim, apontamos a existência de um discurso plural, afro-indígena, 

como base do argumento do conceito, ou tecnologia de resistência, chamado de futuro ancestral.  

Ao adentrarmos em sua contação de história, notamos que o autor utiliza do recurso 

biomimético na construção do discurso. Para além de metáfora, a biomimesis é parte constitutiva 

dos modos de vida ancestrais, que rivaliza à lógica ocidental cartesiana. Concomitantemente, o 

 
8 Em entrevista presente no texto “8 reações para o depois”, vemos Krenak (2019b, p. 48) explicitar a ideia de colaboração, 

ou, compartilhamento, em oposição à lógica ocidental neoliberal, pautada pela competição e individualismo: “O elogio 
ao indivíduo é a máxima do ocidente, que quer um cara vitorioso, campeão, incrível, incomparável, sem igual. Esse 
sujeito é quem vence no ocidente, não o sujeito coletivo que compartilha, que é solidário, que estabelece relações 
plurais com todos os outros possíveis e se reconhece nessas relações como parte. Uma ideia dominante de imprimir 
uma racionalidade que corta o fluxo de compartilhamento entre as pessoas. Eu acredito que todos vocês percebem o 
quanto esse indivíduo se identifica com aquilo que é chamado de ego. Quando fazem um elogio ao indivíduo campeão, 
estão fazendo um monumento ao ego desconhecido. Espalhamos muitos desses monumentos e medalhas por aí. Uma 
competição que acontece no microcosmo, reproduzida na sociedade com consequências gravíssimas para todos os 
ambientes que compartilhamos”. 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 283 

autor reitera a unidade de seres humanos/natureza aos conceitos de seus interlocutores. O 

movimento constitutivo do discurso presente na obra "Futuro Ancestral” (2022), que se dá no sentido 

de elucidar o conceito central homônimo, é uma parceria entre as cosmovisões, ou, Teorias Não-

Hegemônicas do Sul global afro-indígena. É uma colaboração que ressignifica a linguagem, criando 

um fluxo dialógico e espiralado metalinguístico: a língua portuguesa, tão cara aos povos da terra, é 

ressignificada. 

No primeiro capítulo, intitulado “Saudações aos rios”, Aílton empreende um trabalho digno 

de sua nomeação da Academia Brasileira de Letras, ao enfatizar os rios como provedores de 

conhecimento. O autor usa da biomimesis ao recorrer ao funcionamento dos rios como possíveis 

afluentes para nosso futuro, pois, segundo Krenak (2022, p. 11): “Os rios, esses seres que sempre 

habitaram os mundos em diferentes formas, são quem [lhe] sugerem que, se há futuro a ser 

cogitado, esse futuro é ancestral, porque já estava aqui”. 

Aílton segue a narrativa, em forma de contação de histórias, dialogando acerca da falta de 

comunicação das civilizações atuais com os rios, ao mesmo tempo que enaltece a história do Watu 

(Rio Doce). Este capítulo inicial nos imerge na poesia dos rios, e nos leva, no segundo capítulo, a 

navegar pelo conceito de “confluência”, cunhado pelo autor quilombola, Antônio Bispo dos Santos 

(2015, 2023) — o famoso e saudoso Nêgo Bispo, falecido no fim de 2023 —, relacionando a ideia 

de confluência como possibilidade para um modo de vida colaborativo. A intertextualidade temática 

e explícita presente na obra de Aílton, quanto ao que Santos chama por confluência (2015, 2023), 

é argumento fundante para a visão de Krenak enquanto tecnologia de resistência ao mundo 

colapsado pelo Capitaloceno. Ao trazer Nêgo Bispo dos Santos ao diálogo (2015; 2023), Krenak 

utiliza do conceito do autor quilombola como possibilidade para outros mundos. Por meio de outro 

recurso intertextual explícito, Krenak (2022, p. 40) traz também sua própria obra “Ideias para adiar 

o fim do mundo” (2019) para o debate: 

Quando eu falo em Adiar o fim do mundo, não é a este mundo em colapso que estou 

me referindo. Este tem um esquema tão violento que eu queria mais é que ele 
desaparecesse à meia-noite de hoje e que amanhã a gente acordasse em um 
mundo novo. 

Ao referenciar-se, sugere que a confluência de Nêgo Bispo seja atributo necessário para 

que possamos adiar o fim. Contudo, o fim do mundo que Aílton deseja adiar não é do mundo 

capitalista extrativista, colapsado por relações violentas de existência. A ideia de Krenak (2022) é 

usar a confluência de Nêgo Bispo enquanto paradigma de renovação de entendimento de mundo, 

que é também renovação sintática e semântica. Os autores utilizam de uma metalinguagem de 

resistência para ressignificar, tanto o mundo, quanto a linguagem: 

No entanto, efetivamente, estamos atuando no sentido de uma transfiguração, 

desejando aquilo que Nêgo Bispo chama de confluências, e não essa exorbitante 
euforia da monocultura, que reúne os birutas que celebram a necropolítica sobre a 
vida plural dos povos deste planeta. Ao contrário do que estão fazendo, confluências 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 284 

evoca um contexto de mundo diversos que podem se afetar. É um termo talhado de 
maneira artesanal e local, por um homem quilombola, um brilhante pensador 
marginal neste universo colonial, um crítico sempre tranquilo e bem-humorado das 
tendências políticas (Krenak 2022, p. 40). 

De maneira explícita, o autor inspira-se na ideia de Nêgo Bispo de confluência, que parte da 

premissa biomimética de copiar a ação dos rios, que confluem suas águas, somando-se a de seus 

diferentes afluentes, para fundirem-se e difundirem-se em novas ontologias. Reconfigurados pelas 

nascentes e afluentes que inundam seus corpos, colaboram para seu crescimento mútuo, 

fortalecimento e (re)abastecimento dinâmico, sem que deixem de existir quando se separam. 

Para Nêgo Bispo, a confluência dos rios é, no panorama social, a ação de alianças entre 

distintas comunidades autóctones, que possuem cosmovisões plurais, não-monoteístas, e 

finalidades semelhantes, como a apropriação da vida e interação com o meio, enquanto fluir 

“orgânico”, como explicitam Porfírio e Oliveira (2021, p. 2), na enciclopédia de antropologia da USP: 

Colonização, quilombos: modos e significações (2015) propõe um novo ponto de 

vista acerca dos estudos decoloniais, ainda que não dialogue diretamente com essa 
literatura. A obra, que traz ensaios e poemas, elabora uma perspectiva própria sobre 
as formações “orgânicas”—como Bispo nomeia esse regime de subjetivação—das 
comunidades tradicionais, retomando a história da resistência de Palmares, 
Canudos, Caldeirões e Pau de Colher. A crítica epistemológica que o livro apresenta 
é engendrada pela cosmovisão dos povos contra-colonizadores, indissociável de 
suas práticas. 

Por assinalar que as cosmovisões ancestrais de distintas populações autóctones confluem 

em um saber comum em sentido e significação, Aílton utiliza da confluência de Nêgo Bispo como 

ponto de partida possível para pensarmos o presente, e o futuro, a partir do conhecimento ancestral, 

em contraste com a cultura desenvolvimentista ocidental, pautada pelo hiperindividualismo e 

hiperprojeção de futuro, sob a alcunha de "progresso".  

Krenak (2022) sugere a cosmovisão quilombola de Nêgo Bispo como parte deste futuro 

ancestral sugerido em sua obra, uma vez que a visão contracolonial de Nêgo Bispo opera sobre 

alicerces comuns às perspectivas dos povos originários. Assim como para Krenak, Antônio Bispo 

dos Santos (2023) entende a colaboração como uma prática que supera o conceito de utilidade e 

competição desenvolvimentista, próprios da cultura colonial, eurocristã-monoteísta ocidental. Para 

o pensador quilombola, a colaboração é a antítese do ‘desenvolvimento’, uma vez que, para o autor, 

‘desenvolver’ significa também perder vínculos, desconexão, ou não-envolvimento. 

Se, para Aílton Krenak e Nêgo Bispo, a maneira pela qual a sociedade ocidental opera é 

utilitária e desenvolvida, as cosmovisões (orgânicas) quilombolas e indígenas, que partem de 

pressupostos circulares do compartilhamento, serão, portanto, necessárias e envolvidas. 

Para eles [da cidade grande] eu era um servidor, um serviçal. Eu era útil, mas 
poderia ser substituído porque não era necessário. Percebi que o povo da cidade 
tinha relações de utilidade e importância, mas não tinha relações de necessidade. 
Para nós, a pessoa que é importante não é quase nada. É aquela pessoa que se 
acha ótima, mas não serve. O termo que tem valor para nós é o necessário. Há 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 285 

pessoas que são necessárias e há pessoas que são importantes. As pessoas que 
são importantes acham que as outras pessoas existem para servi-las. As pessoas 
necessárias são diferentes, são pessoas que fazem falta. Pessoas que precisam 
estar presentes, de quem se vai atrás (Santos, 2023, p. 24). 

Guiados pela intertextualidade sugerida por Aílton, ao adentrarmos nas águas dos escritos 

de Antonio Bispo dos Santos (2015, 2023) notamos a importância da colaboração, ou, 

compartilhamento, enquanto categoria elementar das vivências e experiências provindas de uma 

perspectiva de roça de quilombo, orgânica. Ao atentar para novas formas de enunciar o mundo, 

Bispo dos Santos orienta seus leitores para a importância de se compartilhar o mundo. Aqui, a 

metalinguagem é jogo central do autor quilombola, é o que ele chama por guerra de significações. 

É o ato de renomear o mundo, de dar sentido outro ao que é tido como elementar pelos 

colonizadores. 

Enquanto as relações de utilidade, próprias do ocidente, se baseiam na ideia de troca, Nêgo 

Bispo prefere a palavra compartilhamento, por entender que no compartilhamento há frutificação, 

confluência, rendimento e afetos, enquanto na troca utilitária, há simetria de valor: “A troca significa 

um relógio por um relógio, um objeto por outro objeto, enquanto no compartilhamento, temos uma ação 

por outra ação, um gesto por outro gesto, um afeto por outro afeto. E afetos não se trocam, se 

compartilham” (Santos, 2023, p. 36). 

Nessa direção, em Futuro Ancestral, Krenak (2022, p. 117) traz também diversas referências 

à filosofia andina do bien vivir9, como um conjunto de vivências, costumes, formas de organização 

e modos de vida, que coabitam as cosmovisões ancestrais e originárias das Américas: 

As crianças Krenak anseiam por serem antigas. Isso porque, nas humanidades em 

que as crianças ainda têm a liberdade e a autonomia de aspirar mundos, elas 
valorizam os velhos. As pessoas antigas têm a habilitação de quem passou por 
várias etapas da experiência de viver. São os contadores de histórias, os que 
ensinam as medicinas, a arte, os fundamentos de tudo que é relevante para ter uma 
boa vida. É o que os quéchuas chamam de sumak kawsay e que foi traduzida para 
o castelhano como bienvivir, ou bem viver. 

 
9 Em sua entrevista em “8 reações para o depois”, Krenak (2019b, p. 44) explica o bien vivir como: “pensamento de uma 

profunda prática em outras regiões dos Andes, traduzido para o português — é onde a atividade da produção é feita 
para proporcionar vida de qualidade para os humanos e para o lugar onde se produz. Em português, [bem-viver] pode 
parecer um programa de “bem-estar”, e não tem nada a ver com isso. É viver somente pelo que a terra pode 
proporcionar, sem exaurí-la. Seria como ir ao Igarapé, tomar banho, beber água dele até que ele possa te dar água, e 
mudar a aldeia quando o cheiro mostrar que é insustentável viver ali. Esses movimentos migratórios foram confundidos 
com nomadismo, mas sabemos que não tem nenhum povo nômade aqui. Tem maneiras de descrever essa ação de 
circulação no território em diferentes culturas. Entre os amigos Xavantes do Paulo [Tavares], que são caçadores-
coletores, que se deslocam no cerrado, tem um período do ano que eles fazem uma atividade que se chama zomori — 
um deslocamento desenhando como se fosse uma parábola circular, cheia de desenhos por um território que já está 
na cabeça. Quando você sai para fazer esse caminho, você sabe o desenho que será feito, e ao longo de dez, vinte, 
trinta, cem anos. Esses desenhos configuram um roteiro. Pode ser percorrido em diferentes épocas, encontrando a 
mesma prosperidade, a mesma fartura, ou mais do que a última vez que você passou lá. Você não exaure o caminho 
por onde se passa, você o enriquece. Da próxima vez, você vai passar com mais gente e vai ter mais suprimento. Isso 
é o mais próximo de exemplo que a gente pode dar dessa ideia que foi traduzida para o português de “bem viver”, e 
que toca muito nesse nosso encontro, na maneira de repensar as nossas produções e práticas, para nos encaixar num 
modelo que pode ser o da terra, e não imprimir na terra um modelo antropocêntrico”. 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 286 

Assim como traz Nêgo Bispo para o debate, Aílton inspira-se também no escritor equatoriano 

Alberto Acosta, que publicou, em 2016, o livro “O Bem Viver: Uma Oportunidade Para Imaginar 

Outros Mundos”. Aílton traz as ideias de Acosta, expostas na obra em questão, como elemento 

componente das chamadas cosmovisões que anunciam futuros possíveis a partir da ancestralidade. 

Este diálogo é para nós mais um marco importante da intertextualidade temática e explícita presente 

na obra de Aílton. 

Proveniente da cultura andina, o bienvivir, aponta uma visão ancestral que fundamenta suas 

ações baseada em processos primordiais de colaboratividade. Os alicerces pelos quais essas 

culturas indígenas operam, mostram-se opostos aos valores repetidos sistematicamente pelas 

políticas neoliberais, como bem aponta Acosta (2016), ao descrever o bem viver, segundo a 

definição do sociólogo português Boaventura de Sousa Santos: “O bem viver é um conceito de 

comunidade onde ninguém pode ganhar se seu vizinho não ganha. A concepção capitalista é 

exatamente oposta: para que eu ganhe, o resto do mundo tem que perder” (s.d. apud Acosta, 2016, 

p. 76). 

Dentre as diferentes formas de práticas colaborativas nos saberes andinos e amazônicos, 

podemos destacar dois termos: a minka, que é uma forma de ajuda mútua, recíproca, nos fazeres 

comunitários, e a makipurana, que, segundo Acosta (2016, p. 186) “significa conjurar as mãos para 

fazer um trabalho que beneficie a vários, unindo-se entre os mesmos e os iguais. […] Serve para 

juntar esforços e consolidar laços comunitários”. 

Assim como Antônio Bispo e Acosta, o Xamã e líder Yanomami, Davi Konpenawa, também 

é referenciado e reverenciado. Ao trazer Kopenawa, Aílton aponta para a cosmovisão indígena 

Yanomami que, em convergência com a cultura Krenak, enuncia um mundo, um planeta, uma terra, 

ou pachamama, viva, enérgica, portadora de sentidos, sentimentos e humores, onde a ideia de 

homem e natureza convergem na unidade da vida. 

Através do recurso da intertextualidade temática e explícita, Krenak (2023, p. 71) traz Davi 

Kopenawa (2010) também para afirmar o discurso vigente na obra, que rivaliza ao mundo 

desenvolvimentista, urbanístico industrial: 

Quando Davi Kopenawa narra as alianças entre os humanos e os xapiri, os espíritos 
da floresta, está falando da mesma coisa. Temos que reflorestar o nosso imaginário 
e, assim, quem sabe, a gente consiga se aproximar de uma poética de urbanidade 
que devolva a potência da vida, em vez de ficarmos repetindo os gregos e os 
romanos. 

Por meio da intertextualidade temática e explícita o autor reúne vozes afirmativas que 

somam à sua no sentido de questionar os padrões hegemônicos e suas contradições. Ao fazê-lo, 

se mostra em oposição ao projeto colonial e desenvolvimentista, próprios de nosso tempo. Assim, 

a intertextualidade é ferramenta para construir o argumento central da obra de Krenak (2022), o 

conceito de futuro ancestral. Nesse contexto, a metalinguagem, ou regime metadiscursivo (Bauman 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 287 

e Briggs, 2003) é utilizada como ferramenta de poder contracolonial, que se apropria da língua 

portuguesa, que antes fora do colonizador, reeditando-a e ressignificando-a sob uma perspectiva 

contracolonial. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Nossa análise do conceito de “Futuro Ancestral”, proposto por Aílton Krenak (2022), permitiu 

compreendê-lo como uma tecnologia de resistência que se constrói a partir de redes intertextuais e 

metalinguísticas. Ao dialogar com autores como Antônio Bispo dos Santos, Davi Kopenawa e 

Alberto Acosta, Krenak articula um discurso contra-hegemônico que valoriza cosmovisões afro-

indígenas, desafiando a lógica monocultural do Antropoceno e do Capitaloceno. A obra, enraizada 

na oralidade e transcrita em diálogo com outras tradições, revela-se um exercício de metalinguagem 

contracolonial, ressignificando termos como “desenvolvimento” e “progresso” por meio de conceitos 

como “confluência”, “compartilhamento” e “envolvimento”. Essa estratégia não apenas contraria a 

normatividade colonial da língua portuguesa, mas também tece um projeto político-

ontoepistemológico dialógico  afro-indígena. 

Orientados pela noção de que a linguagem é uma construção, marcada por interesses e 

jogos de poder, nossas análises nos possibilitaram a compreensão de uma subserviência estrutural, 

no caso da sociedade brasileira, por termos sido submetidos à obrigatoriedade da língua 

portuguesa, por padrões eurocêntricos, elitistas e de branquitude, em um território que era 

multicultural, plurilíngue e com sua sócio-história. Portanto, as escolhas lexicais reproduzidas 

socialmente têm sido também uma seleção de conceitos, pois se a linguagem atravessa todas as 

nossas atividades nos mais diferentes campos de atuação nos quais participamos, nós mobilizamos 

essas noções ao enunciarmos. Então, não há neutralidade, mas opções que são culturais, 

ideológicas e com implicações para o coletivo. Por esta razão, nós, da linguística aplicada na 

educação, temos que trabalhar com a leitura crítica do mundo e na consciência crítica da linguagem. 

Neste campo, a metalinguagem contracolonial converge com o argumento da desinvenção 

proposto por Pennycook e Makoni (2006), assim como a noção de expansão de perspectivas 

sugeridas por Menezes de Souza e Monte-Mor (2020). Ao contracolonizar (desinventar) o mundo 

colonial, Krenak e Bispo reeditam o real, sinalizando para uma ciência e discursos outros, que 

sugerem modos de vidas e práticas que podem servir de bússola para o mundo do capitaloceno. 

Entendemos, portanto, que compartilhar mundos é também atentar-se à ciência afro-indígena em 

nossas pesquisas, salas de aula, materiais didáticos, a fim de aprendermos, para que possamos 

pensar juntos, um projeto político, e educacional, de envolvimento. 

Nesse sentido, o primeiro autor, professor negro de filosofia e língua inglesa da rede pública 

e privada do estado do Paraná, realiza pesquisa de mestrado em estudos da linguagem (PPGEL-

UEL), investigando a concepção contra colonial a partir de estudo comparativo entre Aílton Krenak 



 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 288 

e Antônio Bispo dos Santos, a fim de compartilhar a pesquisa com o grupo de estudos LILA 

(Laboratório Integrado de Letramentos Acadêmico-Científico), relacionando-a à prática docente. Da 

mesma forma, o segundo autor, acadêmico indígena de duplo pertencimento das etnias Kaingang 

e Guarani, professor de inglês da rede pública do Paraná, também realiza pesquisa de mestrado 

em estudos da linguagem (PPGEL-UEL), com o intuito de contribuir para o resgate da língua 

Kaingang. Desta forma, entendemos que ambos os trabalhos contribuem para construção de um 

projeto político e educacional afro-indígena no Brasil, convergindo com o chamado de Aílton e Bispo 

dos Santos, quanto à contracolonização. 

 

REFERÊNCIAS 

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. Tradução de 

Tadeu Breda. São Paulo: Elefante Editora, 2016. 

BAUMAN, Richard.; BRIGGS, Charles Leslie. Voices of Modernity: Language Ideologies and the 
Politics of Inequality. Cambridge: Cambridge University Press, 2003. 

CARNEIRO, João Paulo. Tecnologias ancestrais: redes e conexões antirracistas. Revista 
Interinstitucional Artes de Educar, Rio de Janeiro, v. 10, n. 1, p. 285-304, jan. 2024. Disponível 
em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/riae/article/view/73849. Acesso em: 17 mar. 2025. 

CRISTOVÃO, V. L. L.; FRANCESCON, P. K. Voices from the aboriginals: telling legends and 
oral stories. Curitiba: Editorial Casa, 2023. v. 1. 86p. 

DIAS, Juliana. Tessituras multimidiáticas: linguagens, tecnologias e sexualidades. 2017. 179 f. 
Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal de Lavras, Lavras, 2017. Disponível 
em: http://www.ded.ufla.br/tessituras/os-fios-condutores/intertextualidadeinterdiscursividade-e-o-
dialogo-entre-textosdiscursos/. Acesso em: 13 jun. 2024. 

FARACO, Carlos Alberto. Norma-padrão brasileira: desembaraçando alguns nós. IN: BAGNO, 

Marcos (org.). Linguística da norma. São Paulo: Loyola, 2002, p. 36-61. 

FIORIN, José Luiz. Interdiscursividade e intertextualidade. IN: BRAIT, Beth (org.). Bakhtin: outros 
conceitos-chave. São Paulo: Contexto, 2006, p. 161-193. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

KENSKI, Vani Moreira. Tecnologias e ensino presencial e a distância. 9. ed. Campinas: 
Papirus, 2012. 

KOCH, Ingedore Villaça; BENTES, Anna Christina; CAVALCANTE, Mônica Magalhães. 
Intertextualidade: diálogos possíveis. São Paulo: Cortez, 2008. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. Tradução 
de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

LEITE, Marli Quadros. Metalinguagem e discurso: a configuração do purismo brasileiro. São 

Paulo: Humanitas, 2006. 

LIMA, Antonio Carlos de Souza. Um grande cerco de paz: poder tutelar, indianidade e formação 
do Estado no Brasil. Petrópolis: Vozes, 1995. 

MAKONI, Sinfree; PENNYCOOK, Alastair. Disinventing and (Re)Constituting Languages. Critical 
Inquiry in Language Studies, v. 2, n. 3, p. 137-156, 2005. DOI: 10.1207/s15427595cils0203_1. 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/riae/article/view/73849
http://www.ded.ufla.br/tessituras/os-fios-condutores/intertextualidadeinterdiscursividade-e-o-dialogo-entre-textosdiscursos/
http://www.ded.ufla.br/tessituras/os-fios-condutores/intertextualidadeinterdiscursividade-e-o-dialogo-entre-textosdiscursos/


 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 289 

Disponível em: https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1207/s15427595cils0203_1. Acesso em 23 
abr. 2025 

MENEZES DE SOUZA, Lynn Mario Trindade; MONTE MOR, Walkyria. É Proibido Proibir: 
ambiguidades e enfrentamentos na/pela linguagem. Revista X, Curitiba, v. 15, n. 4, p. 6–14, 2020. 
DOI: 10.5380/rvx.v15i4.76536. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/revistax/article/view/76536. 
Acesso em 26 abr. 2025. 

MUNDURUKU, D. Entrevista Daniel Munduruku e Fortuna. Arena Dos Saberes. TV Cultura. 
20/03/2025. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=RpXAqJHGt2E. Acesso em 13 abr. 
2025. 

OLIVEIRA, João Pacheco de; FREIRE, Carlos Augusto da Rocha. A Presença Indígena na 
Formação do Brasil. Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, LACED/Museu Nacional, 2006. Disponível em: 
https://acervo.uniarp.edu.br/wp-content/uploads/livros/formacao-indigena.pdf. Acesso em 26 abr. 
2025. 

PORFÍRIO, Isabel; OLIVEIRA, Luana Tvardovskas. Antonio Bispo dos Santos. IN: MARQUES, 
Ana Cláudia Domingues et al. (org.). Enciclopédia de Antropologia. São Paulo: Universidade de 
São Paulo, Departamento de Antropologia, 2021. Disponível em: 
https://ea.fflch.usp.br/autor/antonio-bispo-dos-santos. Acesso em: 29 abr. 2024. 

SANTOS, Antonio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora PISEAGRAMA, 
2023. 

SANTOS, Antonio Bispo dos. Colonização, Quilombos, Modos e Significações. Brasília: 
INCTI/UnB, 2015. 

THIONG’O, Ngũgĩ wa. Decolonizing the mind: the politics of language in African literature. 
London: J. Currey; Portsmouth: Heinemann, 1987. 

TORRES, Sonia. O antropoceno e a antropo-cena pós-humana: narrativas de catástrofe e 
contaminação. Ilha do Desterro, Florianópolis, v. 70, n. 2, p. 093–105, 2007. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ides/a/8dFjr85xDGQZ7P4ZdkRXkKB/abstract/?lang=pt. Acesso em 26 abr. 
2025. 

VIEIRA, Bruna. Em bom pretuguês: Lélia Gonzalez, uma quilombola amefricana. Lutas Sociais, 
São Paulo, v. 19, n. 34, p. 214–218, 2015. DOI: 10.23925/ls.v19i34.25768. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/25768. Acesso em: 26 abr. 2025.  

 

 

OS AUTORES 

Igor Diniz Pereira 

Professor Negro de filosofia e língua inglesa da rede pública e privada do Estado do Paraná. Graduado 
em Filosofia e Letras inglês (UEL 2016 e 2025). Mestrando no Programa de Pós-Graduação em Estudos 
da Linguagem (PPGEL - UEL). Seus interesses de pesquisa envolvem linguagem, terra, epistemologias 
afroindígenas, e estudos do Sul global. 

 

João Vitor Gomes de Oliveira 

Indígena de duplo pertencimento das etnias Kaingang e Guarani. Professor de Língua Inglesa, 
graduado em Letras-Inglês pela Universidade Estadual de Londrina (UEL - 2025). Mestrando no 
Programa de Pós-Graduação em Estudos da Linguagem (PPGEL - UEL). Seus interesses de 

https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1207/s15427595cils0203_1
https://revistas.ufpr.br/revistax/article/view/76536
https://www.youtube.com/watch?v=RpXAqJHGt2E
https://acervo.uniarp.edu.br/wp-content/uploads/livros/formacao-indigena.pdf
https://ea.fflch.usp.br/autor/antonio-bispo-dos-santos
https://www.scielo.br/j/ides/a/8dFjr85xDGQZ7P4ZdkRXkKB/abstract/?lang=pt
https://revistas.pucsp.br/index.php/ls/article/view/25768


 

Cadernos de Linguagem e Sociedade, Brasília, v. 26, n. 1, p. 273-290, jan./jun. 2025 

Página | 290 

pesquisa envolvem a língua Kaingang no norte do Paraná, processos de recuperação linguística, 
especialmente em contextos de línguas indígenas. 

 

Bruna Oliveira Braz 

Professora de Inglês e Bióloga, graduada em Ciências Biológicas e Letras-Inglês, ambos pela 
Universidade Estadual de Londrina (UEL - 2016 e 2025, respectivamente). Mestranda no Programa de 
Pós-Graduação em Estudos da Linguagem (PPGEL - UEL). Seus interesses de pesquisa envolvem a 
pedagogia pós-método, práticas reflexivas, contracolonialidade e justiça social, especialmente no ensino 
de línguas. 

 

Vera Lúcia Lopes Cristovão 

Professora sênior do Programa de Pós-Graduação em Estudos da Linguagem da Universidade Estadual 
de Londrina (UEL), bolsista de Produtividade em Pesquisa do CNPq, líder do grupo de pesquisa 
“Linguagem e Educação” (UEL/CNPq). Possui mestrado e doutorado em Linguística Aplicada e Estudos 
da Linguagem da PUC-SP. Tem estágio de Pós-Doutorado (2007-2008) no LAEL da PUC-SP, em 
Estudos Linguísticos pela Universidade Federal de Minas Gerais (2012) e em Educação pela 
Universidade de Aveiro, Portugal (2022). Teve bolsa CAPES/FULBRIGHT como professora 
pesquisadora na Universidade da Califórnia e foi pesquisadora visitante na Universidade de Carleton, 
Ottawa, Canada. É vice-presidente da Associação Latino-Americana de Estudos da Escrita em 
Educação Superior e Contextos Profissionais (ALES), membro do Grupo de Trabalho Gêneros 
Textuais/Discursivos da Associação Nacional de Pós-graduação e Pesquisa em Letras e Linguística 
(ANPOLL) e coordenadora geral da rede Laboratório Integrado de Letramentos Acadêmico-Científicos 
(LILA), no Paraná. 

 


