
p. 19 de 32 Silas Rodrigues MACHADO; Mariana CORTEZ 

19 

A METÁFORA DA OPRESSÃO E DA LIBERDADE EM HAROUN E O MAR DE 

HISTÓRIAS 

 

(The metaphor of oppression and freedom in “Haroun and the sea of stories”) 

 

Silas Rodrigues Machado1 

Universidade da Integração Latino-Americana – Unila 

 

Mariana Cortez2 

Universidade da Integração Latino-Americana – Unila 

 
RESUMO  

O objetivo deste artigo é analisar a obra Haroun e o Mar de Histórias, de Salman Rushdie (1998), a partir 

da oposição opressão versus liberdade. A Semiótica Discursiva formulada por A. J. Greimas norteará a 

análise. Pretende-se revelar, a construção de sentido de uma obra marcada pela imposição da censura em 

oposição à liberdade de expressão. Para isso, apoiamo-nos nas elucidações da teoria realizadas por José 

Luiz Fiorin (2013; 1999; 1995), Diana Luz Pessoa de Barros (2008; 2002; 1994) e Luiz Tatit (2014) e os 

encaminhamentos sobre a relação entre o discurso e o contexto explicados por M. Bakhtin (2000). 

Palavras-chave: Censura. Liberdade. Discurso. Semiótica. 

 
ABSTRACT 

The purpose of this paper is to analyze Haroun and Sea of Stories, by Salman Rushdie (1998), from the 

oppression versus freedom opposition. The Discursive Semiotics formulated by A. J. Greimas will guide the 

analysis. It is intended to reveal, the construction of meaning of a work marked by the imposition of 

censorship as opposed to freedom of expression. To that end, we support the elucidations of the theory made 

by José Luiz Fiorin (2013, 1999, 1995), Diana Luz Pessoa de Barros (2008, 2002, 1994) and Luiz Tatit 

(2014) and the referrals about the relation between discourse and the context explained by M. Bakhtin 

(2000). 

Keywords: Censorship. Liberty of expression. Discourse. Semiotics. 

 
Recebido em: janeiro 2019 

Aceito em: fevereiro 2019 

DOI: 10.26512/les.v20i1.22395 

 

Palavra quando acesa 

Não queima em vão 

Deixa uma beleza posta em seu carvão 

E se não lhe atinge como uma espada 

Peço não me condene oh minha amada 

 (Fernando Filizola) 

 

 

 
1 Mestrando em Literatura Comparada pela Universidade Federal da Integração Latino-Americana e Bolsista 

PPGLC/UNILA. E-mail: machadosilasr@gmail.com 
2 Docente no Mestrado de Literatura Comparada na Universidade Federal da Integração Latino-Americana. Doutora em 

Letras pela Universidade de São Paulo. E-mail: mariana.cortez@unila.edu.br 

doi:%2010.26512/les.v20i1.22395


Cadernos de Linguagem e Sociedade, 20(1), 2019 

20 

INTRODUÇÃO 

Quase 30 anos se passaram desde que Salman Rushdie recebeu o fatwa – sentença de 

morte promulgada pelo líder fundamentalista islâmico iraniano aiatolá Khomeini – por escrever o 

romance Versos Satânicos (1988), em que condena o Islamismo por perseguir cristãos e hindus. A 

sombra do ocorrido ainda o persegue e se revela em sua produção literária. Em entrevistas 

posteriores à publicação de Haroun e o Mar de Histórias (1990), o autor afirma que seu livro é uma 

tentativa de explicar ao filho o que é a liberdade de expressão em um contexto de censura. 

Tendo em vista esse contexto, a análise proposta preocupa-se, fundamentalmente, em 

pontuar os mecanismos que engendram e constituem o sentido da obra Haroun e o Mar de 

Histórias, de Rushdie, fundamentados pelas proposições da Semiótica Discursiva inicialmente 

desenvolvida por A. J. Greimas e seus colaboradores e que encontra terreno fértil nas reflexões 

analítico-teóricas dos brasileiros Diana Luz Pessoa de Barros (2008; 2002; 1994), José Luiz Fiorin 

(2013; 1999; 1995) e Luiz Tatit (2014).  

Como ponto de partida para análise, destaca-se a oposição fundamental entre opressão 

versus liberdade, partindo, no percurso gerativo de sentido, do mais simples e abstrato para o mais 

complexo e concreto no nível do discurso. Nesta superfície discursiva, já com os investimentos 

semânticos expressos, instala-se a oposição figurativa silêncio versus palavra. Com o objetivo de 

demonstrar o funcionamento de ditas oposições, primeiramente, lançaremos atenção ao percurso 

narrativo do protagonista Rashid, o Mar de Histórias ou o Xá do Blablablá, que já em suas duas 

designações impõem uma polêmica entre aqueles que o entendem como “Blablablá” e aqueles que o 

nomeiam como “Mar de Histórias”.  

Dessa forma, a partir do percurso gerativo de sentido proposto como “simulacro do 

mundo”, almeja-se compreender o enunciado e seus efeitos de sentido, para estabelecer relações 

com os anseios, os temores e as expectativas de um tempo-espaço pertencentes a um determinado 

grupo social, discutindo o texto como objeto de comunicação e de significação. 

Entendemos que, assim como o tecelão, o qual, por meio do tear, enlaça o tecido com fios, 

tramados horizontal e verticalmente, Rushdie tece um texto entrelaçando as muitas histórias 

presentes no nosso imaginário, transformando uma narrativa fantástica em uma obra cheia de 

referências, que fala sobre o próprio ato de criar textos. 

1. À LUZ DA TEORIA E DOS FIOS  

Sabemos que a análise do texto não restringe apenas a fios ou palavras soltas, mas sim a 

sua totalidade de sentido. Da mesma forma que um tecido não é um amontoado desorganizado de 



p. 21 de 32 Silas Rodrigues MACHADO; Mariana CORTEZ 

21 

fios, “o texto não é um amontoado de frases, nem uma grande frase. Tem ele uma estrutura, que 

garante que o sentido seja apreendido em sua globalidade, que o significado de cada uma de suas 

partes dependa do todo” (FIORIN, 1995, p. 1). De acordo com Barros (2002, p. 7), define-se o texto 

a partir de duas formas que se complementam: objeto de significação e objeto de comunicação. A 

primeira concepção de texto, que remete à estruturação ou organização – a qual o tece como uma 

totalidade de sentido –, se tem atribuído o nome de “análise interna ou estrutural do texto”, que 

muitas vezes é confundido com o exame dos procedimentos e mecanismo estruturantes. A segunda 

caracterização, denominada como “análise externa do texto”, já não o toma como objeto de 

significação, mas como objeto de comunicação entre dois sujeitos, em que o texto será examinado 

em relação ao contexto sócio-histórico que o envolve.  

[...] o texto só existe quando concebido na dualidade que o define – objeto de 

significação e objeto de comunicação – e, dessa forma, o estudo do texto com 

vistas à construção de seu ou de seus sentidos só pode ser entrevisto como o exame 

tanto dos mecanismos internos quanto dos fatores contextuais ou sócio-históricos 

de fabricação do sentido. Nos seus desenvolvimentos mais recentes a semiótica tem 

caminhado nessa direção e procurado conciliar, com o mesmo aparato teórico-

metodológico, as análises ditas ‘interna’ e ‘externa’ do texto. Para explicar ‘o que o 

texto diz’ e ‘como o diz’, a semiótica trata, assim, de examinar os procedimentos 

da organização textual e, ao mesmo tempo, os mecanismos enunciativos de 

produção e de recepção do texto (BARROS, 2002, p. 8). 

Conforme analisa Fiorin, a Semiótica concebe-se como uma teoria gerativa, sintagmática e 

geral: “É uma teoria sintagmática, porque seu escopo é estudar a produção e a interpretação dos 

textos. É geral, porque se interessa por qualquer tipo de texto, independentemente de sua 

manifestação” (1995, p. 166). Segundo o autor, a teoria se baseia na ideia de que o conteúdo pode 

ser analisado separadamente da expressão, pois o mesmo conteúdo pode ser representado por 

diferentes expressões – verbal, visual, sonora etc. Sob essa óptica, a Semiótica sugere que para 

explicar o ou os sentidos do texto, deve-se primeiro atentar-se ao plano do conteúdo e ensina que 

para examiná-lo, “faz abstração da manifestação [...] e só depois vai estudar as especificidades da 

expressão e sua relação com o significado” (FIORIN, 1995, p. 167).  

No caso do presente estudo, não buscaremos apenas compreender o que o texto Haroun e o 

Mar de Histórias diz, mas também, pretendemos entender como ele faz para dizer. Para atingir a 

este objetivo, o encaminhamento metodológico proposto pela Semiótica ilumina o processo, pois 

concebe o plano do conteúdo do texto como um percurso gerativo de sentido, que parte do mais 

simples e abstrato (nível fundamental) ao mais concreto e complexo (nível discursivo), além de 

indicar como se estabelece a organização narrativa com seus contratos entre destinatários e 

destinadores (sujeitos), que partilham ou disputam objetos valor.  



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 20(1), 2019 

22 

2. NÍVEL FUNDAMENTAL: OPRESSÃO E LIBERDADE 

A primeira etapa do percurso gerativo de sentido recebe o nome de nível fundamental ou 

das estruturas fundamentais. Luiz Tatit (2014) explica que a Semiótica desenvolvida por Greimas 

prevê o que poderíamos chamar de solução vertical, uma perspectiva gerativa, na qual as unidades 

manifestadas na superfície do texto seriam elementos já enriquecidos, “provenientes da articulação 

entre categorias mais simples e abstratas localizadas em patamares mais profundos que só o 

procedimento descritivo pode revelar” (TATIT, 2014, p. 188). Sendo assim, o primeiro passo desse 

procedimento é “determinar a oposição ou as oposições semânticas a partir das quais se constrói o 

sentido do texto” (BARROS, 2002, p. 10). Essas categorias semânticas caracterizadas por uma 

oposição binária são base de qualquer texto e se manifestam de diversas formas. Tais oposições 

ganham o valor de positivas – eufóricas – e negativas – disfóricas. Cabe ressaltar que ser 

determinado como positivo ou negativo modifica-se de acordo com os valores presentes; não é 

sempre que a categoria “vida” ganha o valor positivo e “morte” o valor negativo, por exemplo: se 

em uma história, morte for metáfora para libertação, pode ganhar o valor positivo, como nos 

esclarece Barros (2008). 

Enlaçando a teoria à obra de Rushdie, o personagem Rashid Khalifa é um célebre contador 

de histórias conhecido como o Mar de Ideias, por aqueles que valorizam a imaginação e o Xá do 

Blablablá, para os que não gostam de histórias. Um dia, a esposa do contador de histórias, Soraya, 

abandona-o para fugir com o vizinho Senhor Sengapura, que, para ela, não tem imaginação e vive 

na realidade, não ter imaginação para Soraya é algo positivo. Depois da desilusão da separação, o 

protagonista é convidado para fazer duas apresentações para políticos – uma na Cidade G e outra no 

vizinho Vale de K –, e para superar o choque do abandono, convida Haroun – seu único filho – para 

viajar com ele. No meio da primeira apresentação, o impensável acontece, o festejado Mar de Ideias 

abre a boca e a única coisa que sai dela é um Aak. Na noite anterior à segunda apresentação, já 

aterrorizado com a possibilidade de fracasso, o contador de histórias começa a se questionar sobre a 

pertinência de exercer seu ofício em um contexto tão adverso. Em um momento de desespero, 

decide desistir de tudo, aposentar-se, cancelar sua “assinatura”, ato que alimenta a sua imaginação. 

Rashid conta a Haroun sobre sua ligação com o Mar de fios de Histórias e ele decide recuperar o 

dom de seu pai, ou seja, reconectá-lo com a maior biblioteca do universo, partindo para uma viagem 

fantástica em busca das palavras e desafiando forças terríveis como a escuridão e o silêncio. 

Haroun e o Mar de Histórias se constitui pela oposição semântica fundamental: opressão 

versus liberdade. Segundo Fiorin (1995), os textos podem “trabalhar com a mesma categoria 

semântica, mas axiologizá-la diferentemente e isso vai produzir discursos completamente distintos” 



p. 23 de 32 Silas Rodrigues MACHADO; Mariana CORTEZ 

23 

(1995, p. 168). Dessa forma, as categorias fundamentais apresentadas por Rushdie produzem dois 

tipos de discursos coexistentes na história. No primeiro, sob a ótica dos que chamam Rashid de Mar 

de Histórias e entendem como positivo o fato de ele ter habilidade para contar histórias, o contador 

de histórias é tão valorizado, que é contratado para fazer campanha para os políticos. Apesar de Mar 

de Histórias ser um investimento figurativo, se ele for abstraído, no nível fundamental, seria a 

categoria liberdade, pois dará forma à liberdade de expressão, como será demonstrado 

posteriormente. Já sob a segunda perspectiva, podemos identificar um discurso que nega as histórias 

de Rashid e o chamam de Xá do Blablablá, neste caso, a palavra é disfórica. Subjacente, portanto, 

as designações Mar de Histórias versus Xá do blábláblá estão a oposição fundamental liberdade 

versus opressão como oposições estruturantes do sentido do texto. A obra propõe um percurso da 

opressão (disforia) – não opressão (não disforia) – liberdade (euforia).  

A chave dada pela designação de Rashid autoriza a leitura da opressão como o silêncio do 

personagem e a liberdade como a possibilidade de exercer seu ofício, já que tem o poder da palavra. 

Podemos entender que a obra em questão tem dois protagonistas – Rashid e Haroun – e o título da 

obra recupera essa hipótese. Para fundamentarmos a opção pela oposição, podemos observar 

novamente a caracterização de Rashid que terá implicações no posicionamento de Haroun, já que 

eles passam da palavra positiva ao silêncio negativo e da palavra negativa ao silêncio positivo.  

Rashid, o Mar de Histórias e Haroun: 

Palavra          →          não palavra          →          silêncio 

(euforia)                       (não-euforia)                     (disforia) 

Rashid, o Xá do Blablablá e Haroun: 

Palavra          →          não palavra          →          silêncio 

(disforia)                      (não disforia)                     (euforia) 

Esse percurso entre os termos pode ser mais bem visualizado quando representado 

topologicamente pelo quadrado semiótico. Luiz Tatit argumenta que tal quadrado  

[...] prevê uma sintaxe sumária que consegue apreender em seus termos – desde 

que bem escolhidos – não só os estados narrativos, mas especialmente suas 

transformações. Para tanto, conta basicamente com as operações de negação e 

asserção. Com a primeira, instaura os termos contraditórios que, muitas vezes, 

funcionam como termos de passagem. Com a segunda, instaura os termos 

contrários que articula a principal oposição contida num texto (TATIT, 2014, p. 

198).  



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 20(1), 2019 

24 

Nesse sentido, essas oposições ganham uma representação visual da articulação lógica de 

uma categoria semântica, que permite visualizar a dinamicidade narrativa presente no texto: quando 

negamos a um termo, temos a asserção de outro, estabelecendo uma espécie de percursividade. No 

nosso caso, ficaria da seguinte forma: 

 

Negando-se cada um dos termos da oposição temos um não termo, como: não palavra 

versus não silêncio. Os termos palavra versus silêncio mantêm entre si uma relação de 

contrariedade, ou seja, a palavra é contrária ao silêncio. O mesmo acontece com os termos não 

palavra versus não silêncio. Entre palavra e não palavra e silêncio e não silêncio há uma relação de 

contraditoriedade. Ademais, palavra e não silêncio, assim como silêncio e não palavra, estabelecem 

uma relação de complementariedade e, com efeito, temos como resultado da primeira relação, a 

liberdade de expressão – eufórico – e da segunda, a censura/repressão – disfórico. 

No que tange a narrativa, temos: asserção da palavra, negação da palavra e asserção do 

silêncio e, o segundo momento: asserção do silêncio, negação do silêncio e asserção da palavra. 

Segue o detalhamento: 

A) Asserção da palavra: Rashid é o famoso Mar de História, um festejado contador de 

histórias profissional, que possui o dom da palavra (ligação com o Mar de Fios de 

histórias); negação da palavra: sua esposa Soraya, Sr. Sengapura e até Haroun, o 

questionam sobre a utilidade de suas histórias, que nem são de verdade; asserção do 

silêncio: Rashid nega as histórias, tem um bloqueio criativo e cancela sua assinatura com o 

Mar de Fios de Histórias. 

B) Asserção do silêncio: Rashid não consegue mais contar histórias, agora é o silêncio que 

predomina; negação do silêncio: Haroun nega a desconexão de seu pai com o Mar de Fios 

de Histórias e viaja ao país de Gup para tentar corrigir o cancelamento; asserção da 

palavra: depois de sua aventura consegue fazer com que seu pai volte a contar histórias. 

3. NÍVEL NARRATIVO: EM BUSCA DA LIBERDADE 

Retomando as teorias da narrativa, Barros (2008, p. 191) afirma que: 



p. 25 de 32 Silas Rodrigues MACHADO; Mariana CORTEZ 

25 

A narrativa de um texto é a história de um sujeito em busca de valores. Para que o 

sujeito tenha acesso aos valores, são eles inscritos nos objetos. Os objetos, com 

seus valores, circulam entre sujeitos. Dessa forma, quando um sujeito ganha ou 

adquire um valor, um outro sujeito doa esse valor ou é dele privado. 

Alicerçados por essa explicação, constatamos que o texto em análise é complexo e 

polêmico do ponto de vista narrativo, já que a história narrada é a de Rashid que está conjunto com 

o objeto valor “contar histórias” (liberdade), mas que pela manipulação exercida pela esposa que o 

trai, torna-se disjunto de seu valor e, portanto, oprimido pelo silêncio. Haroun não entende o que se 

passa, mas quer ver seu pai feliz e estabelecer novamente sua família, então, parte em busca de um 

“saber-fazer” para “poder-fazer” sua performance ação e transformar o estado de seu pai.  

Haroun terá seu percurso de aquisição de competência para, em seguida, doá-la a Rashid. 

O percurso narrativo do filho é de aprendizagem, pois terá de enfrentar aventuras para atingir seu 

objetivo e adquirir competência para transformar o estado do pai.  

Vale destacar os diferentes investimentos figurativos que representam essa oposição: a 

habilidade de contar histórias de Rashid versus a privação dessa habilidade; Rashid versus Senhor 

Sengapura; o Mar de Fios de Histórias versus o veneno que mata as histórias; o rei Chattergy que 

permite toda forma de manifestação versus o tirano Khattam-Shup, que proíbe qualquer forma de 

ruído; o exército Pajens-Páginas – o livro como forma de poder versus os Tchupwalas – que são 

obrigados a costurar as próprias bocas e, também, o país de Gup versus o país de Tchup, que são a 

própria representação desses opostos, já que no primeiro reina o dia, o barulho, as histórias, o calor, 

etc. e, no segundo, a noite, o silêncio, o ódio às histórias, o frio, etc.. 

Em Haroun e o Mar de Histórias, há duas transformações, para entendê-las, analisaremos 

o seguinte trecho:  

E foi aí que aconteceu aquilo: Algo Impensável. Rashid subiu no palco diante 

daquela floresta de gente e Haroun ficou olhando dos bastidores laterais. O pobre 

contador de histórias abriu a boca e a multidão deu gritinhos excitados; e agora 

Rashid Khalifa, em pé lá na frente, de boca aberta, descobriu que sua boca estava 

tão vazia quanto seu coração (RUSHDIE, 1998, p. 26). 

Identificamos no trecho que Rashid possui o dom da palavra, isto é, está em relação de 

conjunção com a liberdade em seu estado inicial. Em seguida, passa a estar disjunto do objeto valor, 

quando o sujeito surpreende a multidão com sua boca vazia e, decorrente disso, figurativiza-se a 

transformação de estado. Rashid passa de um estado inicial conjunto para um estado final disjunto 

da liberdade/palavra. Essa mudança de estado acontece graças ao percurso pressuposto da 

manipulação, em que a esposa Soraya abandona o marido e com isso “rouba-lhe” a palavra 

(liberdade) e impõe-lhe o silêncio. Dessa forma, Rashid entra em contato direto com os valores do 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 20(1), 2019 

26 

silêncio manipulado por Soraya, que antes de abandoná-lo deixa a seguinte carta: “você só se 

interessa pelo prazer, mas um homem decente deve saber que a vida é uma coisa séria. Seu cérebro 

está cheio de faz-de-conta, não tem lugar para a realidade” (RUSHDIE, 1998, p. 20). Soraya, por 

sua vez, fora manipulada pelo Senhor Sengapura, que crítica o sujeito Rashid por viver no mundo 

da lua e não ter os pés no chão: “Afinal de contas, o que são essas histórias todas? A vida não é 

nenhum livro de histórias, nem uma loja de piadas. Todo esse divertimento ainda vai acabar mal! E 

pra que servem histórias que nem sequer são de verdade?” (RUSHDIE, 1998, p. 16-17).  

Já Haroun, o filho, ouve a conversa entre seus pais e ao ser abandonado pela mãe, reproduz 

aos gritos a fala do Senhor Sengapura dirigidos ao seu pai. O percurso pressuposto de Haroun se dá 

por não entender por que repetiu esse discurso, percebemos que o que o manipula é o abandono 

(amor pela mãe) e a tristeza (amor pelo pai). Como assevera Barros, “os elementos das oposições 

semânticas são assumidos como valores por um sujeito e circulam entre sujeitos, graças à ação 

também de sujeitos [...] não se trata mais de afirmar ou de negar conteúdos [...], mas de 

transformação, pela ação do sujeito” (2002, p. 11) sendo assim, o foco não é assegurar a palavra – 

liberdade de expressão – e recusar o silêncio – a censura –, mas transformar, pela ação do sujeito, 

estados. No percurso de Haroun, que é de aquisição de competência, ele terá de fazer-se conjunto ao 

saber (a importância da palavra) para agir sobre o estado do pai. 

Enquanto Rashid sofre pela ausência de histórias, dado seu estado de disjunção com a 

liberdade, ele depara-se com o sujeito MasDemais, um político que o contratou para contar 

histórias. MasDemais, por ter sua imagem corrompida pelas histórias contadas por seus inimigos, 

exige que Rashid conte apenas histórias alegres e elogiosas sobre ele durante o comício. Com isso, 

cria-se uma nova barreira em Rashid: 

[...] ‘Eu sou o Mar de Ideias, não sou nenhum Office-boy para ficar recebendo 

ordens! Mas não, que bobagem é essa! Vou subir no palco e não vou encontrar 

nada na minha boca, nadinha, só um aak. E aí eles vão me picar em pedacinhos, vai 

ser o meu fim! Finito, kaput, khattam-shud! É melhor eu parar de me iludir, desistir 

de tudo, me aposentar, cancelar minha assinatura. A mágica desapareceu, acabou-

se pra sempre depois que ela foi embora’. (RUSHDIE, 1998, p. 58).   

Analisando o trecho, percebemos que o protagonista está com sua liberdade de escolha 

suprimida, ele não apenas acha que não pode contar histórias por acreditar que a “mágica” 

desapareceu, depois que Soraya o abandonou, mas também acredita que não deve, pois é 

pressionado a contar histórias para engrandecer políticos. Ele percebe, então, em um jogo 

veridictório, de um lado a verdade das histórias e, de outro, as mentiras dos políticos e se questiona 

sobre a pertinência de ter seu ofício corrompido. Contudo, aceita, neste primeiro momento, a 



p. 27 de 32 Silas Rodrigues MACHADO; Mariana CORTEZ 

27 

manipulação do não poder não fazer dos manipuladores, apesar de não poder, crê que não deve 

contar a história encomendada pelo sujeito MasDemais, porém sua condição o “obriga”. 

Acompanhando a explicação de Fiorin (1995, p. 169), na fase da competência “um sujeito 

atribui a outro um saber e um poder fazer”, fazendo do sujeito Rashid o grande contador de 

histórias, que nunca repete uma palavra, não é apenas seu dom/motivação, mas a relação 

sujeito/objeto figurativizado por Rashid/Mar de Fios de Histórias, pois ele sabe que está conjunto 

com a liberdade (Mar de Histórias), por ter o segredo do Mar do fio de Histórias. O protagonista 

acredita neste universo e isso lhe dá competência para o seu fazer. O objeto “mágico” (Mar de Fios 

de Histórias) é responsável por dar um saber e um poder fazer para o sujeito que realiza uma 

“assinatura”. Depois da desilusão, Rashid acredita que é melhor cancelar a assinatura com o Mar de 

Histórias. A partir dessa disjunção, Haroun inicia seu percurso com o objetivo de relegar o pai ao 

universo das histórias. 

Passa-se então para a fase da performance, nela “ocorre a transformação principal da 

narrativa” (FIORIN, p. 169). Rashid, manipulado por Haroun, deixa o que poderia ser entendido 

como o mundo “real” e viaja para um mundo de fantasias, o lugar de onde vêm todas suas histórias. 

Lá, no processo de enfrentar as forças ocultas do silêncio, entra em contato com outros valores, 

como os da liberdade de expressão e o poder da palavra. Nesse processo, mesmo estando numa 

batalha contra o silêncio, ainda tem dúvida quanto à força da palavra. Essa dúvida pode ser 

observada no início do confronto entre os Pajens-Páginas e os Tchupwalas.  

Os páginas de Gup, agora que já tinham discutido tudo minuciosamente, lutavam 

duro, permaneciam unidos, apoiavam uns aos outros quando necessário, e 

pareciam, de modo geral, uma equipe com um objetivo comum. Toda aquela 

abertura, todos aqueles debates e discussões tinham criado entre eles poderosos 

laços de camaradagem. Os Tchupwalas, por outro lado, iam se revelando uma 

multidão desunida [...] muitos tinham que lutar contra suas próprias sombras 

traiçoeiras! [...] seu voto de silêncio e o hábito de manter tudo em segredo os 

faziam desconfiar e suspeitar do outro (1998, p. 223).  

Rashid, ao perceber o esforço de seu filho em reativar sua assinatura com o Mar de 

Histórias e ver a vitória da palavra frente ao silêncio, dá um primeiro passo em direção à conjunção 

com a palavra. Após superar seu estado de silêncio (não contar histórias), finalmente, reativa a 

ligação com o objeto mágico que lhe permite fazer. Como consequência, Rashid assume o valor da 

liberdade. Mas dessa vez, de forma equilibrada. A presença do equilíbrio é manifestada de forma 

bem sutil ao longo da obra. Como na reflexão de Haroun sobre as oposições e a dança do Guerreiro 

das Sombras: 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 20(1), 2019 

28 

‘Mas a coisa não é assim tão simples’, pensou consigo, pois a dança do Guerreiro 

da Sombra mostrou-lhe que o silêncio também tinha sua graça e beleza (assim 

como a fala pode ser feia e deselegante), e que a Ação podia ser tão nobre como as 

Palavras; e que as criaturas da noite podiam ser tão belas como os filhos da luz. ‘Se 

os Gupis e os Tchupwalas não se odiassem tanto’, pensou ele, ‘poderiam descobrir 

que o outro lado é bem interessante. Dizem que os opostos se atraem’ (RUSHDIE, 

1998, p. 147). 

Sugerindo que mesmo a palavra recebendo o valor positivo, deve-se buscar o equilíbrio; e 

é essa a grande transformação pela qual Rashid passa. Ainda, conforme Fiorin (1995, p. 169), a 

sanção pode ser cognitiva – em que há o reconhecimento por um sujeito de que a performance foi 

executada – e a pragmática – que pode ser manifestada por um prêmio ou castigo. No caso da obra 

analisada, acreditamos que a sanção se manifesta das duas formas. Defendemos tal ideia, pois a 

performance desenvolvida pelo protagonista é reconhecida tanto pelo reino de Gup que reativa sua 

assinatura quanto por Haroun e Soraya que aceitam o valor da palavra novamente. Além disso, em 

sua última apresentação, o senhor do silêncio é enfim derrotado, o político corrupto foge da 

apresentação sob vaias e o Senhor Sengapura é abandonado por Soraya. Assim, Rashid torna-se 

conjunto ao objeto valor liberdade e esta liberdade devolve a família de Haroun. 

4. NÍVEL DISCURSIVO: REATANDO LAÇOS 

O terceiro nível é o do discurso ou das estruturas discursivas, nessa etapa, os textos 

“devem ser examinados do ponto de vista das relações que se instauram entre a instância da 

enunciação, responsável pela produção e pela comunicação do discurso, e o texto-enunciado” 

(BARROS, 2002, p. 11), e as formas mais abstratas no nível narrativo são revestidas de termos 

concretos por meio de temas e de figuras. Em Haroun e Mar de Histórias, Rashid que estava em 

conjunção com o objeto palavra (liberdade), entra em disjunção com ele. Essa estrutura pode ser 

entendida como censura/privação da palavra, tendo em vista que Rushdie, cujo nome se assemelha 

ao do nosso contador de histórias, deixa alguns vestígios de que seu texto “não era apenas uma 

história” (RUSHDIE, 1998, p. 63). 

Rushdie foi um dos autores mais perseguidos pelo Islã na década de 1990, por conta do 

romance Versos Satânicos (1988). No ano seguinte à publicação, o aiatolá Ruhollah Khomeini 

emitiu uma fatwa contra o escritor por fomentar abandono da fé islâmica. Rushdie passa a morar na 

Inglaterra e, desde então, vive no anonimato. Isso, porém, não o impediu de lançar Haroun e o Mar 

de História, obra que afirma ser uma tentativa de explicar ao filho o tema da liberdade de 

expressão.  



p. 29 de 32 Silas Rodrigues MACHADO; Mariana CORTEZ 

29 

Fiorin (1995) enfatiza que as estruturas narrativas podem receber investimentos de duas 

ordens: temáticos e figurativos e, nesse sentido, tais investimentos correspondem ao enriquecimento 

semântico do discurso. Nos textos temáticos, prevalecem traços abstratos, que explicam o mundo; 

por outro lado, nos figurativos, predominam traços semânticos concretos, que simulam o mundo. 

Uma dissertação ou tese, que tem como tema a liberdade de expressão no contexto do Irã nos anos 

de 1990, é um texto temático, já um texto que trata dos mesmos assuntos com predominância de 

figuras, como Haroun e o Mar de Histórias, é um texto figurativo. 

Para dar veracidade ao tema liberdade de expressão, Rushdie busca persuadir o 

enunciatário a aceitar seu discurso, criando um simulacro do mundo. Na narrativa em análise, temos 

um contador de histórias inserido em um mundo fantástico, instaurando o universo ficcional, em 

que há Mar de histórias, grandes contadores valorizados pelos políticos, personagens como páginas 

etc. As histórias contadas remetem a mundos distantes e muito assemelhado às histórias como 

aquelas contadas em As mil e uma noites.  

Por outro lado, Rashid e seu filho se deparam com as mesmas histórias contadas por ele, ou 

seja, a história dentro da história. Estabelece-se, pois, a metalinguagem e um novo percurso 

isotópico, que pela inserção de figuras alheias ao contexto narrado, autorizam nova possibilidade de 

leitura. A partir disso, seu filho tem a seguinte reflexão: “Quantas histórias inventadas estão se 

transformando em realidade!” (RUSHDIE, 1998, p. 88). Assim como as histórias fantásticas de 

Rashid se aproximam do mundo deles, a história de Rushdie estabelece uma relação com seu 

mundo.  

Por outro lado, as ideias presentes na obra de Rushdie – que não são apenas de histórias 

inventadas – são reforçadas a partir da ausência do eu no discurso narrativo, propondo, assim, uma 

reflexão sobre o papel de tais histórias narradas em 3ª. pessoa. Isso se torna evidente se notarmos 

que as falas das personagens aparecem sempre entre aspas. Sabemos que narração em 3ª. pessoa 

cria o efeito de sentido de objetividade e recupera a forma de narrar do antigo contador de histórias, 

que apresenta o narrado com diálogos diretos, porém, pelos traços já apresentados, uma possível 

leitura é a figurativização da própria história do autor. 

“E pra que servem histórias que nem sequer são de verdade?” (RUSHDIE, 1998, p. 16-17), 

esse trecho impõe o seguinte questionamento sobre se o texto pode ser lido distante da sua relação 

com a sociedade e, de acordo com Barros (1994, p. 2), ao resgatar as ideias de Bahktin (1895-1975), 

“Ignorar a natureza dos discursos é o mesmo [...] que apagar a ligação que existe entre a linguagem 

e a vida”, assim entendemos que texto e contexto são indissociáveis e tematizar a liberdade e, 

especificamente, a liberdade de expressão é evidentemente um tema caro a Rushdie e ela abarca 

outras questões sobre a palavra e o poder. 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 20(1), 2019 

30 

Salvar Batchit, que tolo plano! 

O que importa é salvar o Oceano! 

Vamos percorrer todo o terreno! 

Salvar o Mar é a nossa lei!  

O Mar vale mais do que a filha de um rei! (RUSHDIE, 1998, p. 136). 

‘Que exército!’, refletiu Haroun. ‘Se algum soldado se comportasse dessa 

maneira na Terra, seria condenado por uma corte marcial no mesmo 

instante’ [...]. ‘Mas mas mas’, disse Gavião MasMAs, ‘qual é o sentido de 

se dar às pessoas Liberdade de Expressão, e depois dizer que elas não 

devem utilizá-las? E não é o Poder da Palavra o maior de todos os Poderes?’ 

(p. 138-139). 

Rushdie provoca ainda uma segunda reflexão: até que ponto vai nossa liberdade de 

expressão? Acreditamos que temos liberdade, mas, ao mesmo tempo, nos identificamos com o 

pensamento de Haroun e suas dúvidas, pois, ao representar como seria, de fato, um mundo com 

liberdade de expressão, Rushdie causa esse estranhamento no leitor, da mesma forma que Haroun o 

manifesta na obra. “E não é a palavra o maior de todos os poderes?” Este é justamente o tema que 

Rushdie trata: quem controla a informação controla o mundo. Se a liberdade de expressão é 

controlada, não a temos, portanto, somos controlados.  Há, portanto, o binômio palavra e poder. 

A liberdade de expressão é o tema que perpassa toda a obra, porém, outro tema pulsa na 

narrativa: o processo de criação, isto é, a metalinguagem. Essa temática se manifesta por meio de 

inúmeras figuras que se ordenam de uma forma indissociável, pois a liberdade de expressão implica 

em um posicionamento pela linguagem. 

[...] o Mar de Fios de Histórias era, na verdade, a maior biblioteca do universo. E 

como as histórias ficavam guardadas ali em forma fluida, elas conservavam a 

capacidade de mudar, de se transformar em novas versões de si mesmas, de se 

unirem a outras histórias; de modo que, ao contrário de uma biblioteca de livros, o 

Mar de Fios de Histórias era muito mais do que um simples depósito de narrativas. 

Não era um lugar morto, mas sim cheio de vida (RUSHDIE, 1998, p. 82).  

Observamos que o Mar de Fios de Histórias era na verdade uma biblioteca e em seu nome 

há duas figuras, os fios que remetem a tecelagem e as histórias que aludem a textos, narrativas, 

livros etc. Podemos notar que fios e histórias podem ser entendidos como o ato de tecer textos. 

Como a biblioteca é figurativizada pelo mar, as histórias são guardadas de forma fluída, o que 

garante sua capacidade de se modificar. Assim, a metáfora do mar de fios de histórias não se refere 

apenas ao texto finalizado, mas ao texto em seu processo de criação. Tal possibilidade de leitura 

pode ainda ser observada quando as relações entre histórias são tematizadas. 



p. 31 de 32 Silas Rodrigues MACHADO; Mariana CORTEZ 

31 

‘Quando estão com fome eles engolem histórias por todas as bocas, e lá nas suas 

entranhas acontece um milagre: um pedacinho de uma história se junta com uma 

ideia de outra, e pronto! Quando eles cospem as histórias, elas já não são mais as 

mesmas, antigas; são outras, novas. Nada vem do nada, Ladrãozinho; nenhuma 

história vem do nada; as histórias novas nascem das velhas. São as novas 

combinações que fazem com que elas sejam novas’ (RUSHDIE, 1998, p. 98-99). 

Se o Mar de Histórias diz respeito ao texto em seu processo, os peixes Milbocas 

representam o próprio ato de criar do autor. De forma análoga, assim como os peixes Milbocas 

engolem histórias antigas e cospem novas histórias, o autor tece novos textos a partir dos inúmeros 

fios de histórias que fazem parte de seu repertório. Nesse sentido, em Haroun e o Mar de Histórias, 

Rushdie não só se assemelha a Rashid, mas também aos peixes Milbocas. Justificamos tal 

afirmação por meio da forma como constrói sua obra, já que a obra em questão é um apanhado de 

histórias, mas a referência principal é a célebre Mil e Uma Noites. As inúmeras citações que o 

príncipe bolo faz das histórias da Mil e Uma Noite, como: Bolo e a Lâmpada Maravilhosa; Bolo e 

os Quarenta Ladrões; Bolo, o Marujo etc. A casa flutuante que recebe o nome de Mil e Uma Noites, 

entre outras referências. Então, Rashid engole as inúmeras histórias de seu repertório e cria a 

complexa obra Haroun e o Mar de Histórias. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Por meio da análise realizada, foi possível verificar a pertinência da oposição opressão 

versus liberdade como estruturante do sentido da obra Haroun e o Mar de Histórias, de Salman 

Rushdie. Enfatizando a relação entre linguagem, sociedade e história, Rushdie constrói uma obra 

que, além de chamar atenção para o tema da liberdade de expressão, também remete ao processo de 

criação de histórias e da palavra como forma de poder dentro de uma determinada sociedade. 

Ambos os temas se entrelaçam e imbricam, já que linguagem e poder são indissociáveis como 

muitos analistas do discurso apontam (FIORIN, 2004).  

A oposição fundamental liberdade versus opressão bem representa essa problemática e 

Rushdie habilmente soube articulá-la em um texto narrativo fantasioso, mas que metaforiza o 

processo criador em um contexto de opressão. Ao longo da narrativa, é possível acompanhar os 

caminhos de um sujeito que sofre pela perda da capacidade de contar – Rashid e em parte em busca 

da compreensão desse novo mundo que o assusta: Haroun. 

O entrecruzar de caminhos dos personagens e os enlaces de diversas histórias que 

compreendem o universo ficcional são as portas de entrada dessa narrativa-ensinamento, em que há 

a positivação do lado da liberdade e o questionamento dos seus limites. Inúmeros exemplos ao 

longo da História nos mostram a relevância de uma discussão como esta proposta por Rushdie 



Cadernos de Linguagem e Sociedade, 20(1), 2019 

32 

como e ainda a atualidade de sua produção literária. Entre história real do autor à concretização de 

uma fábula infantil, Rushdie conduz o leitor a uma reflexão profunda que merece ser lida e 

estudada. 

REFERÊNCIAS 

BAKHTIN, M. Estética da criação verbal. Tradução Maria Ermantina Galvão; rev. trad. Marina 

Appenzeller. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

BARROS, D. L. P. Dialogismo, Polifonia e Enunciação. In: Diana Luz Pessoa de Barros; José Luiz 

Fiorin (org.). Dialogismo, Polifonia e Intertextualidade em torno de Bakhtin. São Paulo: EDUSP, 

1994. p. 1-10. 

BARROS, D. L. P. Teoria Semiótica do Texto. 4. ed. São Paulo: Ática, 2002. 

BARROS, D. L. P. Estudos do Discurso. In: FIORIN, José Luiz (org.). Introdução à linguistica II: 

princípios de análise. 4. ed. São Paulo: Contexto, 2008. 

FIORIN, J. L. A noção de texto em Semiótica. Organon, Porto Alegre, v. 9, n. 23, p. 163-173, n. 

1995. 

FIORIN, J. L. Sendas e veredas da semiótica narrativa e discursiva. Revista D.E.L.T.A., v. 15, n. 1, 

p.177-207, 1999. 

FIORIN, J. L. Linguagem e Ideologia. 8. ed. São Paulo. Editora Ática, 2004. 

FIORIN, J. L. A linguagem humana: do mito à ciência. In: FIORIN, José Luiz (org.). Linguística? 

Que é isso? 1. ed. São Paulo: Contexto, 2013. v. 1.  p. 13-43. 

FIORIN, J. L. O uso linguístico: a pragmática e o discurso. In: FIORIN, José Luiz (org.).  

Linguística? Que é isso? São Paulo: Contexto, 2013. v. 1. p. 181-203. 

RUSHDIE, S. Haroun e o Mar de Histórias. Tradução Isa Mara Lando São Paulo: Companhia das 

Letras, 1998. 

TATIT, L. A abordagem do texto. In: FIORIN, José Luiz (org.). Introdução à linguística. 6. ed. São 

Paulo: Contexto, 2014. 


