
DOI: 10.26512/revistainsurgncia.v11i1.55901 
 

 

         
InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais   

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS  | ISSN 2447-6684 
 

Dossiê realizado em colaboração com os projetos de extensão NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO 
 

  
Este trabalho está licenciado com uma Licença Creative Commons 4.0. 
Este trabajo es licenciado bajo una Licencia Creative Commons 4.0. 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0. 

dossiê  

La tradición jurídica subalterna de los 
pueblos y comunidades indígenas de 
Michoacán. Luchas históricas por el 
gobierno local y el orden territorial 

A tradição jurídica subalterna dos povos e 
comunidades indígenas de Michoacán. Lutas 
históricas pelo governo local e pela ordem territorial 

The subaltern legal tradition of indigenous peoples 
and communities in Michoacán. Historical struggles 
for local government and territorial order 

 
 
Orlando Aragón Andrade1 

1 Universidad Nacional Autónoma de México, Laboratorio de Antropología 
Jurídica y del Estado, Morelia, Michoacán, México. E-mail: 
orlando_aragon@enesmorelia.unam.mx. ORCID: https://orcid.org/0009-0009-
1126-4750.  
 
 
 

Submetido em 22/10/2024 
Aceito em 14/12/2024 

 
 
 
 
 
 
Como citar este trabalho 
Orlando Aragón Andrade. La tradición jurídica subalterna de los pueblos y 
comunidades indígenas de Michoacán. Luchas históricas por el gobierno local y el 
orden territorial. InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais, Brasília, v. 11, n. 1, 
p. 691-712, jan./jun. 2025. 

https://periodicos.unb.br/index.php/insurgencia/index
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


692  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

La tradición jurídica subalterna de los 
pueblos y comunidades indígenas de 
Michoacán. Luchas históricas por el 
gobierno local y el orden territorial 

Resumen 
En este trabajo se estudia el proceso de lucha por el control del territorio de las 

comunidades indígenas de Michoacán (México), que se entrelaza con la disputa por el 

gobierno local y municipal, con el objetivo de comprender la profundidad histórica de la 

reivindicación y el actual contenido del derecho al autogobierno indígena, relativos a la 

autonomía política del gobierno municipal, el ejercicio de funciones de gobierno y la 

administración directa del presupuesto público. A partir de ello se sostiene la existencia de 

una “tradición jurídica subalterna” de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán 

que, en contra del dogma de la academia tradicional y de la libertaria, visibiliza la habilidad 

y destreza que desde hace siglos han mostrado las comunidades en el uso del derecho 

“ajeno”. 
Palabras-clave 
Comunidades indígenas de Michoacán. Lucha por el control territorial. Disputas por el 

gobierno local y municipal. Tradición jurídica subalterna. 
 
Resumo 
Este trabalho estuda o processo de luta pelo controle do território das comunidades 

indígenas de Michoacán (México), que se confunde com a disputa pelo governo local e 

municipal, com o objetivo de compreender a profundidade histórica da reivindicação e o 

conteúdo atual do direito à autogoverno indígena, relativo à autonomia política do 

governo municipal, ao exercício de funções governamentais e à administração direta do 

orçamento público. A partir disso, sustenta-se a existência de uma “tradição jurídica 

subalterna” dos povos e comunidades indígenas de Michoacán que, ao contrário do dogma 

da academia tradicional e libertária, torna visível a capacidade e habilidade que as 

comunidades têm no uso do direito estrangeiro. 

Palavras-chave 
Comunidades indígenas de Michoacán. Lutar pelo controle territorial. Disputas 

governamentais locais e municipais. Tradição jurídica subalterna. 
 
Abstract 
This paper studies the process of struggle for control of the territory of the indigenous 

communities of Michoacán, which is intertwined with the dispute over local and municipal 

government, with the aim of understanding the historical depth of the claim and the 

current content of the right to indigenous self-government, relative to the political 

autonomy of the municipal government, the exercise of government functions and the 

direct administration of the public budget. Based on this, the existence of a “subaltern legal 

tradition” of the indigenous peoples and communities of Michoacán is maintained, which, 

contrary to the dogma of traditional and libertarian academia, makes visible the ability and 

skill that communities have shown for centuries in the use of foreign law. 
Keywords 
Indigenous communities of Michoacán. Struggle for territorial control. Disputes over local 

and municipal government. Subaltern legal tradition. 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  693 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

Introducción 

En los últimos quince años hemos sido testigos de uno de los movimientos 

políticos más importantes en el estado de Michoacán, México, en el primer tercio 

del siglo XXI. Actualmente más de cuarenta comunidades indígenas, 

pertenecientes a cuatro de los pueblos originarios que se asientan en la entidad 

(ver Figura 1), ejercen el derecho al autogobierno indígena, transformando con ello 

radicalmente la geografía política de los gobiernos municipales, así como el 

ordenamiento y control de sus territorios. 

Figura 1. Regiones indígenas de Michoacán 

 

En 2025 se conmemora el bicentenario de la fundación política y jurídica de 

Michoacán. Hace doscientos años, como hoy, las comunidades indígenas 

formaban parte del debate político de la entonces naciente entidad federativa. En 

aquellos años los diputados constituyentes discutían sobre la pertinencia de que 

varias comunidades indígenas mantuvieran o no la categoría de sede de 

ayuntamiento, que bajo el orden jurídico de la Constitución de Cádiz habían 

alcanzado unos cuantos años atrás en un intento por mantener la autonomía y el 

control de sus territorios y bienes en relación con otras poblaciones. 



694  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

Para infortunio de las comunidades, el primer Congreso Constituyente de 

Michoacán decidió adoptar una serie de nuevos requisitos para que una población 

pudiera ser sede de un ayuntamiento. Esto implicó que prácticamente todas las 

comunidades indígenas de Michoacán perdieran la calidad de sede de 

ayuntamiento y fueran subordinadas política, jurídica y administrativamente a 

poblaciones amestizadas o en un acelerado proceso de amestizamiento, que fueron 

las que finalmente conservaron esta categoría. 

Parte importante de la aspiración de las comunidades de convertirse en sede de 

ayuntamiento, como al día de hoy de ejercer autonomía y autogobierno indígena, 

estaba íntimamente relacionada con el control y defensa de su territorio. La 

subordinación política al gobierno local, antes y después del nacimiento del Estado 

independiente, no sólo implicaba control político sobre las poblaciones; sino 

acceso, ordenamiento y control sobre los territorios de las comunidades.   

Bajo las primeras disposiciones constitucionales del Estado independiente de 

Michoacán, prácticamente ninguna comunidad indígena logró transitar al nuevo 

régimen jurídico-político como población capital o cabecera de ayuntamiento, a 

diferencia de lo que sucedió en otras entidades federativas de México, como 

Oaxaca, que desde entonces establecieron las bases para su actual organización 

política a nivel municipal (Annino, 1995). Según el historiador Juan Carlos Cortés 

Máximo (2012), los primeros y prácticamente únicos casos de comunidades 

indígenas que alcanzaron la categoría de cabecera de ayuntamiento en Michoacán 

lo consiguieron bien avanzado el siglo XIX y a inicios del siglo XX. 

Por distantes que parezcan estos hechos que ocurrieron hace doscientos años, 

considero que tienen una importancia mayúscula en al menos dos sentidos; por 

lado, para entender la actual crisis del gobierno municipal en Michoacán a causa 

de la irrupción en los últimos quince años de formas de ejercicio del derecho al 

autogobierno indígena que desafían la lógica heredada de la época colonial; por 

otro, y en tanto recurso pedagógico, para  brindarnos diferentes lecciones y 

aprendizajes a quienes acompañamos comprometidamente las luchas de las 

comunidades indígenas desde el terreno del derecho y de la antropología jurídica, 

o bien, a los interesados en construir conocimiento científico útil para las luchas de 

estos pueblos desde las diversas disciplinas sociales.  

En esta contribución me propongo cuatro objetivos: (i) estudiar de manera 

panorámica, a riesgo de simplificación, un proceso poco conocido, de larga 

duración, diverso y complejo de lucha por el control del territorio de las 

comunidades indígenas de Michoacán, que se entrelaza con la disputa por el 

gobierno local y, posteriormente, municipal; (ii) comprender la profundidad 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  695 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

histórica de la reivindicación y el actual contenido del derecho al autogobierno 

indígena, relativos a la autonomía política del gobierno municipal, el ejercicio de 

funciones de gobierno y la administración directa del presupuesto público; (iii) 

visibilizar, en contra del dogma tanto de la academia tradicional como de la 

libertaria, la habilidad y destreza que desde hace siglos las comunidades indígenas 

de Michoacán han mostrado en el uso del derecho ajeno, primero colonial y 

después independiente; por último, y a partir de estas referencias, (iv) sostener la 

existencia de una “tradición jurídica subalterna” de los pueblos y comunidades 

indígenas de Michoacán, que es diferente y previa a las prácticas y discursos 

liberales del activismo promedio de los derechos humanos en México. 

Dicho esto, y para alcanzar los objetivos que me he propuesto en este artículo, 

propongo al lector el siguiente itinerario. Primero, regresar siglos atrás, a la época 

de la Colonia, para dar cuenta de la configuración del sistema de la república de 

indios, de las luchas que libraron las comunidades en ese régimen jurídico, y de 

las herramientas y estrategias de las que echaron mano en sus procesos de rebeldía. 

En un segundo momento, revisar el proceso mediante el cual decenas de 

comunidades indígenas del actual estado de Michoacán buscaron constituirse en 

sede de ayuntamiento, aprovechando las disposiciones de la Constitución de 

Cádiz; así como su posterior exclusión política por parte del primer Congreso 

Constituyente de Michoacán. Cerraré esta contribución con un apartado de 

reflexiones finales. 

1 La reconfiguración de las comunidades indígenas 
en Michoacán. Las repúblicas de indios, la 
conflictividad intercomunal y la lucha por la 
autonomía frente a las cabeceras de repúblicas 

Según Felipe Castro Gutiérrez (2020), antes de la llegada de los españoles, la 

organización de las poblaciones originarias que habitaron las regiones en que hoy 

se asientan las comunidades purépechas giraba en torno al linaje de algunas 

familias sobre otras. No disponían del territorio ni de la identidad comunal que 

hoy conocemos. Este cambio hacia la comunidad como unidad de cohesión 

cultural, lingüística, territorial y política se produjo en las primeras décadas de la 

Colonia, como resultado de las políticas de reducción y congregación impulsadas 

desde la Corona española. Como es bien sabido, dicha iniciativa tuvo como 

objetivo principal facilitar la evangelización de las poblaciones nativas de los 

territorios recién conquistados y conseguir su control político, económico y militar. 

La misma realidad es advertida por Gustavo Marín Guardado (2007) y David 



696  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

Figueroa Serrano (2014) para el caso de las comunidades que hoy se asientan en la 

región de la Costa-Sierra nahua. 

Esto quiere decir que la configuración de las comunidades indígenas, como hoy 

las conocemos, no tiene un origen únicamente prehispánico, sino que también está 

fuertemente influenciada por las políticas y medidas dictadas por el Estado 

colonial. Esto, sin embargo, no debe llevarnos a concluir simplemente, como lo han 

sugerido algunos antropólogos, que las comunidades indígenas son un producto 

del Estado colonial; sino que, en todo caso, son el resultado de la tensión entre las 

políticas coloniales de congregación y reducción y las adaptaciones y 

apropiaciones que las poblaciones originarias dispersas realizaron en aquellos 

tiempos. Esta relación —compleja y ambigua, y no dicotómica o polar— será lo 

que a mi parecer ha caracterizado históricamente la relación entre las comunidades 

indígenas y el Estado colonial.  

Las poblaciones indígenas congregadas vivieron un primer periodo de orden 

colonial caracterizado por el establecimiento de encomiendas en algunas regiones 

del actual territorio de Michoacán. No obstante, este sistema fue sustituido por las 

repúblicas de indios como forma de organización territorial y administrativa. Estas 

repúblicas formaron parte de un complejo entramado jurídico-institucional 

bifronte que distinguía entre el gobierno de los indios (república de indios) y el de 

la “gente de razón” (república de españoles). De acuerdo con José Luis Alcauter 

Guzmán (2017, p. 293),  

el gobierno indígena era autónomo, pero al mismo tiempo un gobierno 

auxiliar de los alcaldes mayores, corregidores y gobernadores, pues se 

valían de los oficiales de la república [de españoles] para mantener el buen 

orden en las comunidades indígenas, para la recaudación de los tributos y 

para hacer efectivas las resoluciones y sentencias que los jueces españoles 

pronunciaban. 

La república de indios, en tanto unidad jurídico-administrativa, estaba compuesta 

por comunidades indígenas con estatus diferenciados: una era la cabecera de la 

propia república y el resto eran consideradas como pueblos sujetos a esta cabecera. 

La calidad de cabecera suponía una serie de privilegios, que entre otras cosas se 

derivaban de la importancia que la comunidad había tenido en el pasado, como 

haber sido sede de antiguos cacicazgos; de la presencia en la zona de familias 

indígenas descendientes de la nobleza, como en el caso de Pátzcuaro y 

Tzintzuntzan (Cortés Máximo, 2012, p. 73-79); o, según la normatividad, del hecho 

de que la comunidad contara con una serie de elementos geográficos que 

garantizara su bienestar (Alcauter Guzmán, 2017, p. 292). 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  697 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

La cabecera de la república podía elegir a un gobernador indio y su cabildo; se 

encargaba de que la recaudación de tributos a los pueblos sujetos fuera entregada 

al gobierno de la Corona; disponía de funciones judiciales sobre los indios 

habitantes de la república; contaba con cierta autonomía económica a través de la 

administración de las cajas de comunidad; y tenía el derecho de exigir servicios 

personales a los indios de los pueblos sujetos. En cambio, los pueblos sujetos a la 

cabecera tenían prácticamente sólo obligaciones en relación con sus cabeceras. 

Ellos elegían a un alcalde indio y sus regidores; debían, entre otras cosas, prestar 

servicios personales a la cabecera, tales como arreglar su iglesia o contribuir a la 

fiesta patronal; acudir cuando fueran convocados por las autoridades de la 

cabecera a reparar la iglesia, el hospital y las casas reales; o bien, enviar personas 

para que sirvieran al gobernador de la república o a su cura (Cortés Máximo, 2012, 

p. 71). Este sistema vertical y asimétrico que dio forma a la república de indios hizo 

que desde muy temprano varios pueblos sujetos buscaran separarse de sus 

cabeceras, especialmente por los abusos cometidos hacia sus habitantes, 

intentando que el gobierno colonial les permitiera inaugurar una nueva república 

para así librase del dominio y control de otras comunidades. 

Este objetivo lo lograron hace siglos algunas de las comunidades con las que he 

trabajado que hoy ejercen autogobierno y administran directamente el 

presupuesto público. En la subregión purépecha de la Cañada de los Once 

Pueblos, las comunidades de Carapan y Huancito lo consiguieron en detrimento 

del control que ejercía sobre ellas la cabecera de la república de indios ubicada en 

Chilchota (Cortés Máximo, 2012, p. 19). Una situación similar la podemos 

encontrar en la antigua república de indios de Zitácuaro, en donde las 

comunidades de San Mateo (hoy, Crescencio Morales), San Juan el Nuevo (hoy, 

Donaciano Ojeda) y San Bartolo (hoy, Francisco Serrato) lograron su segregación, 

en el contexto marcado por las reformas borbónicas, para fundar una nueva 

república encabezada por San Mateo (Cortés Máximo, 2012; Venegas Pérez y otros, 

2020). No obstante, tal como lo documentan Ysmael Venegas Pérez y otros (2020), 

la nueva república no estuvo exenta de conflictividad intercomunal: en los años 

subsecuentes, la comunidad de San Bartolo sostuvo litigios con la nueva cabecera 

de San Mateo; también tuvieron diferencias por tierra San Juan el Nuevo y el 

Rancho Carpinteros (el otro aliado de las comunidades mazahuas). 

Para conseguir la creación de una nueva república de indios era necesario contar 

con la autorización del gobierno superior de la Colonia. De tal forma que debía 

seguirse un proceso legal que, según Alcauter Guzmán, comenzaba con la petición 

de los habitantes de la comunidad y era seguido de informes requeridos “al cura 

y al alcalde mayor de partido para verificar que en efecto fuera una comunidad 



698  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

con el vecindario y la calidad necesarios” (2017, p. 292). En la práctica esta solicitud 

implicaba un procedimiento legal que en la mayoría de las ocasiones suponía un 

conflicto entre comunidades indígenas, el cual era sustentado con argumentos 

legales que justificaran y legitimaran la formación de una nueva república.  

Un ejemplo de esta lógica litigiosa de las comunidades frente a la instituciones 

políticas y jurídicas coloniales fue el intento frustrado de separación de la 

comunidad de Ihuatzio, en tanto pueblo sujeto, de la república de indios de 

Tzitzuntzan. Esta solicitud no procedió debido al carácter de ciudad que tenía 

Tzitzuntzan y los privilegios que de esa categoría se desprendían, según lo alegado 

por ésta misma (Cortés Máximo, 2012, p. 81). Otro caso que resulta interesante es 

el de la solicitud de segregación de la comunidad de Tetlama de la república de 

indios de Tepalcatepec, la cual fue aceptada y se sostuvo en la diferencia étnica 

que alegó la comunidad entre sus habitantes nahuas y los tarascos de la cabecera 

de Tepalcatepec. Este argumento resulta por lo menos llamativo para el discurso 

contemporáneo de la etnicidad.  

De acuerdo con Cortés Máximo (2012, p. 88-122), los argumentos que más 

comúnmente esgrimían las comunidades con calidad de pueblos sujetos para 

buscar separarse de las repúblicas de indios existentes y formar una nueva 

consistían en: (i) el maltrato, los abusos y las vejaciones de las autoridades de la 

cabecera sobre los habitantes de los pueblos sujetos; la capacidad que tenía el 

pueblo sujeto para tributar directamente a la Corona; la sobrada solvencia para 

sostener una iglesia; entre otros.  Estos elementos dan cuenta de cómo desde esta 

época las comunidades indígenas incorporaron como parte de sus instrumentos 

de lucha el derecho colonial e, incluso, como lo sostiene Castro Gutiérrez (2003), 

desarrollaron una especial destreza en su movilización: 

Una de las tácticas más generalizadas de los indígenas en sus relaciones 

con hacendados, comerciantes, funcionarios y eclesiásticos, fue el 

aprovechamiento de las ventajas comparativas que les brindaba el sistema 

legal. Los pueblos se arroparon en las instituciones introducidas por los 

españoles —gobiernos, hospitales, cofradías, cajas de comunidad—, se 

preocuparon por obtener mercedes, “componer” sus tierras y acumular 

reales provisiones a su favor. También, desde fechas muy tempranas, 

aprendieron a pasar por encima de las autoridades provinciales y acudir 

directamente a México a promover sus pleitos. Muchos españoles 

acabaron por considerar que se trataba de una aculturación jurídica 

demasiado exitosa. Así lo decía por ejemplo un vecino español de Acuitzio 

que acusaba a los indígenas de ser “cavilosos”, porque al menor acto en su 

contra acudían ante las justicias; o un corregidor de Teremendo, cuando 

decía que los indios eran “ladinos en sus malicias”, se quejaba de sus 

argucias legales y de su costumbre de remitir “siniestras relaciones” al 

virrey. 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  699 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

Por otro lado, los indígenas enviaban comisiones a México, escribían 

peticiones, conseguían reales provisiones... pero también convertían 

montones de leña en garrotes, daban vuelo a las piedras y cubrían plazas 

y calles de multitudes enardecidas. Aunque desde un punto de vista 

formal y legal ambas formas de manifestación eran muy distintas e incluso 

excluyentes, parece evidente que para los indios esto no era así […] Así, el 

motín podía ser para los indios simplemente otra opción —mucho más 

riesgosa, pero también más efectiva en lo inmediato— para conseguir sus 

propósitos colectivos (Castro Gutiérrez, 2003, p. 14-15). 

El proceso de separación de pueblos sujetos se aceleró entre 1750 y 1780 

erigiéndose en ese periodo de tiempo nueve cabeceras de repúblicas de indios 

nuevas (Cortés Máximo, 2012, p. 125-126). Paradójicamente este proceso coincidió 

con la promoción de las reformas borbónicas, las cuales supusieron una 

importante limitación de la autonomía política y económica de la que hasta 

entonces habían gozado las repúblicas de indios, ya que las atribuciones de la 

nueva autoridad de los subdelegados operarían directamente sobre ellas (Alcauter 

Guzmán, 2017, p. 92-95). Todo parece indicar que esta concesión del gobierno 

colonial de nuevas repúblicas de indios se debió a su empeño de mejorar la 

recaudación que hasta entonces habían conseguido. 

Por lo que toca a las comunidades nahuas que hoy se asienta en la región de la 

Costa Michoacana, este proceso tuvo importantes diferencias. Dichas 

comunidades estuvieron ubicadas en lo que se conoció como la provincia de 

Motines, la cual perteneció a las alcaldías mayores de Colima y Zacatula (Sánchez 

Díaz, 2001), divididas entre ellas por el río Cachán. Al occidente del río 

correspondía Motines de Colima (territorio actual de las comunidades nahuas de 

Ostula, Coire y Pómaro); y al oriente del río, Motines de Zacatula. La organización 

de las comunidades se realizó bajo la figura de la corregiduría (Figueroa Serrano, 

2014, p. 168; Marín Guardado, 2007, p. 107), pero también en república de indios, 

según Cayetano Reyes García (1993).  

La relación de estas comunidades con la Corona fue en muchos sentidos diferente 

a lo que ocurrió en otras geografías del estado actual de Michoacán y terminó por 

moldear de manera particular su relación con ella. Entre los elementos 

diferenciadores encontramos la efímera fiebre del oro que estos territorios 

vivieron; la baja presencia de población española en la región; el carácter 

accidentado de su orografía, especialmente la sierra; la singular alianza militar 

entre los nahuas y la Corona para convertirse en “los centinelas del mar sur”, entre 

otras.  

Después de varios ajustes en las jurisdicciones en 1786, con las reformas 

borbónicas, Motines de Colima o del Oro pasó a formar parte de la intendencia de 



700  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

Valladolid, mientras que Motines de Zacatula se incorporó a la intendencia de 

México (Figueroa Serrano, 2014; Marín Guardado, 2007, p. 112). No contamos con 

información alguna sobre las segregaciones de repúblicas de indios para esta zona, 

como en los casos de las comunidades purépechas, mazahuas y otomís, pero sí de 

conflictos por el territorio entre comunidades vecinas tales como Pómaro, Coire y 

Ostula (Figueroa Serrano, 2014, p. 174). 

2 La lucha indígena por ser ayuntamiento. El uso 
estratégico de la Constitución de Cádiz por parte 
de las comunidades indígenas de Michoacán y la 
herencia colonial en el gobierno municipal 
independiente 

La Constitución de Cádiz entró en vigor en 1812. Los años en que se preparó y 

promulgó estuvieron marcados por la invasión napoleónica a España, por la 

difusión de las ideas liberales entre las élites peninsulares y de las colonias, por las 

luchas por la independencia de los territorios coloniales, etcétera. Debido a la 

turbulencia y la disputa política y militar que imperaba tanto en la Península como 

en el territorio de la Nueva España, dicha carta magna tuvo dos momentos 

turbulentos de vida en ambos territorios: el primero de 1812 a 1814 y el segundo 

de 1820 a 1824 (Cortés Máximo, 2012; Annino, 1995).  

Entre los elementos más innovadores de esta carta magna se cuentan el 

establecimiento de una monarquía constitucional, la consagración de la separación 

de poderes, el principio de la soberanía nacional, la libertad de imprenta, la 

propiedad privada, la abolición de las repúblicas de indios y del régimen jurídico 

diferenciador, un fuerte carácter descentralizador a través de la instauración de 

ayuntamientos, entre otros elementos. 

Este cambio político y jurídico significó todo un desafío para las comunidades 

indígenas, que durante siglos vivieron en un régimen diferenciado materializado 

en las repúblicas de indios, y derivó en un nuevo ejercicio de exclusión política de 

éstas, puesto que no tuvieron ningún tipo de participación y fueron únicamente 

objeto de los discursos y posiciones de los diputados peninsulares y criollos 

(Villegas Páucar, 2007). A pesar de esta nueva exclusión, algunas comunidades 

indígenas de la Nueva España, junto con sus aliados, encontraron oportunidades 

impensadas por los creadores de la norma constitucional en el nuevo diseño 

municipal que la carta magna proponía. 

En su artículo 310, la Constitución de Cádiz dispuso que se instalara en las 

poblaciones con más de “mil almas” un ayuntamiento que representara a sus 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  701 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

habitantes. De hecho, en una disposición posterior flexibilizó este requisito, 

permitiendo la existencia de varios ayuntamientos con cantidades menores de 

habitantes. Esta norma fue leída por muchas comunidades indígenas de la Nueva 

España como una oportunidad de asegurar el control sobre sus bienes comunales, 

conservar o adquirir funciones de justicia y, sobre todo, mantener autonomía 

frente a otras comunidades o poblaciones amestizadas. 

Antonio Annino (1995) calificó este uso de la norma gaditana por parte de las 

comunidades indígenas de la Nueva España como una “revolución silenciosa”, ya 

que no sólo marcó la ruptura con el viejo régimen, sino que estableció las bases del 

municipalismo independiente. Para este historiador italiano, el episodio de Cádiz 

representa la primera expresión de lo que posteriormente se conoció como 

“liberalismos populares” (Annino, 1995); esto es, la apropiación del liberalismo, en 

tanto resultado de grupos e ideas de élites, por parte de los sectores populares, 

entre ellos las comunidades indígenas, que al habitarlo, subvertirlo y desbordarlo 

le imprimieron sentido propio. 

Si bien las conclusiones a la que arribó Annino (1995) en su investigación pueden 

ser desiguales y diferentes en cada provincia y región de la Nueva España, me 

parece que son aplicables para el caso de las comunidades indígenas del actual 

estado de Michoacán. En el segundo periodo de vida de la Constitución gaditana, 

una importante cantidad de comunidades indígenas recurrieron a dicho precepto 

constitucional para convertirse en sede de ayuntamiento. De hecho, no sólo 

invocaron la referida norma constitucional, sino que emplearon hábilmente los 

posteriores decretos complementarios que permitían la formación de 

ayuntamientos con cantidades de habitantes menores a los mil.  

En este sentido, dos fueron las trayectorias que, en general, siguieron las 

comunidades indígenas para constituirse en sedes de ayuntamiento: por un lado, 

las que ya eran cabecera de una república de indios y querían transitar al Estado 

independiente como sede de ayuntamiento; y, por otro, los antiguos pueblos o 

comunidades sujetas que buscaron aprovechar el cambio constitucional para 

sacudirse la dominación de su comunidad cabecera. De acuerdo con Cortés 

Máximo (2012, p. 224), de los 97 ayuntamientos constituidos en 1924, 63 había sido 

cabeceras y 34 habían sido pueblos sujetos en el régimen anterior. Ejemplos de la 

primera trayectoria, de cabecera a sede ayuntamiento, encontramos los casos de 

dos comunidades purépechas que han sido protagonistas de las luchas 

contemporáneas por el autogobierno indígena en Michoacán; me refiero a la 

comunidad de Santa Fe de la Laguna (ubicada en el actual municipio de Quiroga) 

y a la comunidad de Teremendo (ubicada en el actual municipio de Morelia). La 

misma trayectoria se puede encontrar en la región mazahua-otomí, con la 



702  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

constitución del ayuntamiento de San Mateo, logro que la cabecera consiguió 

exitosamente conservando dentro de su jurisdicción a los pueblos de San Bartolo 

y San Juan el Nuevo. 

Sin embargo, donde considero se puede advertir mejor el uso estratégico de las 

disposiciones constitucionales es en el caso de los antiguos pueblos sujetos que 

pasaron a constituirse en sede de ayuntamientos. La experiencia de la comunidad 

purépecha de Ihuatzio destaca en este punto, ya que, aunque no logró alcanzar su 

demanda mediante el derecho colonial, finalmente lo consiguió en 1821 (Cortés 

Máximo, 2012, p. 225), haciendo una alianza con la también comunidad de 

Cucuchucho y a pesar de no contar con las mil almas que exigía la norma 

constitucional. 

Estos casos fueron posibles, además de por un trabajo de organización política 

comunal e intercomunal, gracias a las disposiciones del “Decreto CLXIII. 

Formación de ayuntamientos constitucionales” que estableció, de manera 

complementaria al artículo 310, una serie de circunstancias excepcionales 

mediante las cuales se podía erigir un ayuntamiento: 

I. Cualquier pueblo que no tenga Ayuntamiento, y cuya población no 

llegue a mil almas, y por sus particulares circunstancias de agricultura, 

industria o población considere que debe tener Ayuntamiento, lo hará 

presente a la Diputación de la provincia, para que en virtud de su informe 

se provea lo conveniente por el Gobierno (España, Leyes y Estatutos, 1810-

1822). 

De acuerdo con Ricardo Gómez Rivero (2014), en toda la Península sólo ocho 

pueblos, de nueve que lo solicitaron, consiguieron hacer efectiva esta norma de 

excepción; mientras que sólo para el caso de las comunidades del actual estado de 

Michoacán lo lograron catorce. Otro caso que llama la atención, dentro de los que 

se ubican en esta trayectoria, es el de la comunidad purépecha de San Gabriel 

(Cortés Máximo, 2012, p. 233), hoy reducida a un barrio de la actual cabecera 

municipal de Los Reyes, cuya población apenas superaba los doscientos 

habitantes. 

Más allá de las condiciones, intereses y actores de la Península o de la Nueva 

España, de las autoridades intermedias o de otras que pudieron incidir en la toma 

de las decisiones de la Diputación Provincial de Michoacán, como en otras (Serrano 

Ortega, 2016, p. 157-158), este uso de la norma constitucional y de sus decretos 

complementarios por parte de las comunidades deja claro una apropiación y uso 

muy hábil del derecho y de los espacios institucionales de ese periodo de 

transición. Para alcanzar el reconocimiento como sede de un ayuntamiento era 

necesario salir victorioso de un procedimiento legal en el cual la comunidad debía 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  703 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

argumentar y justificar su solicitud. Por si esto fuera poco, en la inmensa mayoría 

de los casos este procedimiento legal implicó también la defensa jurídica y política 

frente a otros ayuntamientos, pueblos u actores que veían afectados sus intereses.  

Por otra parte, es importante tener en cuenta que al tiempo en que se produjo todo 

este movimiento e intento por alcanzar la condición de sede de ayuntamiento, 

algunas comunidades que contaban con más de mil habitantes no solicitaron tal 

conversión, ni se inmiscuyeron en dicho proceso. Como lo muestra la investigación 

de Cortés Máximo (2012, p. 235), quince pueblos de Michoacán contaban con esta 

posibilidad y no lo hicieron. Ejemplos de estos casos son las comunidades de 

Cherán K’eri, Tarecuato, Pamatacuaro, Patamban, Tingambato, entre otras. Las 

razones que les llevaron a no hacer la solicitud pueden ser muchas; en todo caso, 

esto nos da cuenta de que la coyuntura no se vivió de la misma forma en todas las 

regiones indígenas. 

Una cuestión que llama la atención es la importante difusión que debieron alcanzar 

las disposiciones constitucionales gaditanas para, a pesar de su efímera vigencia y 

de los tiempos turbulentos que las acompañaron, conseguir tal nivel de 

apropiación y uso por parte de las comunidades indígenas de Michoacán. Alfredo 

Ávila (2002, p. 112-113) nos ayuda a entender este fenómeno al referir que la 

Constitución de Cádiz fue jurada en la Nueva España por todas las corporaciones 

—las comunidades indígenas dentro de éstas—, con todas las prácticas del viejo 

régimen y mediante rituales no secularizados. Annino (1995) nos ofrece datos que 

permiten entender la permeabilidad de esta norma dentro de las comunidades 

indígenas en aquellos tiempos: 

Los relatos nos muestran que el juramento mantuvo su forma religiosa, en 

nada diferente del pasado: al centro del escenario el texto gaditano estuvo 

expuesto en una mesa con el crucifijo, un evangelio, unas velas y casi 

siempre la imagen del rey Fernando VII. Ningún símbolo nuevo [...] Los 

ritos no fueron idénticos en todos los lugares, pero tuvieron mucho en 

común. No hay dudas, por ejemplo, que adoptaron el modelo de las fiestas 

comunitarias de los santos patronos. La publicación se celebró a lo largo 

de tres días de festejos, y hubo procesiones de santos, tianguis […], repique 

de campanas, cohetes, peleas de galos, y desfiles varios (Annino, 1995, p. 

211-212). 

Según la lectura de Annino, el reconocimiento de las comunidades como sede de 

ayuntamiento les dio un autogobierno inédito hasta ese momento: 

“contribuciones, justicia, bienes comunales y, donde las hubo, milicias” (1995, p. 

221). Aunque con seguridad muchas de estas atribuciones se ejercieron de manera 

parcial, mezcladas con prácticas y formas de las antiguas repúblicas de indios, o 

simplemente no lograron ser ejercidas por el breve periodo de vida de la 



704  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

Constitución y por las turbulencias que atravesaron las comunidades durante esa 

época, la posibilidad de su materialización debió resultar atractiva para las 

necesidades y retos que por aquellos tiempos enfrentaban las comunidades 

indígenas, especialmente las que se encontraban bajo el régimen jurídico de pueblo 

sujeto. 

A mi parecer, la importancia de la Constitución de Cádiz en el futuro 

establecimiento de ayuntamientos en la era del nuevo Estado independiente es 

innegable, aunque eso no signifique que hayan subsistido la mayoría de los 

ayuntamientos que se establecieron en su segundo periodo de vida. Esta 

Constitución terminó por ser, finalmente, el piso sobre el cual se construyó, de 

manera contenciosa, la nueva división territorial del Estado mexicano a nivel 

municipal, situación que se puede advertir hasta nuestros días en la relación que 

sostienen las comunidades indígenas con el gobierno municipal. 

Varias investigaciones han dado cuenta de cómo con la promulgación de las 

constituciones locales y sus respectivas leyes municipales la configuración 

heredada de Cádiz se desmanteló, o como lo sostiene José Antonio Serrano Ortega 

(2016), en referencia al planteamiento de Annino (1995), se produjo una 

“contrarrevolución territorial”. Este fue el caso de Michoacán, Veracruz y otras 

entidades; no así el Oaxaca, Puebla y San Luis Potosí (Sánchez Montiel, 2009, p. 

64). De hecho, esta diferencia explica en gran medida por qué Oaxaca y Puebla se 

cuentan en la actualidad entre las entidades federativas con la mayor cantidad de 

municipios.   

La distribución singular del actual territorio oaxaqueño comenzó precisamente en 

este periodo de establecimiento de ayuntamientos bajo el orden constitucional 

gaditano. Como lo refiere el mismo Annino (1995, p. 215), para 1810 Oaxaca tenía 

90 repúblicas, mientras que para 1821 ya contaba con 200 ayuntamientos, de los 

cuales 117 había sido pueblos sujetos. Sin este hecho no se puede entender, por 

ejemplo, la existencia hoy en día de 570 municipios, muchos de ellos con cabecera 

en una comunidad indígena; y si vamos más allá, la existencia de un sistema de 

elecciones por usos y costumbres que regula a la amplia mayoría de 

ayuntamientos. 

La situación en Michoacán fue diferente. En 1825 se expidió la primera 

Constitución como parte del Estado independiente. Si bien en un inició se acordó 

que mientras no se aprobara la norma correspondiente continuaran funcionando 

todos los ayuntamientos creados bajo la Constitución de Cádiz, desde temprano 

predominaron las voces que promovían la desaparición de muchos ayuntamientos 

que las comunidades indígenas habían logrado establecer. Los principales 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  705 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

argumentos que dieron para ello algunos de los diputados constituyentes fueron: 

la ignorancia e incapacidad de los indios; el incumplimiento de su obligación de 

informar sobre los bienes de la comunidad; y su negativa de acatar los mandatos 

del Congreso Constituyente (Cortés Máximo, 2012, p. 242). Para Cortés Máximo 

(2012, p. 245), sin embargo, el principal interés de las élites independentistas para 

no conceder este derecho a las comunidades indígenas consistiría más bien en la 

ambición de apoderarse y controlar los bienes y recursos que, dicho sea de paso, 

las élites aseguraban que los indígenas eran incapaces de administrar 

adecuadamente para el bien propio y el de la naciente nación. 

En otro trabajo Serrano Ortega (2014) argumenta cómo en esta decisión tuvo 

mucho que ver el ayuntamiento de Valladolid y su interés por crear y mantener 

privilegios frente a otros ayuntamientos. Entre los argumentos que en general se 

defendían para sostener el cierre de muchos ayuntamientos reconocidos en el 

marco de la Constitución gaditana encontramos: 

[…] que los integrantes de los nuevos ayuntamientos de Michoacán habían 

gastado arbitrariamente los recursos de varios ramos […] y que debían 

“muchísimo” sin que se les pudiera fincar responsabilidad porque los 

regidores eran muy pobres. Endeudados, dilapidadores y para peores 

males, los impuestos municipales no eran copiosos por la población escasa 

“y casi ningún comercio de la mayor parte de los pueblos”. Por 

consiguiente, las arcas municipales no producían lo necesario para cubrir 

todos los sueldos y necesidades de los cabildos. También se quejaban los 

diputados de que entre los integrantes de la mayor parte de los 

ayuntamientos campeaba la ignorancia producida, claro, por el “antiguo 

sistema”. Para cuantificar el desaliento señalaban que “no hay ni mediana 

ilustración”. Lo más preocupante era que los munícipes de los nuevos 

consejos “se mezclan en las cosas que no son de su inspección” (Serrano 

Ortega, 2014, p. 207-208).  

Fue de esta manera que con la promulgación de la Constitución de Michoacán en 

1825 se modificó el requisito de las mil almas establecido en la Constitución de 

Cádiz años atrás por uno de cuatro mil almas, según lo dispuesto en el artículo 104 

de la nueva carta magna (Congreso Constituyente del Estado de Michoacán, 19 de 

julio de 1825). La consecuencia de este cambio se materializó en la reducción del 

número de ayuntamientos que paso de 97 a 67. Como puede advertirse, las 

poblaciones principalmente afectadas por este criterio fueron las comunidades 

indígenas (Cortés Máximo, 2012, p. 250), que para ese momento experimentaban 

un cambio demográfico que terminaría por agudizarse durante el siglo XIX, 

dejándolas como un sector poblacionalmente minoritario.  

Esta situación se va a confirmar con la promulgación del decreto número 5 en 1831. 

De tal manera que va a ser en este proceso histórico en que en Michoacán se 



706  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

configure, jurídica y políticamente hablando, en un Estado aparente; esto es, en 

una entidad política disociada de su base social y sostenida a partir de la negación 

y exclusión de las comunidades indígenas en el diseño formal y legal de la entidad. 

En las décadas siguientes, en un contexto de inestabilidad política y guerras 

intestinas, se emitirán varias normas para ordenar y regular la división territorial 

de Michoacán, que incluirán el establecimiento de partidos, departamentos, 

ayuntamientos, tenencias, etcétera. Adicionalmente, y en relación con los 

territorios de los estados de Guerrero y Colima, el territorio de Michoacán sufrirá 

cambios durante el siglo XIX. No obstante, por lo que toca al número de 

ayuntamientos, se va a mantener un número bastante estable con relación a los 67 

con los que se fundó como Estado independiente. Hasta inicios del siglo XX se 

contaban 76 ayuntamientos, producto de algunos cuantos cambios, desapariciones 

y novedades, entre las más importantes para los propósitos de nuestro trabajo está 

la creación del ayuntamiento de Coalcomán en 1831; la ascensión de la tenencia de 

Cherán a cabecera municipal en 1861; la ascensión de Coahuayana en 1867; y la 

desaparición del ayuntamiento de Capula en 1863, que era uno de los pocos 

sobrevivientes ayuntamientos indígenas (INEGI, 2023, p. 54-56). 

Palabras finales 

Lo primero que habría que decir es que el contenido actual del derecho al 

autogobierno indígena y a la administración directa del presupuesto público por 

parte de las comunidades indígenas en Michoacán tiene profundas raíces 

históricas, que se remontan a las demandas de segregación de las comunidades 

sujetas, respecto de sus cabeceras, en la época de las repúblicas de indios. La lucha 

de las comunidades indígenas por obtener autonomía política, jurídica y 

administrativa en relación con otras comunidades y poblaciones mestizas ha sido 

una constante y ha tenido distintos rostros, que pudimos ver, por ejemplo, en los 

esfuerzos que éstas emprendieron para convertirse en sede de una nueva república 

de indios o, más tarde, en sede de un ayuntamiento. 

Se puede sostener, entonces, que la expansión actual de la demanda por el 

autogobierno en las distintas geografías indígenas de Michoacán (purépecha, 

mazahua, otomí y nahua) responde, en gran medida, al arraigo que ésta ha tenido 

en las comunidades históricamente subordinas a otras poblaciones indígenas y 

mestizas en casi todas las regiones indígenas de la entidad. Si bien esta demanda 

no derivó en la creación de nuevos municipios, o en la asunción de comunidades 

indígenas como sedes del gobierno municipal, sí terminó por configurar el 

contenido del actual reconocimiento jurídico del autogobierno indígena en 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  707 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

Michoacán, el cual ha constituido una salida político-jurídica a esta demanda 

histórica. 

Así, aunque las comunidades indígenas, después de acceder al autogobierno, no 

se convirtieron en sedes del gobierno municipal y, en ese sentido, no pudieron 

acceder a esa personalidad jurídica, ni al ejercicio de funciones de gobierno y 

presupuesto público para administrarlo, sí alcanzaron otro tipo de reconocimiento 

jurídico, derivado del ejercicio de un derecho humano, que les transfiere las 

mismas funciones de gobierno que detenta el municipio, una personalidad jurídica 

análoga y el presupuesto público para administrarlo y ejecutarlo al interior de su 

comunidad. 

Podemos afirmar también que las comunidades indígenas en Michoacán han 

sostenido una relación continua, estrecha, diversa, ambigua, tirante y mutuamente 

constitutiva con el Estado y su derecho desde la época de la Colonia hasta el 

pasado reciente. Lo anterior no quiere decir que hayan permanecido simplemente 

sometidas a los designios de éste, sino que su resistencia y su rebeldía se ha 

producido a partir de la combinación —creativa, fluida, ambigua y, en no pocas 

ocasiones, simultánea— de acciones por dentro del Estado y su legalidad, así como 

de iniciativas por fuera de él1.  

La rebeldía de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán no ha 

descansado, como lo han planteado algunos actores políticos y estudios 

académicos, en posiciones dicotómicas; esto es, en concebir como opuestas la vía 

de la acción directa y el camino del uso del derecho. Por el contrario, como hemos 

visto a través de los diferentes procesos aquí estudiados, la rebeldía indígena en 

Michoacán se ha ubicado en el terreno de la paradoja y de la ambigüedad, y no en 

el terreno del blanco y negro. 

Con base en los elementos aquí expuestos puedo sostener que los pueblos y 

comunidades indígenas de Michoacán han desarrollado una “tradición jurídica” 

de uso estratégico, político o contrahegemónico del derecho estatal que apenas 

conocemos en la academia jurídica crítica. Según John Merryman una tradición 

jurídica es: 

Un conjunto de actitudes profundamente arraigadas, históricamente 

condicionadas, acerca del papel del derecho en la sociedad y el cuerpo 

 

 
1  Esta afirmación podría extenderse, incluso, a otras experiencias de la Nueva España. Por ejemplo, 

Guillermo Floris Margadant (1996) muestra la habilidad en la litigación del derecho colonial y su 

combinación con otras acciones políticas con la que los indios enfrentaron a los españoles en un 

conflicto por aguas en Querétaro. 



708  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

político, acerca de la organización y la operación adecuada de un sistema 

jurídico, y acerca de la forma en que se hace o debiera hacerse, aplicarse, 

estudiarse, perfeccionarse y enseñarse el derecho. La tradición legal 

relaciona el sistema legal con la cultura de la que es una expresión parcial. 

Ubica al sistema legal dentro de la perspectiva cultural (Merryman, 2014, 

p. 14). 

Si bien esta noción de tradición jurídica fue creada para estudiar las tres grandes 

tradiciones jurídicas occidentales en las que se ubican los Estados nacionales 

contemporáneos (esto es, el common law, la romano-germánica y el derecho 

soviético), considero que resulta provechoso intervenirla para mostrar que detrás 

del uso, la resistencia y la movilización del derecho “ajeno” por parte de los sujetos 

subalternos, como los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán, hay 

experiencias, saberes y conocimientos nacidos en la lucha y en la rebeldía que se 

han acumulado a lo largo de los siglos; y no un comportamiento azaroso, irracional 

o ignorante. 

Me parece especialmente útil esta categoría de tradición jurídica en lo relativo al 

“conjunto de actitudes profundamente arraigadas, históricamente condicionadas, 

acerca del papel del derecho en la sociedad y el cuerpo político”, dado que este 

“conjunto de actitudes” no tienen por qué ser exclusivas de un Estado nación o de 

un conjunto de Estados nación. También puede ser útil pensarlas para actores 

subalternos que comparten más o menos ciertos valores y prácticas culturales, tales 

como los pueblos y comunidades indígenas. En ese sentido, la “tradición jurídica” 

se lee a contrapelo, como nos dice Walter Benjamin (2007) que se lee la historia, a 

propósito de sus célebres tesis sobre la filosofía de la historia. 

Esta tradición jurídica de los subalternos, de las comunidades rebeldes, está 

sostenida en actitudes y prácticas insurgentes, desobedientes, rebeldes y 

heterodoxas frente a la legalidad imperante. Evidentemente no se le encuentra en 

las mismas formas ni espacios que a las tradiciones jurídicas occidentales 

estadocéntricas; igual que la historia, el derecho y otros conocimientos y saberes, 

ésta se encuentra disgregada y es episódica, como diría Antonio Gramsci (1970) al 

analizar la historia de las clases subalternas. En ese sentido, su estudio no resulta 

fácil para los instrumentos metodológicos y los lentes teóricos de los que hoy 

disponemos en los estudios jurídicos y en la antropología jurídica convencional. 

Por esta razón es necesaria una antropología jurídica que trabaje al lado de las 

luchas concretas de los pueblos y comunidades indígenas; por esta razón es 

necesaria una antropología jurídica militante. 

La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de 

Michoacán es, además, previa y diferente de las utopías jurídicas liberales basadas 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  709 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

en la vigencia del Estado de derecho, en los derechos fundamentales y, por 

supuesto, distinta de sus avatares contemporáneos materializados en el discurso 

de los derechos humanos y de las Organizaciones No Gubernamentales (ONG), en 

el litigio estratégico, etcétera. Esto puede advertirse fácilmente en ciertos gestos 

definitorios de una y otra. Mientras que el activismo de las ONG de derechos 

humanos es principalmente reactivo, es decir, no va más allá de intentar contener 

los daños a la comunidad; la resistencia de la tradición jurídica subalterna es, 

además de reactiva, anticipatoria, en la medida en que procura generar nuevos 

escenarios de lucha, además de hacer frente a desafíos inmediatos. 

De igual manera, la tradición jurídica subalterna, se proyecta y se mueve en una 

lógica distinta de la que habitualmente sugieren las lecturas convencionales de la 

teoría crítica del derecho, es decir, en la lógica de la oposición entre la movilización 

jurídica y la acción política. Desde la tradición jurídica subalterna de los pueblos y 

comunidades indígenas de Michoacán no existe una contradicción a priori entre la 

movilización político-jurídica, esto es, en recurrir al derecho “ajeno”, y accionar de 

forma paralela y/o sincronizada la organización y la movilización comunal. Bajo la 

tradición jurídica subalterna no se apela a la supuesta justicia y neutralidad del 

derecho, a la vigencia e imperio de los derechos humanos, o a alcanzar la 

emancipación a través de la ley; se apela a alcanzar objetivos políticos a través del 

empleo y combinación de los diferentes recursos e instrumentos de los que 

disponen las comunidades indígenas, sean estos jurídicos o metajurídicos. 

Referencias 

ALCAUTER GUZMÁN, José Luis. Subdelegados y subdelegaciones. Gobierno 

intermedio y territorio en las intendencias novohispanas. Zamora: El Colegio de 

Michoacán, 2017. 

ANNINO, Antonio. Cádiz y la revolución territorial de los pueblos mexicanos 

1812-1821. En: ANNINO, Antonio (Coord.). Historia de las elecciones en 

Iberoamérica, siglo XIX. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, 1995, p. 

177-236. 

ÁVILA, Alfredo. En el nombre de la nación. La formación del gobierno 

representativo en México (1808-1824). Ciudad de México: Taurus/CIDE, 2002. 

BENJAMIN, Walter. Conceptos de filosofía de la historia. Buenos Aires: Terramar, 

2007. 

CASTRO GUTIÉRREZ, Felipe. Lo tienen ya de uso y costumbre. Los motines de 

indios en Michoacán colonial. Tzintzun. Revista de Estudios Históricos, n. 38, p. 9-

34, 2003. 



710  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

CASTRO GUTIÉRREZ, Felipe. Identidad y etnicidad en el Michoacán colonial. 

Corporativismo, contrato social e individualismo entre los tarascos. En: SENEFF, 

Andrew Roth; KEMPER, Robert; ADKINS, Julie (Eds.). Del tributo a la soberanía 

comunitaria. Los territorios tarasco y caxcán en transición. Zamora: El Colegio de 

Michoacán, 2020, p. 139-150. 

CONGRESO CONSTITUYENTE DEL ESTADO DE MICHOACÁN. Constitución 

del estado libre y federado de Michoacán, 19 de julio de 1825. Disponible en: 

https://archivos.juridicas.unam.mx/www/bjv/libros/12/5624/69.pdf. Fecha de 

consulta: 20 de agosto del 2024. 

CORTÉS MÁXIMO, Juan Carlos. De repúblicas de indios a ayuntamientos 

constitucionales: pueblos sujetos y cabeceras de Michoacán, 1740-1831. Morelia: 

Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 2012. 

ESPAÑA. Leyes y Estatutos, 1810-1822. Colección de los decretos y órdenes que han 

expedido las Cortes generales y extraordinarias, Tomo II, Decreto CLXIII, de 23 de 

mayo de 1812, “Formación de los ayuntamientos constitucionales”, p. 221-225. 

Disponible en: 

http://www.ub.edu/ciudadania/hipertexto/evolucion/textos/organica/1812c.htm. 

Fecha de consulta: 20 de agosto del 2024. 

FIGUEROA SERRANO, David. Litorales de la memoria. Percepción del territorio y 

las relaciones interétnicas en Pómaro, Michoacán. Zamora: El Colegio de 

Michoacán, 2014. 

FLORIS MARGADANT, Guillermo. Los pobres indios, ¡cenicientos de la justicia 

novohispana! ¿Correcto o falso? Un interesante litigio sobre aguas del río de 

Querétaro, de 1758 a 1763. Anuario Mexicano de Historia del Derecho, v. 8, p. 283-

308, 1996. 

GRAMSCI, Antonio. Antología. México, D.F.: Siglo XXI, 1970. 

GÓMEZ RIVERO, Ricardo. Establecimiento de ayuntamientos constitucionales, 

1820-1823. Anuario de historia del derecho español, n. 84, p. 421-444, 2014. 

INSTITUTO NACIONAL DE ESTADÍSTICA Y GEOGRAFÍA (INEGI). Evolución 

histórica de los municipios de México de 1810 a 2020: Michoacán de Ocampo. Ciudad 

de México: INEGI, 2023. 

MARÍN GUARDADO, Gustavo. Vidas a contramarea: pesca artesanal, desarrollo y 

cultura en la Costa de Michoacán. Ciudad de México: El Colegio de 

Michoacán/CIESAS, 2007. 

MERRYMAN, John Henry. La tradición jurídica romano-canónica. Ciudad de 

México: Fondo de Cultura Económica, 2014. 



La tradición jurídica subalterna de los pueblos y comunidades indígenas de Michoacán.  711 

Luchas históricas por el gobierno local y el orden territorial 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

REYES GARCÍA, Cayetano. Los centinelas del mar. Relaciones. Estudios de historia 

y sociedad, v. XIV, n. 55, p. 1331-1335, 1993. 

SÁNCHEZ DÍAZ, Gerardo. La Costa de Michoacán. Economía y sociedad en el 

siglo XVI. Morelia: Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 2001. 

SÁNCHEZ MONTIEL, Juan Carlos. Formación de ayuntamientos 

constitucionales y un nuevo sistema de representación política en los pueblos-

misión de Rioverde, San Luis Potosí, 1812-1826. Estudios de historia moderna y 

contemporánea de México, n. 37, p. 37-69, 2009. 

SERRANO ORTEGA, José Antonio. Los subordinados gaditanos. Diputaciones y 

Ayuntamientos en las provincias de Michoacán y de Occidente, 1820-1823. En: 

BREÑA, Roberto (Ed.). Cádiz a debate: actualidad, contexto y legado. Ciudad de 

México: El Colegio de México, 2014, p. 199-216. 

SERRANO ORTEGA, José Antonio. Sobre la revolución territorial de los pueblos. 

Diputación provincial y ayuntamientos en Guanajuato, 1822-1824. Relaciones. 

Estudios de Historia y Sociedad, v. 37, n. 147, p. 155-195, 2016. 

VENEGAS PÉREZ, Ysmael; TORRES, Pedro Sergio Urquijo; PATIÑO, María del 

Carmen Ventura; RAMÍREZ, Isabel. Composición de tierras en el pueblo de 

indios de San Mateo, alcaldía mayor de Maravatío-Zitácuaro, siglos XVII y XVIII. 

Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, v. 41, n. 162, p.132-162, 2020. 

VILLEGAS PÁUCAR, Samuel Alcides. Las Cortes de Cádiz y la cuestión 

indígena, 1808-1814. Revista de Antropología, n. 5, p. 199-220, 2007. 

  



712  Orlando Aragón Andrade 

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais em colaboração com NAJUP Luiza Mahin, OBUNTU e OFUNGO  

v. 11 | n. 1 | jan./jun. 2025 | Brasília | PPGDH/UnB | IPDMS 

Sobre el autor 

Orlando Aragón Andrade 
Licenciado en derecho, maestro en historia de México y doctor en 
ciencias antropológicas. Actualmente se desempeña como profesor e 
investigador en la Universidad Nacional Autónoma de México (campus 
Morelia), desde donde coordina el Laboratorio de Antropología Jurídica 
y del Estado, así como el Proyecto de Ciencia de Frontera 
“Caleidoscopio. Innovaciones políticas y jurídicas de las comunidades 
indígenas que ejercen autogobierno para la transformación 
intercultural del Estado mexicano”. Su investigación se ha enfocado en 
los últimos años en la construcción de una antropología jurídica 
militante a partir del acompañamiento político y legal de diferentes 
luchas por la autonomía y autogobierno indígena en México que realiza 
desde el Colectivo Emancipaciones, del cual es miembro fundador. 


	Introducción
	1 La reconfiguración de las comunidades indígenas en Michoacán. Las repúblicas de indios, la conflictividad intercomunal y la lucha por la autonomía frente a las cabeceras de repúblicas
	2 La lucha indígena por ser ayuntamiento. El uso estratégico de la Constitución de Cádiz por parte de las comunidades indígenas de Michoacán y la herencia colonial en el gobierno municipal independiente
	Palabras finales
	Referencias
	Sobre el autor

