
291Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

Carta sobre a práxis de 
ensinar/aprender/transformar
– para superar o “eu” e o 
“outro” da educação popular, 
da extensão popular e da 
assessoria jurídica popular1

Letter about práxis of teach/learn/transform – to overcome the 
“i” and the “other” of popular education, popular extension and 
advocacy

José Humberto de Góes Junior2

Resumo: O presente trabalho é um ensaio em formato de carta filo-
sófica. Sua elaboração se dá a partir da pergunta “quem são o ‘eu’ e o 
‘outro’ da ‘Extensão Popular’, da ‘Educação Popular’ e da ‘Assessoria 
Jurídica Popular?’”. Para responder a esta indagação, são invocadas 
formulações teóricas de Paulo Freire. Com base em categorias pro-
duzidas por este, bem assim na experiência constituída na práxis de 
seu autor, são construídas análises e compreensões possíveis sobre 
a “Extensão Popular”, a “Educação Popular” e a “Assessoria Jurídica 

1 Trabalho apresentado ao Espaço de Discussão 1(Assessoria Jurídica, Educação 
Jurídica e Educação Popular) do VI Seminário Direitos, Pesquisa e Movimentos Sociais, 
Universidade Estadual da Bahia, Vitória da Conquista, 23 a 27 de agosto de 2016.

2 Professor de Direito da UFG. Doutor em Direito pela UnB. Mestre em Direitos Humanos 
pela UFPB. Bacharel em Direito pela UFS. Coordenador do GT de Assessoria Jurídica 
Popular, Educação Jurídica e Educação Popular.



292

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

Popular”, seu papel para a produção científica e de conhecimentos, 
por fim, para a relação da universidade com grupos organizados e/ou 
Movimentos Sociais.

Palavras-chave: sujeitos da Extensão Popular, da Educação Popular 
e da Assessoria Jurídica Popular; novos modos de produção de co-
nhecimentos e da universidade; Extensão Popular, Educação Popular 
e Assessoria Jurídica Popular

Abstract: This paper is an essay on philosophical letter format. Its 
preparation starts from the question “Who are the ‘I’ and the ‘other’ of 
‘Popular Extension’, ‘Popular Education’ and ‘Advocacy’?” In attempt 
to answer this question, theoretical formulations of Paulo Freire are 
invoked. Based on categories produced by his, as well as the experi-
ence made in the praxis of its author, we provide analyses and pos-
sible insights into the “Popular Extension”, “Popular Education” and 
“Advocacy”, its role in scientific production and knowledge and, final-
ly, to the relationship between the university and organized groups 
and/or Social Movements.

Keywords: subjects of Popular Extension, Popular Education and Le-
gal Popular Consultant; new production modes of knowledge and of 
university; Popular Extension, Popular Education and Advocacy 

PRIMEIRAS PALAVRAS...

Existenciar a Extensão Universitária me levou à militância em Direi-
tos Humanos, à Advocacia Popular e, com os conhecimentos que fui 
adquirindo ao longo dessas atividades, especialmente sobre Educação 
Popular e a Defesa de Direitos aliada à luta por Justiça Social, para o 
Mestrado, para o Doutorado e para o Magistério no Curso de Direito.

No contato com o Movimento Nacional de Meninos e Meninas de 
Rua e com o Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem-Terra, que, 
com sua presença pedagógica e construções cognitivas, me permitem 
aprofundar aprendizagens constituídas em Assessoria Jurídica Uni-
versitária Popular (AJUP) e nos diálogos mantidos na Rede Nacional 



293

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

de Assessoria Jurídica Universitária Popular (RENAJU), uma pergunta 
se apresenta, toma corpo e, aos poucos, assume a condição de mola 
propulsora de todas as posteriores vivências que me formam enquan-
to ser-no-mundo: quem são o “eu” e o “outro” da Educação Popular, da 
Extensão Popular e da Assessoria Jurídica Popular? É essa pergunta 
que, consciente ou inconscientemente, vai me fazendo entender que 
cada um e cada uma se reconhece sujeito reconhecendo os sujeitos 
ético-políticos com os quais atua, enquanto os abraça3 e os percebe 
em luta. Em outras palavras, na co-vivência da transformação, passo 
a intuir que, sem entender quem são os sujeitos que se realizam ao re-
alizar uma Pedagogia da Libertação ou uma Pedagogia do Oprimido, 
tal qual é possível chamar a construção de conhecimento que se dá 
em Educação e em Extensão Populares inspiradas no método Paulo 
Freire (1998), talvez estas experiências pedagógicas se desnaturem 
e, com isso, percam o seu propósito e suas condições de existência. 

De volta à indagação, agora, provocado mais uma vez pela Exten-
são Popular, pela Educação Popular e pela Assessoria Jurídica Univer-
sitária Popular, reinstalo conscientemente a pergunta impulsionadora 
e me lanço ao exercício de respondê-la. Opto pela escrita em formato 
de carta porque inicialmente penso que, nas cartas, está presente um 
duplo elemento: ao tempo que podem ser um instrumento de produção 
cognitiva, são também um meio de comunicação. Nisso reside a pos-
sibilidade de, por cartas, informarem-se descobertas, entrelaçarem-se 
pensamentos, produzirem-se trocas de compreensões, colocarem-se 
ideias à prova e construírem-se acordos, discordâncias propulsoras de 
novas ideias e/ou de aprofundamento e de consolidação de conheci-
mentos já dispostos, percepções de elementos teóricos não analisa-
dos, além de desenvolver e reforçar argumentos, o que sempre se faz 
no contato com o outro. 

Com essas características, é possível que as cartas assumam a 
forma de produção cognitiva em diálogo. Mais do que comunicar, pa-

3 No dicionário, a palavra abraço é sinônimo de compreensão, exatamente o que vivo 
enquanto estou com sujeitos em luta, disposto a construir com eles e elas a experiência 
de constatar e de mudar o mundo.



294

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

recem uma forma de se comunicar que mescla razão4 e sensibilidade. 

4 Não falo, decerto, de uma racionalidade instrumental exclusivamente, com sua pretensão 
de pureza, de desligamento abstrato do mundo de que faz parte, ainda que se diga o 
contrário. Se por um lado as cartas parecem um modo intimista, introspectivo, mais 
próximo do que formas mais fechadas de produção teórica propagam como expressão 
de “sensibilidade”, colocando mais ênfase nesse aspecto para negar suas racionalidades 
(aqui, falo da razão moral-prática e da razão estético-expressiva, invocadas por Boaventura 
de Sousa Santos (2001) para enfrentar a redução na complexidade cognitiva provocada 
pela sobreposição da razão instrumental sobre outras formas de compreender), por 
outro, não se pode negar que as cartas, como as obras de arte, que não deixam de ser 
produções conscientes, fazem-se tentando supor a reação e a compreensão de alguém. 
Enquanto vai sendo desenhada, absorve o que se pode imaginar quanto ao olhar, aos 
gestos, à sensação de quem a recepciona, como receberá os argumentos, que outras 
ideias poderá ter, que discordâncias e que acordos poderão se fazer. Ou seja, o escritor 
ou a escritora vivencia antecipadamente o suposto resultado da carta. Antecipa-se ao 
que, de fato, ocorrerá (que não está sob seu controle) para realizar um pensamento e 
uma maneira de estar no mundo por meio da escrita, saboreando as emoções presentes 
naquele exercício imaginativo e nos componentes do seu imaginário. Aciona, antes em seu 
“eu”, enquanto cria, a partir do que (re)conhece ou supõe (re)conhecer do destinatário ou 
destinatária, o diálogo que poderá ou deverá surgir quando da comunicação estabelecida. 
E, para fazer isso, embora não afaste a razão instrumental, promove um processo que 
produz e se produz de três formas de racionalidade: a moral-prática, a estético-expressiva 
e, também, a instrumental, sem se manter adstrito a qualquer delas. Isto é, no processo 
dialógico, reúne-se a consciência prática, aqui constituída como a forma de pensar a 
realidade a partir de dados concretos do cotidiano, com a consciência sensível, que se 
constitui enquanto se vivencia a realidade, como compreensão que se faz, se enraíza e 
se reelabora enquanto o sujeito atua no mundo para produzir, reproduzir e desenvolver 
a sua existência. Elabora-se inseparadamente à vivência dos fatos, pela emoção, 
pelo prazer, pela paixão e pelos sentidos que os fatos concretos vão ganhando, pelas 
explicações que vão surgindo e se transformando em instrumentos para pensar, prever, 
imaginar e antecipar uma nova realidade. Importante ressaltar, as expectativas quanto 
a compreensões comunicadas, bem assim o anseio de antever e controlar as reações, 
os argumentos, o modo de pensar de quem as recepciona, estão presentes também em 
quaisquer outras formas de produzir ciência. A diferença está em que, se, de alguma 
forma, a comunicação de sentimento e pelo sentimento, que faz imaginar e sente pela 
imaginação, aparentemente mais explícita na carta, cria a igual tentativa de previsibilidade 
e de domínio de como se dará o pensamento de quem a recebe frente ao comunicado, 
ao produzirem cartas, é possível que os sujeitos se munam de uma razão distinta da 
racionalidade dominadora, portanto, uma razão compreensiva, de que nunca será possível 
controlar todas as reações e todas as ideias que se produzirão a partir da comunicação 
estabelecida. De alguma forma, existe a crença de que, mesmo dentro de certa moldura 
de expectativa, dê-se a surpresa de uma reação inesperada, mais além do até então 
comunicado. A depender da intenção, digo, com o propósito ordinário de formar e/ou de 
aperfeiçoar laços, para quem envia a carta, a reação de quem a recebe, no mínimo, não 
pode ser a indiferença ou a negação imediata da discordância ou da concordância com 
o uso de expressões que abandonam o argumento e interrompem as trocas. Espera-se, 
pelo menos, um ato que dê seguimento à comunicação e, com isso, o surgimento de 



295

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

Neste aspecto, permite produzir uma comunicação muitas vezes inti-
mista, que se faz pensando no outro e na relação que este possui con-
sigo mesmo ou consigo mesma. Imagina-se o seu olhar, a sensação 
de recebê-la e de tomar contato com o seu conteúdo. Na carta, con-
sidero haver uma subjetividade que, à distância, se comunica com um 
“eu imaginado”, que é ao mesmo tempo um “eu concreto”, ou seja, um 
“eu” de quem se conhece ou se acredita conhecer algo, embora nun-
ca se possa fazer compreender completamente (talvez, nem o sujeito 
que escreve nunca consiga ter completa compreensão de si). É nessa 
complexa forma de interação senso-racional que pode se constituir 
uma forma de se comunicar o sentimento fazendo-se imaginar e sentir 
pela imaginação, mas também que se estabelecem as circunstâncias 
para criar laços reais entre pessoas, entre pessoas e uma realidade, 
entre pessoas entre si e seus propósitos comuns, incluindo-se nestes 
a vontade de transformação. Em outras palavras, ao tempo que se 
imagina o outro e se antecipa a compreensão que se quer ver produzir, 
também é possível que se construam as condições para aprender jun-
to, seja diante da incongruência ou da concordância. No mínimo, quem 
sabe possa afirmar que se aprende mais de alguém, a lidar com essa 
pessoa, a estabelecer conexões com ela. E, quanto mais se comunica, 
mais se aprende.

novas expectativas. Por exemplo, sem medo de que me achem antiquado (na atualidade, 
pode ser que se espere um “e-mail de amor”, uma “cutucada de amor”, “cartões virtuais”, 
“flores virtuais”. Eu ainda prefiro as cartas de amor, ridículas, compreendendo que, como 
dizia Fernando Pessoa, só quem nunca escreveu cartas de amor, seja pelo meio que for, 
é que é ridículo), quando se envia uma carta de amor, o remetente ou a remetente supõe 
a surpresa, cria antecipadamente a imagem de quem deva recebê-la no ato de leitura, seu 
olhar, seus gestos e certa correspondência, ao menos, no que concerne a produzir uma 
reação. É certo que há uma preferência pela resposta imediatamente positiva, porém, 
se esta não vier, que a comunicação estabelecida seja um meio para que se abram as 
possibilidades de, no encontro, ao seguirem-se os pronunciamentos de expectativas, 
estas vão se satisfazendo e se recriando em direção a uma correspondência mútua e 
cada vez mais significativa para quem nela esteja envolvido ou envolvida. Efetivamente, 
ninguém parece esperar como resposta a uma carta de amor uma frase como: “você 
é idiota!”. Mais ainda quando esta deva criar as condições para um primeiro encontro. 
Se vier algo como isso, sem sensibilidade para perceber novos elementos capazes de 
restabelecer a comunicação, o contato estará definitivamente interrompido. Porém, se 
houver uma insistência inconsequente, o efeito pretendido também não será alcançado.



296

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

Além disso, se atuam para a produção de ideias em diálogo, as 
cartas revelam conhecimentos que, na experiência conjunta, não têm 
caráter definitivo5. Decerto, jogam ambos “eus” em um espaço precá-
rio que, igualmente, evidencia a historicidade e a contingência que se 
dá pela suposta, mas não-totalmente previsível, reação. Lança-se a 
ideia, espera-se, busca-se, imagina-se, mesmo enquanto se escreve, 
mas nunca se pode controlar de todo a resposta. Há uma previsibilida-
de temática que vai guiando o caminho do diálogo sem que isso seja 
um impedimento a que novos temas, novas abordagens, deem-se no 
decorrer das trocas. Afinal, não se pode falar de elefantes e ter como 
reação um debate sobre a pelagem dos tigres. Para abordar isso, é 
mais provável que será preciso passar pelos elefantes. Ao menos, tan-
genciar o tema inicial. 

Com essas explicações, não pretendo escrever uma carta sobre 
como se fazer uma carta, sobre a importância e a filosofia das car-
tas. Mas também, não pretendo escrever uma carta nos seus moldes 
comuns, talvez, porque ainda esteja preso a uma estética que me im-
pede de contar estórias filosoficamente. Aqui, apenas apresento pon-
tos de partida para estabelecer contato com o que, por meio de uma 
experiência prático-teórica, essa relação entre o “eu” e o “outro” vai se 
fundindo no complexo processo educacional constituído no fazer de 
anos dedicados à Extensão. Parece ser esse igualmente o propósito 
de uma carta, contar o que se viu, o que se ouviu, o que se viveu. 
Compartilhar as nuances da existência e sistematizar compreensões-
-resultado-de-um-vivenciar que podem e devem ser anunciadas em 
diálogo, em co-respondência6, ou seja, em co-responsabilidade pelo 

5 Isso não quer dizer relativismo. Não acredito que tudo é possível, portanto, relativo. Tomo 
como balizador para o conhecimento o critério de libertação, ou seja, a análise de que o 
que se produz é capaz de impedir a exploração e a opressão humanas, ou no dizer de 
Enrique Dussel, de produzir, reproduzir e desenvolver a vida com dignidade.

6 Uso a palavra “co-respondência” porque suponho ser ela melhor para explanar a ideia 
de respondência mútua, de conexão e cooperação na elaboração de respostas-saberes 
que desembocarão no que chamo de conhecimento novo ou de um conhecimento mais 
além das compreensões trazidas em separado por cada integrante do processo de 
comunicação por carta. Ademais disso, a palavra “co-respondência” expressa a ideia de 
estar sendo formado e em constante renovação um enlace; de haver uma assimilação e 
uma retribuição dos gestos emitente e receptivo de que depende o diálogo. Neste aspecto, 



297

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

que, mais além de um conhecimento trazido por quem o anuncia e o 
vê replicado, se re-produz e se re-faz em contato dialético-dialógico 
como conhecimento novo.

A carta, por meio de que me comunico filosoficamente, é, por assim 
dizer, uma metáfora. Todo o tempo que penso em como falar aqui 
sobre Educação, especialmente sobre Educação Popular, Extensão 
Popular e Assessoria Jurídica Popular desenvolvida no meio universi-
tário, que é expressão da segunda e tem como seu principal método 
a primeira, lembro da carta. Talvez, em alguns momentos, tenha me 
repetido nos argumentos, todavia, nesse instante, não vejo nada mais 
complexo para explicitar o que penso e como considero o fazer edu-
cacional do que a carta. Ela pode ser tão reveladora de uma práxis 
como a própria práxis da Educação, ao menos, de uma Educação Au-
têntica, Libertadora. Esta se faz como forma de conhecer, de deixar-se 
conhecer, com efeito, de emergir sujeitos que, em conjunto, criam as 
condições para produzir novas ideias. A Educação Libertadora, como 
nas cartas em que se busca um diálogo autêntico, revela um processo 
de aprendizagem que se dá mutuamente. Nela, não há um sujeito e 
um assujeitado, que se faz “outro” para revelar o próprio sujeito.

Chego a esta conclusão enquanto vivencio encontros, momentos de 
aprendizagem e de interação que me permitem recriar os significados 
de experiências anteriores de vida e os modos de pensar que delas 
decorrem. Isso coincide exatamente com as semanas posteriores a 
minha estada no deserto do Atacama (Chile) e no sudoeste desértico 

o termo “co-responder”, toma a forma de aceitar e retribuir no mesmo ato complexo, 
de dizer junto, de “com-dizer”, de formar uma inter-relação, bem como a de partilha de 
responsabilidades pelo encontro concordante e conflitivo de compreensões, por sua 
manutenção, por sua renovação e por seus resultados cognitivos. Importante frisar ainda 
que para compreender o que chamo de conhecimento, não considero apropriado separar 
aqui conhecimento de saber, como parece fazer a ciência tradicional. Esta classifica os 
saberes como conhecimentos de segunda linha porque, em tese, expressam o senso 
comum popular. Para mim, em acordo com o que dizem Thomas Khuhn (2006), Pierre 
Bourdieu (2002; 2004), Luiz Alberto Warat (2002), Boaventura de Sousa Santos (2001; 
2007), cada um, é verdade, a partir de uma vertente teórica diferenciada, a ciência também 
é expressão de um senso comum, de uma forma de pensar que se reproduz por inúmeros 
mecanismos internos de controle, tais como regras explícitas e não-explícitas, incluindo-
se aquelas que podem ser deduzidas da prática de elaboração científica.



298

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

da Bolívia, quando começo a depurar os efeitos (muitos deles serão 
impossíveis de compreender), do que vi, ouvi, senti, pensei, do que 
experimentei em contato com os sujeitos daqueles lugares portanto. 

É importante, para que fique claro, que, nos momentos iniciais, 
quando começo a me envolver, me cobrir e me encharcar da viagem, 
estou povoado da pergunta que, por intermédio do Projeto Motyrum da 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte, mais uma vez, tenho 
que enfrentar: “quem são o “eu” e o “outro” da Extensão?” – esse mes-
mo “eu” e esse mesmo “outro” que, em tese, deveria estar presente 
na Educação e na Assessoria Jurídica Populares. Pensando nessa 
indagação, baseada na premissa de que existem um “eu” e um “ou-
tro” nestes processos pedagógicos, passo toda a viagem, também a 
viagem mental a que me dou e me doo quando saio do lugar sobre o 
que tenho os olhos acostumados para experienciar sabores distintos 
e encontrar gentes. Imerso em realidades diversas das que vivo no 
cotidiano, com companhias que vão surgindo no caminho, dão-se aos 
poucos as condições para entender, semanas depois, que minha visão 
anterior de alteridade ou de “outredade” era um sem-sentido. Tudo o 
que havia escrito ou pensado sobre um “eu” e um “outro” na Extensão, 
na Educação e na Assessoria Jurídica Populares, toma um rumo novo 
nesse caminho, que é, decerto, um encontro de “eus”. 

A escrita se transforma. Minha carta e a própria ideia de carta se 
transforma7. Vou percebendo que o que existe, na práxis, é a constitui-
ção de dois sujeitos que se descobrem e descobrem em conjunto. Se 
faltar um sujeito, perdem-se ambos, observando-se que, para a dua-
lidade “eu”/”outro”, deve haver implicitamente uma relação de sujeito/
objeto. Um modo de agir dentro de uma lógica que aprisiona, mesmo 
aqueles e aquelas que, na vigência da oposição-reflexo8, se conside-

7 Percebo que as cartas podem ser uma forma de comunicar (não de se comunicar) e 
esperar do outro a resignação, a concordância, a parcimônia. Que podem ser um lugar de 
realizar expectativas, sem que, de fato, o sujeito que recebe a carta possa efetivamente 
afirmar o que pensa e construir conjuntamente ou participar de um processo dialógico de 
formulação de ideias. 

8 Quando falo em oposição-reflexo, falo de um sujeito que não se confunde comigo, mas 
reflete aquilo que sou, em tese, como um igual a mim.



299

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

ram sujeitos. Sob uma concepção bancária de educação9, estes só se 
fazem enquanto tal pela negação, pela hierarquia, em um “encontro” 
que, para ter êxito, demanda a existência de um “outro” conformado, 
submisso e submetido. O que se determina por “eu” (também uma 
autoproclamação) é o emanar e o reafirmar de uma forma cognitiva 
superior. Isto é, ao representar um cogito geopolítico (no plano inter-
nacional) e político (no plano interno), a episteme materializada em 
distintos modos dessa educação que se hegemoniza na colonialidade 
de saberes (LANDER, 2000; DUSSEL; 1994; 2000; SOUSA SANTOS, 
2007) não apenas cria um “eu” que demanda um “outro” como seu 
avesso, como expressão do que nega este “eu” ou do que é negado 
por um “eu”-padrão dominante e de dominância existencial, mas só 
consegue pensar a relação entre sujeitos de forma hierárquica, sob 
comparação subordinativa, utilizada para fazer evidenciar sempre o 
“eu”, mesmo quando se fala do “outro”.

Neste aspecto, buscar pelo “outro”, indagar-se pelo “outro”, querer 
entender o “outro”, ter em mente a existência de um “outro”, é já evi-
denciar uma diferença prejudicial a certos seres humanos na forma 
de concebê-los e de contatá-los. É, por suposto, transformá-los no 
“exótico” cuja existência social é mediada pela lógica da tolerância 
segundo a qual sua assimilação se dá sempre como “outro”, como 
subordinado. Por isso, arrisco dizer que o processo pedagógico cons-
tituído nesse contato, fundado na existência de alguém que se reduz 
em um “outro”, é o avesso da libertação. Seus condicionamentos im-
põem que, para realizá-lo, sejam incorporados o “clientelismo”, o “pa-
ternalismo”, o “assistencialismo”, o “basismo”, todas estas, formas de 
controle político, porque não criam imediatamente as possibilidades 
para libertar; para suplantar formas sutis e abertas de exploração e 
de opressão humanas, mas, sobretudo, não contribuem para a cons-
trução do poder popular.

9 A concepção bancária de Educação indica o processo pedagógico como uma forma de 
preencher com conhecimentos cabeças, antes vazias, que os vão acumulando e fazendo 
render. Por meio dela, o professor ou professora deposita o que considera necessário 
saber e, ao final, faz uma prova, de modo que aqueles que a ela se submetem demonstrem 
o quanto fizeram têm de saldo para passar. Se estão em débito, recebem como resultado 
a reprovação (FREIRE, 1998).



300

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

Em relações autênticas de coordenação, de alteridade efetiva, ao 
contrário, o “eu” também representa um “outro” para aquele que é con-
siderado “outro”, mas um “outro” no sentido de um diferente que, para 
o seu reconhecimento na e pela diferença, não proclama padrões cog-
nitivos e, por sua vez, de sociabilidade, que se sobrepõem a demais 
formas de realização da existência. Igualmente, para o “eu”, erigir o 
“outro” não seria uma maneira de classificar, de separar, sobretudo, 
de categorizar conhecimentos, modos de vida e pessoas para que a 
estes possa se sobrepor. 

A EDUCAÇÃO COMO PRÁTICA 
DA LIBERDADE...

Na Educação Autêntica, tanto quanto nas cartas, constitui-se uma 
experiência que se dá no encontro de cognições. Há um comunicar-
-se que, em diálogo, produz novos saberes. É razão e sensibilidade 
para entender os instantes propulsores de descobertas e de passa-
gem da explicação fatalista para a tentativa de compreender mais 
complexamente os problemas sociais, seus efeitos e os possíveis 
meios de superação. Demanda uma ação planejada, por meio de 
que os sujeitos se revelem a si e, entre si, o mundo para transformá-
-lo. Cria e mantém laços entre os sujeitos e sua realidade, que é 
também a mediadora de conhecimentos que vão se produzindo e se 
refazendo historicamente na experiência coletiva de constatação e 
modificação das circunstâncias impeditivas à vida com justiça social. 
Em síntese, é “com-dizer” ou um “dizer com”. É um aprender-ensinar 
junto que, mesmo exigindo o desempenho de papéis específicos de 
educadores e educadoras, bem assim dos educandos e das educan-
das, tem como característica o compartilhamento de responsabilida-
des, sobretudo para que este não perca ânimo nem seja confundido 
com um lugar de espontaneísmo, de voluntarismo, de desorganiza-
ção, de desrespeito. A distribuição de responsabilidades, juntamente 
com a corresponsabilização pelo processo educacional, é um ins-
trumento para evitar que a libertação se desnature em conforma-
ção e se dá entre pessoas que trazem consigo seus valores, suas 



301

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

compreensões de mundo e outras circunstâncias sociais, políticas, 
econômicas, culturais.

Por isso, melhor do que expressar essa intrincada inter-relação na 
dualidade “eu” e “outro”, que sempre permite a emergência de com-
preensões avessas à Educação Libertadora, é reconhecer que o ato 
de educar se faz como uma experiência complexa entre sujeitos que 
conhecem e se reconhecem descobrindo o mundo em diálogo; que, 
em Educação como Prática da Liberdade, não há mistério que não 
se descubra junto, em comunhão cognitiva. Pois, parafraseando Mia 
Couto (2011, p. 15), enquanto se encontram, os sujeitos aprendem 
sensibilidades que os ajudam a ir mais além de si mesmos e de suas 
certezas. No território em que se veem, se ouvem, se tocam, portanto, 
se conhecem e se reconhecem, cada um e cada uma não tem apenas 
sonhos. Cada um e cada uma é sonhável!

É isto o que também afirma Paulo Freire ao considerar que “nin-
guém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho. Todos se libertam 
em comunhão” (1998).

Ao ler esta que parece, para desavisados e desavisadas, uma mera 
frase de efeito, entendo que Paulo Freire defende duas coisas impor-
tantes. A primeira delas é que não há uma Educação como Prática 
da Liberdade que se faça para o “outro”, seja este a incorporação do 
“outro” como o avesso do “eu” (daquele que incorpora a plenitude ou 
a suposta plenitude de subjetividade) seja para perceber o “outro”10 
como aquele e aquela em detrimento de quem o “eu” se erige, ou seja, 
sob violência, uma vez que está impedido e está impedida de exerce-
rem seu direito de ser por assimilarem a condição de reflexo distorcido 

10 Alguns pensadores e algumas pensadoras, como Enrique Dussel, Quijano, Santiago 
Castro-Gómez, e, entre outros e outras, o próprio Paulo Freire, de quem falo constantemente 
e a quem tomo como base para minhas reflexões aqui explanadas, ainda conotam sujeitos 
explorados e oprimidos ao longo da história como “outros negados da história”. Para mim, 
essa pode ser uma contradição, pois, reconhecer o oprimido, o explorado, a oprimida e a 
explorada como “outro”, ainda que em processo de libertação, é aprisionar estes sujeitos 
na forma de qualificá-los. Condicionado por um olhar que o tem como inferior, ter seres 
humanos como “outro” para revelar a violação legitimadora de sua ação no mundo parece 
se perder na denúncia das situações históricas de negação vivenciadas sem surtir o efeito 
desejado, de legitimá-lo e impulsioná-lo à transformação. Falar em “outro” pode manter o 
pensamento paralisado na condição de vítima sem, contudo, incorporar-se na de sujeito.



302

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

e reverencial de um “eu” que se faz na exploração e na opressão. Tam-
bém não acredito que se faça uma Educação com o “outro”, mesmo 
reconhecendo esta pessoa como negada da história. Ainda que per-
ceba sua condição de oprimida e explorada ao longo de violações e 
circunstâncias que se repetem historicamente e, especialmente, con-
corde com a ideia de que são os sujeitos explorados e oprimidos quem 
incita com a sua ação as mudanças necessárias à libertação de toda a 
coletividade, não é na condição de “outro” que deva se integrar a esse 
processo. É na condição de sujeito histórico-transformador. 

Em uma Educação como Prática da Liberdade, melhor, como liber-
dade em prática, se o explorado/oprimido e a explorada/oprimida são 
parte da construção, são eles e elas atuantes do processo em que 
cada um e cada uma se compõem como gente participando, reconhe-
cendo-se gente, integrando-se e tomando assento no fazer que se 
constrói e se recria constantemente e em corresponsabilidade. Portan-
to, todas e todos são educadoras e educadores e se fazem como tal 
em processo, da mesma forma que o educando e a educanda se reali-
zam educando e educanda e aprendem igualmente a educar enquanto 
vivenciam a Pedagogia do Oprimido. Esta é baseada em problemas 
sociais, em um universo conceitual e significativo que se apresenta 
enquanto se conhece a realidade a partir do olhar explorado/oprimido, 
enquanto se promove a inter-relação de culturas, de compreensões de 
mundo, bem como se dão as tentativas de, inserido e inserida nesse 
processo de busca-reflexiva pelas formas de pensar a concretude das 
relações, encontrar coletivamente as razões possíveis para a explora-
ção e opressão humanas. 

Essa é a segunda compreensão possível do que anuncia Paulo Frei-
re ao pensar a libertação como um ato ou um conjunto de atos desem-
penhados em comunhão. Ou seja, os sujeitos se constituem todos em 
educadores, educadoras, educandos e educandas no processo mes-
mo de Educação Libertadora. Mas, não parece ser apenas isso o que 
quer dizer Paulo Freire. É possível que, tendo vivenciado uma Educa-
ção Libertária, também cada um e cada uma a propaguem em seus 
atos e nos processos de que façam parte na sua vida cotidiana, mas, 
igual e inevitavelmente, se optarem por seguir a vida como educador 



303

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

e educadora propriamente ditos (professor ou professora). Em uma 
sociedade da educação/libertação, não há como separar o educador 
e a educadora situado e situada nos processos cotidianos do educa-
dor e da educadora propriamente ditas. Para Paulo Freire, o desafio é 
sermos educadores e educadoras nos pequenos e nos grandes atos. 
E, se optamos por vivenciar e propagar pela vida uma Educação Liber-
tadora como professoras e professores, o nosso papel é de intensificar 
a condição de animador e de animadora de aprendizagens enquanto 
fazemos a transformação do mundo incentivando sempre e cada vez 
mais mudanças. 

A radicalidade de Paulo Freire reside em compreender que se faz 
educando, educanda, educador e educadora sendo. Exercitando a 
Educação Libertadora. Mas, acima de tudo, podendo ser todos e todas 
educadores e educadoras na vida. Constituir-se em meio às transfor-
mações para a transformação. Fazendo-se sujeitos transformadores. 
Sujeitos ético-políticos que realizam uma pedagogia da vida na vida 
para que seja alcançada mais vida, mais dignidade, mais direitos, em 
determinadas condições. Para que seja alcançada propriamente a 
vida, a dignidade, os direitos.

Por essas características, o ato pedagógico libertador é um ato polí-
tico. Está sempre volvido para a transformação. É um meio para incen-
tivar a leitura do mundo estando plenamente inserido nele, observan-
do as relações, os problemas sociais, tentando ler, compreender as 
circunstâncias, as razões que geram e contribuem para que se repro-
duzam injustiças, explorações, opressões. Quero dizer, constatando 
o mundo, os obstáculos que se erigem, contudo, sempre buscando 
construir e garantir a existência com dignidade para si, para todos os 
seres humanos e para a natureza, casa destes e de outros seres vivos.

Está presente na Educação Libertadora a dialética do aprender e 
ensinar a partir da necessidade real de existir e de poder viver sempre 
mais e melhor – do ser mais. Pois, segundo Paulo Freire (1999), os 
seres humanos se tornam sujeitos de cultura quando, transformando 
a realidade para retirar dela e propagar a partir dela a vida, desco-
brem que, sem os conhecimentos que vão adquirindo ao modificar 
ou tentar lidar com a realidade, não podem continuar sobrevivendo, 



304

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

mas, estão expostos a todas as formas de catástrofes e as suas pró-
prias fragilidades. Isto é, conhecimento é existência e, para existir, é 
preciso transformar as condições objetivas em que cada uma inserida 
e cada um está inserido em condições favoráveis à vida. É preciso 
realizar “trabalho”. Mesmo quando o conhecimento é aprisionado e, 
por conseguinte, se transforma em instrumento de poder; quando as 
ferramentas são concentradas, usurpadas do espaço comum, apesar 
de serem expressões de conhecimento e de experiências cognitivas 
que se vão elaborando ao longo da existência da humanidade, e cada 
um e cada uma de nós somos obrigados e obrigadas a nos submeter 
aos desígnios de quem as detém para garantir nossa existência, está 
presente a relação entre conhecimento, transformação e produção da 
vida. Em outras palavras, mesmo que não tenhamos que caçar, que 
pescar; que já não estejamos expostos e expostas aos mesmos ris-
cos de quando a humanidade se deu conta de que precisava com-
preender e propagar a experiência cognitiva; que vivamos sob outras 
complexidades capazes de nos impor formas distintas de produção e 
manutenção da existência; mesmo que para realizarmos por via direta 
o trabalho (a ação sobre mundo para extrair vida, a fonte da existên-
cia), tenhamos que adquirir conhecimentos que se materializem em 
ferramentas transformadas em mercadorias; mesmo que, para garan-
tir existência por via transversa, portanto, na medida determinada por 
quem tem sob seu poder os meios de produção de vida, tenhamos que 
submeter a nossa força vital de transformação à logica da usurpação, 
estamos falando de conhecimentos que se produzem como experiên-
cia humana para permitir a vida em coletivo. O conhecimento a serviço 
da realidade e constituído a partir desta.

Por outro lado, há que se pensar sobre o porquê de, na perspectiva 
da dominação, o conhecimento transformar-se, de unidade de contrá-
rios, enlace complexo e paradoxal de formas de perceber e significar 
o mundo, em expressão de poder e do modo como as elites estabele-
cem o controle sobre os destinos e as riquezas sociais, culturais e eco-
nômicas, inicialmente, do ocidente e das sociedades ocidentalizadas11 

11 Chamo de sociedades ocidentalizadas aquelas que tiveram, por meio da colonização 
econômica, cultural, política, social, que assimilar valores europeus e ter como seu rumo 



305

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

e, depois, de toda humanidade. Ou seja, é preciso perceber como 
o conhecimento reduzido a declarações de fontes legitimadas pelas 
classes dominantes é forma de, socialmente, concentrar um poder que 
também se alimenta da centralização da “possibilidade” de dizer o que 
é conhecimento, bem assim, da limitação dos sujeitos com “direito” de 
emitir sua palavra para decidir os destinos coletivos. Nesse sentido, a 
Educação como Prática da Liberdade é meio de problematizar, por as-
sim dizer, igualmente desmitificar e suplantar o fetichismo que envolve 
o ato de conhecer, para que aquelas e aqueles que, nos processos 
sociais de produção do poder, foram impedidos de expressar-se, reco-
nheçam as condições em que se deu o sufocamento de sua palavra, 
isto é, de sua participação na tomada de decisões relativas a toda a 
coletividade, ao tempo em que se constituem como sujeitos capazes 
de apresentar, sem medo, seus modos de compreender, de significar 
e de atuar no mundo. “Dizer a palavra” é exercício para os explorados, 
oprimidos, exploradas e oprimidas na condição de produtores e produ-
toras de conhecimento.

Não quero dizer que, na Educação Libertadora, o educando ou a 
educanda prescinda de outros sujeitos para realizar seu processo edu-
cacional, que, sem conexão com outras experiências, possa transpor 
o imediatismo de suas compreensões para formular sempre e cada 
vez mais complexas formas de pensar ou que suas explicações devam 
ser tomadas como verdades intransponíveis. Isso seria o que se con-
vém chamar de “basismo”, além de, sem problematizar explicações 
fatalistas e conformistas, transformar o processo pedagógico em um 
reforço para a exploração e para a opressão, como eu disse acima. 
Ao contrário, o ato pedagógico, como ato político que é, para fazer-se 
pleno, demanda o encontro de pontos de vista por meio de uma práxis 
de participação, do diálogo – do encontro de participações no mundo.

Igualmente, a partir de Freire, não se pode pensar que o educa-
dor ou a educadora deverá manter-se aferrado a explicações estéreis. 
Como alguém que também aprende no processo educacional, seu co-

histórico a assimilação cada vez maior desses valores sem jamais poder ser “Europa”, 
porque preservam traços e saberes mestiços, ou seja, que se mesclam e entram em 
conflito com os modos europeus de constituir e de compreender a realidade.



306

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

nhecimento deve se ver enquanto tal à medida que se realiza histori-
camente. Portanto, deve atuar para aproximá-lo da maneira de pensar 
dos demais integrantes da ação formadora. Para formular questiona-
mentos que tenham imediato vínculo com as experiências vivenciais 
destes. Com o modo como significam o mundo e, atento ou atenta aos 
limites que a realidade trazida dialeticamente pelos educandos e pelas 
educandas impõe aos seus conhecimentos, repensar o que lhe funda-
menta, suas premissas, bem assim contribuir para novas formulações 
teóricas, agora, produzidas pelo coletivo, no coletivo e a partir da rea-
lidade lida pelos sujeitos todos do processo pedagógico. 

Se educar é elaborar perguntas e criar meios para apresentá-las; 
plantar a dúvida impulsionadora da busca por explicações históricas 
cada vez mais complexas e profundas; se é levantar questões, a par-
tir da vivência e do aprendizado dos sujeitos entre si e destes com o 
mundo para a libertação, para fazer comungar autonomia cognitiva e 
existencial com a produção de vida por meio da descoberta e da atu-
ação política coletivas, especificamente quanto ao educador e quanto 
à educadora, estes não podem ter medo de se assumirem assim, edu-
cador e educadora. Sua atuação democrática decorre de se reconhe-
cerem e de atuarem como sujeitos no mundo e com outros sujeitos 
para problematizar, perguntar, abrir debates, sem pretensão de neutra-
lidade, sem fingir isenção quanto a problemas sociais. Precisam deixar 
claro quem são, o que pensam e que têm inclinações na formulação 
de perguntas, bem assim, de suas possíveis respostas. 

Por outro lado, não podem também ser dogmáticos, dogmáticas e/ou 
fundamentalistas, sob pena de a Educação como Prática da Liberdade 
esvair-se e, em lugar de ser um meio para a emancipação recíproca 
dos sujeitos, tornar-se uma ação cujo objetivo é inverter os polos da 
exploração/opressão – os explorados e oprimidos e/ou as exploradas 
e oprimidas passarem a ser os novos exploradores e opressores e as 
novas exploradoras e opressoras e vice-versa –, ou ainda, de não pro-
mover qualquer transformação significativa da realidade. A Educação 
Libertadora só pode ser um meio-processo de suplantar a exploração 
e a opressão. Por isso, o educador corajoso ou a educadora corajosa 
é aquele ou aquela que se abre sempre para o novo, que se expõe, 



307

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

sem relativismos, à validação e a reconstituição social de suas teorias; 
que não sonega a sua condição de sujeito no mundo, com o mundo e 
com outros sujeitos.

Neste sentido, é que a educação libertadora é também uma ação 
contra-hegemônica, e, como mais uma vez afirmo, não pode se con-
fundir com espontaneísmo e com um suposto autonomismo-merito-
crático12, aplicados à educação tradicional, de dominação. Demanda 
compreensão do universo conceitual dos sujeitos envolvidos, isto é, 
um estudo da realidade, além de planejamento e organização. Uma 
vez que se realiza, deve ter sua ação avaliada, ser mais uma vez co-
locada em prática e, de toda a sua experiência, ter os conhecimentos 
produzidos nesse fazer sistematizados – ao menos os conhecimentos 
metodológicos que contribuem e que são criados no processo educa-
cional, para que informem outras atuações pedagógicas.

Por todas essas características, mais precisamente por sua op-
ção política pelo povo (pelos sujeitos oprimidos e explorados), a 
Educação Libertadora é conhecida como Educação Popular. Seu 
método é a base da Extensão Popular que tem como premissa e 
propósito a relação direta entre Universidade e superação das de-
sigualdades, das distintas formas de discriminação, de exploração, 
de opressão, bem como o encontro com experiências cognitivas 
produzidas nas ações dos Movimentos Sociais, de grupos organi-
zados e de comunidades em atuação por justiça no acesso, como 
diz Joaquín Herrera Flores (2009), a bens materiais e imateriais 
capazes de garantir vida com dignidade. 

12 O autonomismo-meritocrático fundamenta a educação como um espaço em que cada 
pessoa aprende segundo as suas capacidades ao tempo em que a medição de êxito é a 
avaliação de adaptação ao sistema de concorrência de estudantes entre si. Nesse sistema, 
alguém será tanto mais autônomo quanto mais conseguir superar barreiras impostas pelo 
próprio sistema, muitas delas sem qualquer relação com a realidade. Aqui está presente 
a noção de vitória, segundo a qual, para que alguém se sagre vencedor ou vencedora, 
haverá sempre quem deva participar do processo como perdedor ou perdedora.



308

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

A EXTENSÃO POPULAR...

Estão no fundamento, portanto, da Extensão baseada na libertação 
questionamentos sobre quem tem o conhecimento, se há um lugar 
exclusivo de produção cognitiva e de desenvolvimento da capacidade 
cognoscitiva, de modo que, mais além de via de transmissão vertical 
de conhecimento técnico para o povo, a quem foi negado o saber cien-
tífico moderno indispensável à concentração de capital13; de aprendi-
zagem simultânea ou em via de mão-dupla, constituída pelo ato de 
aprender enquanto se transmitem técnicas e elaborações científicas 
a comunidades, grupos social, econômica, cultural e politicamente ex-
plorados e oprimidos, esperando que consigam re-editar esses co-
nhecimentos para fazerem-se livres de toda dominação14; mais além 
de venda de serviços, da realização de palestras, cursos de pequena 
duração, pagos ou gratuitos, capazes de confundir os interesses do 
povo com os interesses empresariais de acumulação de capital15, a 
Extensão se disponha a construir conjuntamente o conhecimento. 

Neste aspecto, é também equivocado perceber a Extensão como 
meio para “levar conhecimento”, “sair dos muros da Universidade”, 
“retribuir aquilo que a sociedade emprega para a nossa formação” e 
“para a Universidade”. Essa concepção é semelhante a entender que, 
para a formação superior, é preciso recorrer a um mundo à parte, res-
trito aos escolhidos e às escolhidas, cuja conexão com a coletividade 
se dá somente do ponto de vista do financiamento e da formação de 
profissionais que, embora estejam alijados dos problemas concretos, 
deverão descer ao espaço comum para desempenhar suas ações la-
borais junto à sociedade. Para esta concepção de Universidade, a Ex-
tensão parece ser compreendida como “compensação”, “caridade pú-
blica”, atividade plena de “assistencialismo” realizada em meio a uma 

13 Extensão como forma de levar conhecimento técnico ao povo. Uma via de mão única que 
pretende democratizar o conhecimento acadêmico para que o povo pudesse reconhecer 
e se defender desses meios de dominação (MELO NETO, 2002).

14 Extensão como via de mão-dupla que permite entender que a Universidade leva 
conhecimentos, mas também coleta conhecimentos em comunidades (MELO NETO, 2002).

15 Extensão como prestação de serviços (MELO NETO, 2002).



309

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

formação que deve continuar vertical, elitista e, apesar da ampliação 
do acesso nos últimos tempos16, seguir socialmente restrita (no caso 
de cursos de maior prestígio social das instituições públicas, aos filhos 
e filhas das elites).

A Extensão Libertadora, ao contrário, é experiência cognitiva que se 
constitui baseada em um duplo critério. O primeiro deles, formal, é que 
seja espaço de reflexão e de construção conjunta de conhecimento. 
O segundo deles, material, é que seja um meio para construir uma so-
ciedade, livre, justa e solidária. Assim, a Extensão autêntica é a práxis 
dialético-dialógica da palavra com vistas à Justiça Social. É comunhão 
de esforços transformadores para produzir vida com dignidade para 
todas as pessoas. No mesmo sentido do que afirma José Francisco 
de Melo Neto (2002) sobre a Extensão como “trabalho social útil”, que, 
em lugar de ser a ação de um “eu”, sujeito, para um “outro”, objeto, é a 
integração de sujeitos que transformam a realidade enquanto consta-
tam a exploração e opressão sob que vivem e vão produzindo um co-
nhecimento para além deles mesmos e delas mesmas. No momento 
de leitura do mundo, das condições em que está inserido, dos obstá-
culos à condição de ser e ao direito de “ser mais”, cada sujeito vai re-
alizando sua humanidade à medida que, na práxis de participação, vai 
encontrando as possibilidades para formular e reformular seu universo 
conceitual. Pois, a ação é o lugar em que cada um e cada uma podem 

16 Eu diria que a ampliação de acesso ao Ensino Superior no Brasil ainda não conseguiu 
superar uma visão dicotômica segundo a qual a formação deve ser promovida de acordo 
com a condição de classe. Tendo ocorrido de forma mais ampla pela distribuição de bolsas 
para estudantes de classes subalternas em Instituições Privadas, que, em geral, possuem 
baixa qualidade de Ensino, não desenvolvem atividades de Pesquisa e de Extensão, 
portanto, não estão preocupadas com a formulação de pensamentos críticos e com o 
acesso e o incentivo das pessoas a reflexões filosóficas e científicas, a formação superior 
segue a lógica de que, para a classe trabalhadora, deve-se oferecer o ensino técnico, 
voltado à formação de mão-de-obra conforme os interesses de mercado. Enquanto isso, 
os integrantes e as integrantes das elites têm a oportunidade de ter contato com teorias e 
com a possibilidade de participar da construção de novos pensamentos e da elaboração 
da ciência. Pois, estes e estas, quase sempre, desenvolvem seus estudos de Graduação 
e Pós-Graduação em Instituições Públicas, que, não obstante as mudanças na política 
educacional para o ensino superior, ainda desempenham atividades de Pesquisa, de 
Extensão e guardam espaço para um ensino mais crítico, paradoxalmente aliado a formas 
de pensar que, embora mais elaboradas, se descolam e tentam enquadrar a realidade em 
moldes explicativos inspirados pelas elites que as mantêm em sua condição de elites.



310

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

reconhecer e colocar suas compreensões de mundo à disposição dos 
demais sujeitos para o encontro, para a discussão. 

Ao exercerem a palavra, ainda que, de início, possam estar mais 
em evidência as diferenças geradoras de conflito, os sujeitos, diante 
dos fatos concretos, dos acontecimentos e das possíveis tomadas de 
decisão, são chamados a reconhecer seus valores pessoais, a com-
preender a diversidade de pontos de vista, os limites de seus modos 
de pensar. Abrem espaço, portanto, para a contestação e para a con-
cordância, para ouvir possibilidades distintas de pensamento e de 
compreensão do mundo e se permitem ir construindo o respeito, a re-
ciprocidade, a igualdade. Estas condições, aos poucos, são assimila-
das como essenciais para a manutenção do encontro pedagógico que 
se dá por meio da Extensão ou em qualquer outra atuação que tenha 
como pressuposto a transformação da realidade fundada nas deman-
das e na práxis dos sujeitos oprimidos e explorados da sociedade. 

Será esse diálogo-conflito de pontos de vista, saberes, conhecimen-
tos, que mais uma vez nutrirá e se nutrirá da ação concreta de trans-
formação de condições objetivas para alcançar a Justiça, a Dignidade 
de uma Vida com “V” maiúsculo. Pois, é na ação coletiva que se vai 
descobrindo um conhecimento para além do que cada um e cada uma 
tinha antes do encontro e da ação que se tornam mais e mais expres-
são de coletividade e de aprendizagem conjunta, sem espaços para 
dicotomização entre quem aprende e quem ensina. Complexamente, 
é um conhecimento novo que traz consigo uma cultura da justiça, da 
participação e da reciprocidade. Como tal, esse “produto” coletivo pre-
cisa ser cuidado, afagado, alimentado e aperfeiçoado por todos os 
sujeitos do fazer extensionista autêntico. Ou seja, de um trabalho sem 
alienação, cujos frutos pertencem a comunidades, sindicatos, Movi-
mentos Sociais, grupos organizados da sociedade e Universidade, 
que a ele se integram e que o constroem.

É por essa razão que a Extensão Popular tem o poder de refundar 
em muitos aspectos, incluindo-se as bases epistemológicas do espa-
ço institucional e suas ações, ao fazê-lo se enxergar como integrante 
mesmo da sociedade que o institui e o mantém. O efeito imediato des-
sa ligação com o mundo é a possibilidade de a Universidade se abrir 



311

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

ao questionamento social de seus objetivos, de seu fazer. De compre-
ender que, mesmo quando parece atuar de forma neutra, adota um 
projeto de sociedade, propaga modos de pensar, que podem estar 
mais próximos ou mais distantes de uma pretensão transformadora 
das relações sociais, econômicas, políticas, culturais, de exploração e 
de opressão. A Extensão autêntica incita a Universidade a compreen-
der os efeitos e os limites do projeto de sociedade que se hegemoniza 
no seu interior, quais as razões de sua dominância, paradoxalmen-
te, qual o potencial transformador de ações que podem colocar em 
conflito os valores estabelecidos no espaço acadêmico, com vistas 
a recriá-lo como lugar de encontro de saberes, como espaço aberto 
aos problemas reais da sociedade e ao diálogo com distintas formas 
de pensar e conhecimentos que se constituem no contato com ne-
cessidades sociais de efetiva construção de Justiça e de eliminação 
de todos os obstáculos impostos ao exercício do direito de ser sem 
exploração e opressão sociais.

Dito de outra forma, a Extensão é o encontro da Universidade com 
o propósito libertador. É um modo de, em meio às tensões enfrentadas 
internamente e sem descartar os conflitos do mundo concreto e de to-
dos os demais sujeitos da ação, tomar a coparticipação como princípio 
da construção de conhecimentos e, com isso, ressignificar a própria 
Universidade como agente sociopolítico. Isto é, fazer sobressair em 
suas ações de Ensino, de Pesquisa, em seus objetivos concretiza-
dos e a concretizar, nas tomadas de decisão, não apenas a condição 
de parte da sociedade, como de um Projeto Social de Libertação, de 
Justiça, que se construa com e a partir das demandas dos oprimidos, 
explorados, oprimidas, exploradas. 

São estes e estas que chamam a atenção para as injustiças, para o 
sufocamento de sua palavra, para a negação de suas necessidades e 
para as condições sociais em que se dão as violações de seu direito 
de ser e de ser mais. São sujeitos concretos que se encontram com 
um sujeito concreto, a Universidade, para aprender e ensinar enquanto 
produzem sua ação no mundo e com o mundo. Portanto, não há mo-
tivos para, em uma Extensão autêntica, eminentemente fundada em 
relações de coordenação, no respeito, na convivência e na formulação 



312

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

dialético-dialógica de conhecimentos, manter-se a dualidade “eu” e 
“outro”. Também não me parece coerente perceber a Extensão, ainda 
que seja para aprender junto, como apenas um movimento de saída da 
Universidade de seu próprio universo físico. 

Para fazer-se libertadora e exercer esse potencial de ressignificar o 
próprio espaço acadêmico, a Extensão precisa ser, igualmente, o veí-
culo e a emergência em si de falas sufocadas, a experiência cognitiva 
também constituída pela ocupação da Universidade pelos Movimentos 
Sociais, grupos organizados, associações, sindicatos, comunidades 
exploradas e oprimidas, com seu conhecimento, com sua leitura de 
mundo. Isso não significa que esteja propondo abrir espaço para en-
cher a academia de mais “dados”, mais “informações”, de “conheci-
mentos” que ela sistematiza e não compartilha, depois de depositar 
seu olhar sobre o que coleta, tudo por meio de pesquisadores e pes-
quisadoras que se dirigem àqueles sujeitos sociais, recolhem o que 
lhes interessa, escrevem artigos, monografias, dissertações, teses, 
ganham prêmios, bolsas de produtividade, incentivos a pesquisas, e 
nem compartilham, sequer comunicam, os resultados de suas inves-
tigações com aqueles e aquelas que, conforme fica comprovado no 
final, eram sujeitos apenas no discurso metodológico de seus traba-
lhos. Também não falo em “devolução de conhecimento sistematiza-
do” pura e simplesmente. Esta ação, se descolada de uma práxis de 
produção dialético-dialógica, como quase sempre parece ser quando 
existe, significa apenas convidar explorados, oprimidos, exploradas e 
oprimidas ao espaço universitário para que, como meros “ouvidos”, se 
deparem com a fala “qualificada”, plena de termos técnicos, expres-
sões rebuscadas, que sobre eles e elas, para eles e para elas, cons-
troem doutores, doutoras, pesquisadores e pesquisadoras, “habilita-
dos” e “habilitadas” segundo os cânones fechados de uma academia 
de permeabilidade restrita – portanto, disponível a absorver somente 
o que contribua ainda mais para o seu poder autoproclamado e para a 
sua separação hierárquica do povo. 

Quando penso em trazer a fala de Movimentos Sociais, associa-
ções, sindicatos, grupos oprimidos e explorados, estou, mais uma 
vez, pensando em construir uma experiência cognitiva, por mais 



313

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

difícil que possa parecer, em conjunto entre a Universidade e esses 
demais agentes sociopolíticos. Mais que isso, estou pensando em 
como produzir um conhecimento de sujeitos na relação com sujei-
tos e em relação a sujeitos; que, como disse acima, tenha como 
pressuposto critérios éticos formais e materiais, por conseguinte, a 
necessidade de colocar publicamente em discussão os propósitos 
da Pesquisa, do Ensino, seus modos de fazer, de constituir e de 
conceber o conhecimento, para dar vazão à demanda de justiça 
e vida com dignidade do povo explorado e oprimido, ao tempo em 
que, no bojo dessa práxis, este pode alimentar a necessidade de 
criar sua capacidade de dirigir o próprio destino, de se fazer autô-
nomo, de constituir poder popular.

Nesse sentido, a necessidade de buscar pelo que pensam os de-
mais sujeitos da Extensão, como significam suas experiências, seu 
cotidiano, suas relações, é uma forma de se aproximar de realidades 
e peculiaridades sociais que poderiam se fazer presentes entre todos 
os sujeitos integrantes da atividade extensionista apenas por meio da 
interconexão de universos existenciais, da convivência intercultural e 
da construção intersubjetiva de leituras de mundo. Por assim dizer, é 
o meio para constituir o respeito na ação pedagógica e política, lidar 
com preconceitos, problematizar explicações ingênuas sobre as re-
lações de exploração e de opressão em que estão situados. É nesse 
processo baseado no encontro de realidades que os sujeitos também 
constituem, aprendem e apreendem os parâmetros da comunicação 
entre si. Cada um e cada uma informam as condições desse diálo-
go, especialmente, desenvolvem e provocam a sensibilidade, que será 
mais ainda necessária para retomá-lo quando, por algum motivo, pa-
recer interrompido. Sem essa capacidade sensível de perceber como 
reestabelecer as conexões, tudo se acaba antes de começar ou se 
interrompe precocemente, sem que o trabalho pedagógico tenha sur-
tido seus efeitos transformadores. Para tanto, além de aprenderem a 
aprender reciprocamente, é preciso tempo e organização do tempo 
de convivência entre os sujeitos. Isso permite que conheçam mutua-
mente seus cotidianos, seus modos de vida, suas compreensões de 
mundo; que, de fato, existam sujeitos capazes de ensinar e aprender 



314

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

enquanto se (re)conhecem como sujeitos em diálogo, em interação 
recíproca no processo pedagógico instituído pela Extensão.

A ASSESSORIA JURÍDICA POPULAR...

Particularmente na Assessoria Jurídica Universitária Popular 
(AJUP), atividade de Extensão Popular em Direito que mescla em 
seu método Educação Popular e Advocacia Popular, todas as com-
preensões de Educação Libertadora e de Extensão que adoto acima, 
com destaque para o modo de participação, de integração de sujeitos, 
devem ser observadas. Pois, para o seu desempenho, sempre volta-
do para a libertação de grupos e classes explorados e oprimidos, é 
fundamental produzir o diálogo de realidades e de leituras de mundo 
entre os sujeitos, além de observar suas circunstâncias, limites, pos-
sibilidades e como se organizam politicamente, se em associações, 
movimentos, sindicatos.

Essa atitude permite, por um lado, compreender as demandas so-
ciais, por outro, potencializar as condições da luta por libertação que 
os sujeitos oprimidos e explorados já desempenham no seu cotidia-
no. Afinal, um projeto de Extensão em Assessoria Jurídica Popular 
não pode, primeiro, supor que sua atuação deva ser desprovida de 
opção política, pior, sem consciência de que deva adotar como seu 
objetivo maior a atuação com o povo, entre outros propósitos coletivos 
igualmente claros que devem convergir para aquela pretensão mais 
importante, que é a Libertação. No mínimo, opera-se a reafirmação do 
caráter público da Universidade de pensar os problemas reais do povo 
e atuar para sua superação, além de ajudar a estabelecer, a partir de 
uma experiência local, os laços entre ensino superior e realização de 
Direitos Humanos e incentivar nos cursos de Direito a formação ba-
seada na ação conscientizada dos sujeitos do ensino-aprendizagem 
para a superação da violência e para a construção de uma cultura de 
Direitos Humanos. 

Parafraseando Paulo Freire, uma ação será sempre contra ou a 
favor de alguém. Não existe atuação neutra (1998). Porque, como é 
próprio da expressão, atuar é intervir no mundo. É tomar para si a 



315

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

necessidade de produzir alterações na realidade. Para tanto, é preci-
so, coletivamente, observar, ler, compartilhar compreensões. Tudo por 
meio de uma ação que conscientiza, que assume e assimila, de for-
ma evidente, a pretensão libertadora e, assim, constitui mecanismos 
de atenção aos limites impostos por condicionantes sócio-históricas, 
políticas, econômicas, culturais, interna e externamente ao Curso de 
Direito, à Universidade e aos agentes que, conjuntamente, realizam a 
ação, bem como às possibilidades que, com os Movimentos Sociais, 
associações, sindicatos, se abrem diante desses limites.

É igualmente por isso que, em segundo lugar, não pode um projeto 
de Assessoria Jurídica Popular tentar evitar essa interferência na re-
alidade acreditando que pode encontrar ou buscar uma comunidade 
“pura”, “neutra”, que esteja desorganizada ou que não sofra influências 
de distintos atores, partidos políticos, outros Movimentos Sociais, sin-
dicatos, associações, agentes políticos de direita, agentes autentica-
mente de esquerda (preocupados e preocupadas com a luta do povo), 
e de sujeitos, que, valendo-se de um discurso de esquerda, estejam 
mais atentos a suas pretensões políticas individuais. Essa atitude ou 
indica ingenuidade, covardia ou arrogância. Ingenuidade, por acreditar 
que uma comunidade vulnerável à exploração e a opressão sociais 
deixa de, mesmo que por meio de atitudes individuais de seus inte-
grantes e de suas integrantes, possivelmente, sem tantos impactos 
coletivos, criar alternativas de sobrevivência com dignidade. Covar-
dia, por se esquivar de assumir uma posição política e, com isso, op-
tar politicamente por manter a ordem injusta estabelecida, o que não 
cabe na Extensão Popular cuja proposta alia Educação e Advocacia 
construídas com o povo para alimentar e contribuir com a sua luta de 
Libertação. Arrogância, porque optar por uma comunidade desorga-
nizada é, por um lado, supor, mesmo que inconscientemente, que a 
Universidade está em patamar superior em relação a outros agentes 
sociais. Em outro aspecto, que também decorre do anterior, é acredi-
tar que a comunidade está por ser organizada, ou seja, que pode ou 
irá substituir seus modos de organização, desnaturando a AJUP, cujo 
ser é assessorar, andar junto portanto. Não é assumir o protagonismo 
de comunidades, Movimentos Sociais, sindicatos, associações, so-



316

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

bre uma realidade que, embora se ligue pela totalidade exploradora e 
opressora, pode não ser e, devido a condicionantes geradas pela for-
ma de acesso historicamente estabelecidas para a Universidade, qua-
se sempre ou ainda, não é aquela com a qual os sujeitos integrantes 
do espaço acadêmico e do Curso de Direito convivem cotidianamente 
e da qual possam expressar compreensões mais complexas.

Como ação que visa a construir uma cultura de Justiça, a Asses-
soria Jurídica Popular autêntica coaduna com as demandas de Movi-
mentos Sociais, Associações de Moradores, Sindicatos, enfim, grupos 
e comunidades exploradas e oprimidas, além de contribuir para que a 
experiência cognitiva desses sujeitos possa animar ainda mais suas 
lutas e desembocar em novos conhecimentos e experiências coletivas 
voltadas para a Libertação (insisto sempre em Libertação nessa minha 
carta filosófica). Na Universidade, esta relação, que é acima de tudo 
uma práxis, pode unir fazer prático de defesa de direitos e busca de 
conhecimentos sobre a realidade na construção de metodologias edu-
cacionais capazes de proporcionar formação técnica, ética e crítica. 
Além disso, tem o poder de reunir estudantes de Graduação, Pós-Gra-
duação, Advogadas e Advogados, que, integradas e integrados às ativi-
dades, potencializam sua intervenção e renovam constantemente seu 
olhar crítico-sensível e seus conhecimentos quanto aos mecanismos 
de luta por Justiça Social. Isto é, aprendem conjuntamente outra forma 
de atuação no campo jurídico, a Advocacia Popular, ao ensinarem e 
aprenderem entre si, ao compartilharem experiências, conhecimentos 
técnicos, construírem peças judiciais coletivamente, debaterem teses, 
analisar causas e processos, também com o povo explorado e oprimi-
do. Para os integrantes e as integrantes de Movimentos Sociais, o ato 
de fazer em meio à descoberta de que podem conhecer e fazer jun-
to permite que vão se descobrindo, descobrindo e ensinando formas 
mais complexas de conhecer e de intervir na realidade. Entre si e com 
a Universidade, mediados pelo mundo, vão se formando e formando 
novos lutadores e novas lutadoras. Vão se constituindo e construindo 
conhecimentos para além daqueles que possuíam antes do diálogo in-
tersubjetivo e, mais uma vez, na práxis, nutrem sua esperança e criam 
as condições para um outro mundo possível. 



317

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

POR FIM...

Essas compreensões, que são também epistemológicas, se reve-
lam, portanto, em instrumentos de ação como círculos pedagógicos, 
rodas de conversa e construção participativa e coletiva de painéis. 
Todos esses mecanismos, sempre mantendo a preocupação em criar 
alternativas para o trabalho com aqueles e aquelas que não conhe-
cem a palavra escrita, se encontram como facilitadores de diálogo, 
em sua fase inicial e quando já instituído, e se tornam eles mesmos 
maneiras de conhecer e manter contato com a realidade. Em outras 
palavras, permitem o diagnóstico e construção conjunta de conteúdos; 
o planejamento de ações; execução de atividades como debates de 
temas do cotidiano e, a partir das demandas coletivas, mobilizações 
e estratégias de defesa de direitos. Além disso, também podem ser 
empregados na avaliação e na sistematização de conhecimentos ad-
quiridos em todo o processo.

Isso se dá porque os círculos pedagógicos, as rodas de conversa, 
as construções de painéis são meios que, inspirando segurança, fa-
zem emergir subjetividades, incentivam a fala e a interação de ideias 
e dos sujeitos participantes. Com apoio nessas metodologias, é pos-
sível invocar vivências cotidianas, leituras de mundo, bem assim, falas 
significativas, que, quando problematizadas e se problematizam umas 
as outras por sujeitos que se descobrem em interação como protago-
nistas da construção de conhecimento, permitem que o debate ganhe 
fluidez. Ademais disso, criam condições, também lúdicas, para que 
a realidade seja compreendida, conteúdos e ações de trabalho e da 
luta sejam planejados e para que aqueles e aquelas que se formam 
protagonistas de conhecimento sejam também protagonistas da his-
tória. Pois, criar possibilidades ou ampliar processos de reflexão já 
constituídos, torna possível, em um mesmo ato complexo, constatar 
e transformar a realidade, eliminando também a separação entre a 
teoria e a prática (FREIRE, 1998; 2005). Em síntese, por esses ins-
trumentos, na AJUP, como em outras atividades de Extensão Popular 
e de Educação Popular, cada um é chamado e cada uma é chamada 
a constatar, significar e, com apoio no conhecimento coletivamente 



318

InSURgência: revista de direitos e movimentos sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

compartilhado, produzir ação, movimento próprio de quem assume a 
condição de sujeito. 

É neste sentido, que, mais do que um encontro entre um “eu” e um 
“outro” na Educação Popular, na Extensão Popular e na Assessoria 
Jurídica Popular, encontram-se “eus”, identidades, sujeitos, que se re-
alizam mutuamente ao tempo em que se constituem reciprocamente 
em interação.

COM QUEM DIALOGO PARA ESCREVER 
ESSA CARTA FILOSÓFICA...

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. 7. ed. Rio de Janeiro: Ber-
trand Brasil, 2004. 

______. Para uma sociologia da Ciência. Lisboa: Edições 70, 2002. 

COUTO, Mia. Línguas que não sabemos que sabíamos. In: E se Obama 
fosse africano? – Ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

DUSSEL, Enrique. 1492 El encubrimiento del outro: Hacia el ori-
gen del “mito de la Modernidad”. La Paz: Plural Editores – Facultad de 
Humanidades y Ciencias de la Educación – UMSA, 1994. (Conferen-
cias de Frankfurt – 1992) (Colección Academia – número uno).

______. Europa, modernidad y eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo 
(org.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas Latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales, Julio de 2000. 

FLORES. Joaquín Herrera. A (re)invenção dos Direitos Humanos. 
Tradução de Carlos Rodrigo Diogo Garcia, Antônio Henrique Graciano 
Suxberger, Jefferson Aparecido Dias. Florianópolis, Fundação Boi-
teux, 2009.

FREIRE, Paulo. Educação como Prática da Liberdade. 23. ed. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 1999.



319

IPDMS – Instituto de Pesquisa Direitos e Movimentos Sociais

Revista InSURgência   |   Brasília   |   ano 2   |   v.2   |   n.2   |    2016   |    ISSN 2447-6684.

______. Pedagogia da Autonomia: Saberes necessários à prática 
educativa. 31. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005.

______. Pedagogia do Oprimido. 25. ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1998.

Kuhn, Thomas. A estrutura das revoluções científicas. Trad. Beatriz 
Vianna Boeira e Nelson Boeira. 9. ed. São Paulo: Perspectiva, 2006. 
(Debates; 115). 

LANDER, Edgardo. Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocén-
trico. In: LANDER, Edgardo (org.). La colonialidad del saber: euro-
centrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas. Bue-
nos Aires: CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, 
Julio de 2000.

MELO NETO, José Francisco. Extensão Universitária: bases ontoló-
gicas. João Pessoa: Editora Universitária, 2002.

PESSOA, Fernando. Todas as cartas de amor... (Poesias de Álvaro 
de Campos) – disponível em: <http://www.releituras.com/fpessoa_car-
tas.asp>.

SOUSA SANTOS, Boaventura. Para um novo senso comum: a ciên-
cia, o direito e a política na transição paradigmática. 3. ed. São 
Paulo: Cortez, 2001, v. 1. A crítica da razão indolente: contra o desper-
dício da experiência.

______. Renovar a teoria crítica e reinventar a emancipação 
social. São Paulo: Boitempo, 2007.

WARAT, Luis Alberto. Introdução Geral ao Direito – Epistemologia 
jurídica da Modernidade. Porto Alegre: Sergio Antonio Fabris, 1995/
Reimpressão, 2002. (Vol. II).

Recebido em 01/08/2016. 

Aprovado em 23/11/2016.


