
123

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

EXERCÍCIO DE DOBRADURA
sobrepondo os vértices opostos da filosofia do conceito fran-
cesa e da teoria crítica frankfurtiana

FOLDING EXERCISE
superimposing the opposite vertices of the philosophy of the 
French concept and of the Frankfurter critical theory 

https://doi.org/10.26512/rfmc.v12i3.56787

Ivan de Oliveira Vaz*
Universidade de São Paulo 

http://lattes.cnpq.br/0858903108003869
https://orcid.org/0000-0002-5559-7751  

ivan.oliveira.vaz@hotmail.com 

* Doutor em Filosofia pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da 
Universidade de São Paulo (USP).



Ivan de Oliveira Vaz

124

RESUMO
A partir de uma afirmação de Michel Foucault que pode ser vista ao mesmo 
tempo como incrivelmente precisa e também como um disparate, este texto 
se propõe a investigar a afinidade conceitual entre os três grandes nomes da 
epistemologia histórica francesa - quais sejam, Gaston Bachelard, Georges 
Canguilhem e Jean Cavaillès - e a teoria crítica frankfurtiana. Sem descuidar 
das distâncias irredutíveis entre uma e outra tradição do pensamento contem-
porâneo, o objetivo é o de dar a ver que a primeira das duas apresenta uma 
dimensão propriamente dialética, a reclamar assim uma dignidade concei-
tual para a prática científica que os principais teóricos da chamada escola de 
Frankfurt nunca foram capazes de reconhecer. Desse modo, talvez fique en-
trevisto uma outra abordagem conceitual para a própria dialética.  

Palavras-chave: Epistemologia francesa. Tradição crítica. Dialética.

ABSTRACT
Based on a statement by Michel Foucault that can be seen both as incredibly 
accurate and also as nonsense, this text proposes to investigate the conceptual 
affinity between the three great names of french Historical Epistemology - na-
mely, Gaston Bachelard, Georges Canguilhem and Jean Cavaillès - and Frank-
furt’s Critical Theory. Without neglecting the irreducible distances between 
one tradition and another of contemporary thought, the goal is to show that 
the first of the two presents a properly dialectical dimension, thus claiming 
a conceptual dignity to the scientific practice that the main theorists of the 
so-called Frankfurt School were never able to recognize. In this way, perhaps 
another conceptual approach to dialectics itself can be glimpsed. 

Keywords: French epistemology. Critical tradition. Dialectics.



125

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

PROBLEMÁTICA INICIAL

Um alinhamento disparatado ou um ângulo privilegiado para confron-
tar duas tradições do pensamento crítico?

Num texto escrito em abril de 1984 (que só viria a ser publicado em 
1985, pouco depois da morte de seu autor), Michel Foucault se atreveu 
a realizar um incomum exercício de dobradura: sobrepôs, com o ges-
to aparentemente ligeiro de alguém que une os vértices opostos de um 
grande retângulo de papel, duas experiências intelectuais bem distantes 
uma da outra. O juízo talvez seja pouco conhecido, e cabe assim relem-
brá-lo tal como emitido por Foucault:
 

Se for preciso procurar fora da França alguma coisa 
que corresponda ao trabalho de Koyré, de Bachelard, 
de Cavaillès e de Canguilhem, é sem dúvida do lado da 
escola de Frankfurt que se pode encontrá-la (Foucault, 
[1985]/1994, p. 767, tradução nossaI).

É certo que a afirmação comporta algum nível de disparate: como po-
deria ficar impune uma declaração tão irresponsável na nivelação que 
tenciona promover entre quatro nomes especialmente singulares da 
tradição do pensamento francês do século XX e essa enorme generali-
dade que se designa então como “escola de Frankfurt”? Contudo, ape-
sar de alguma imprecisão lhe ser inevitável, se bem avaliado, o juízo 
atalha um encontro que pode ser muito oportuno, sobretudo porque 
estabelece a ocasião para apreciar sob uma nova luz certas afinidades 
entre duas das maiores tradições do pensamento crítico contemporâ-
neo. Naturalmente, esse encontro só poderá conservar o seu interesse 
se ele não acarretar qualquer ilusão sobre uma perfeita coincidência 
entre os respectivos questionamentos teóricos de uma e outra tradição: 
mantendo-se em vista o interesse prioritariamente epistemológico que 
orienta as empresas conceituais de Alexandre Koyré, de Gaston Bache-
lard, de Jean Cavaillès e de Georges Canguilhem, não haveria o risco 
de que, ao validar o juízo de Foucault, as principais questões da esco-

I As traduções, ora aqui apresentadas, são de nossa responsabilidade.



Ivan de Oliveira Vaz

126

la de Frankfurt fossem transmutadas, de maneira um tanto imprópria, 
em pura e simples teoria do conhecimento (como, aliás, parece ser um 
defeito inerente à “Ideologia Francesa”II)? Se o risco existe, a primeira 
coisa em que se deve reparar é que Foucault não estava inteiramente 
desprevenido quanto a essa possibilidade: o seu juízo demonstra respei-
tar as diferenças teóricas quando se apoia numa consideração bastante 
fecunda quanto ao papel que a história das ciências desempenhou para 
a filosofia francesa nos séculos XIX e XX, a saber, o de dar continuidade 
à questão do Esclarecimento, ao passo que, na Alemanha, essa mesma 
questão é entendida ganhar corpo sobretudo a partir de “uma reflexão 
histórica e política sobre a sociedade (com um problema central: a ex-
periência religiosa em sua relação com a economia e com o Estado)” 
(Foucault, [1985]/1994, p. 766, tradução nossa). Assim, o pensador 
francês divisava uma convergência maior que justificaria o alinhamento 
inesperado: 

Na história das ciências na França e na teoria crítica 
alemã o que se trata de examinar a fundo é uma razão 
cuja autonomia de estrutura carrega consigo a histó-
ria de dogmatismos e de despotismos - uma razão, por 
conseguinte, que não tem efeito de emancipação senão 
à condição de que ela alcance se liberar dela mesma 
(Foucault, [1985]/1994, p. 767, tradução nossa).

Nada disso torna menos seguro constatar que o estilo de cada uma 
dessas interrogações difere significativamente - o que se encontra bem 
longe da banalidade de registrar a assinatura individual que lhes seria 
devida: para-além do que explica Foucault, se testemunhássemos essa 
confrontação a partir da margem oposta do Reno, é bem provável que 

II A noção de “ideologia francesa” tal como referida aqui pode ser atribuída a Paulo 
Arantes, que a cunhou e a desenvolveu em uma série de ensaios escritos na década de 
1990 - ensaios que depois foram reunidos no volume Formação e Desconstrução - uma 
visita ao Museu da Ideologia Francesa. Como esses textos deixam claro, uma tal noção 
apresenta uma aptidão crítica de amplo alcance, a incidir sobre diversos momentos da 
produção intelectual francesa ao longo do século XX; mas ela concede um relevo es-
pecial ao pós-estruturalismo da década de 70, fazendo sobressair três características, 
que seriam o seu vanguardismo fora de hora, a sua pretensa oposição ou evasão à po-
tência tirânica da Razão e a sua vocação para transmutar toda realidade em discurso. 



127

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

nos sentíssemos instados a denunciar uma dupla defasagem teórica no 
pensamento francês: tanto no que diz respeito ao materialismo quanto 
no que diz respeito à dialética, faltaria a esse pensamento, de um lado, 
o embasamento da crítica da economia política, e, de outro, a manuten-
ção de uma razão que se pretendesse a um só tempo negação histórica 
e efetuação universal de seu poder de contradição. Ou seja, ainda que se 
possa conceder a Foucault esse inesperado alinhamento de constelações 
teóricas, talvez fosse o caso de supor uma compreensão tão discrepante 
da razão suposta atuar nessas duas tradições que, visto desde o espaço 
conceitual franqueado por cada uma delas, o que é racional para uma 
viesse a assumir a figura da mais abominável desrazão para a outra: não 
é impensável que, da perspectiva da teoria crítica alemã, a tentativa de 
alinhamento de Foucault, que aparenta ceder sem mais à tendência de 
hipostasiar as diversas tradições de pensamento como meros estilos, 
muito provavelmente não representasse nada de outro senão uma débil 
visada ideológica. Confirmando em certa medida essa suspeita, Paulo 
Arantes, em “Tentativa de identificação da Ideologia Francesa: uma in-
trodução”, avaliava a ineludível incongruência que desponta no alinha-
mento forçado entre o próprio Foucault e os autores da Dialética do Es-
clarecimentoIII, dado que a crítica imanente à Aufklärung levada a cabo 
pela velha guarda frankfurtiana (Cf. Arantes, 2021, p. 51) não poderia 
ser mais avessa ao “surrealismo de fim de linha” (Arantes, 2021, p. 56) 
que caracteriza o “ultrailuminismo” da “ideologia francesa” (Arantes, 
2021, p. 60): de acordo com o teórico brasileiro, esta última exacer-
ba a froideur iluminista ao tentar animar um vanguardismo totalmente 
fora de hora que não pode se realizar senão como o matrimônio desi-
gual de um esteticismo e de um epistemologismo asilados na convicção, 
pretensamente “analítica”, de que tudo é Literatura (Cf. Arantes, 2021, 
p. 59). A fulminante avaliação de Arantes toma a forma de um tiro de 
longo alcance capaz de enfileirar pelo menos três atores que nem sem-
pre contracenaram no mesmo palco (se é que realmente o fizeram em 
algum momento a não ser na ocasião de serem alvejados): Lévi-Strauss, 
Foucault e Derrida. E, mesmo que atravesse a sua matéria de forma um 
tanto indiscriminada (levantando contra si a objeção de que uma tal 

III Neste caso, trata-se da proximidade aventada por Axel Honneth entre, de um lado, 
Foucault, e, de outro, Adorno e Horkheimer.



Ivan de Oliveira Vaz

128

avaliação não se habilita como uma verdadeira crítica imanente àquilo 
que se dispõe a criticar), ela não deixa de ser bastante pertinente, afinal, 
se a problemática inaugurada por Kant chegou a ser proposta como a 
origem de um questionamento da modernidade desde o qual a filoso-
fia se desdobra por entrocamentos diversos tanto na França como na 
Alemanha, é mais do que válido conceber a hipótese de que a vocação 
transcendental do estruturalismo, também presente nos a priori histó-
ricos de Foucault, prepararia o espaço mesmo de escritura onde pode-
riam se operar as desconstruções da metafísica. O motivo para tanto é 
que, ainda que Derrida tenha se insurgido contra o fonocentrismo pres-
suposto a esse elemento mínimo da estrutura que seria o significante, 
permanece de pé o alvo da crítica de Arantes, que é o da miopia a se 
comprovar na mudança do foco da crítica materialista para a radicação 
descentrada que ela passa a encontrar numa multiplicidade irredutivel-
mente dispersa de discursos - multiplicidade cuja suposta adequação às 
diferenças dos inúmeros agrupamentos humanos a compor a sociedade 
“pós-moderna” foi decisiva para que um debate sobre filosofia em larga 
medida restrito aos limites da academia (apesar de os seus limites se-
rem agora internacionais) aparecesse magicamente transfigurado, como 
se investido do poder de transformar a objetividade e a realidade elas 
mesmas, ainda que a fazê-lo sem exceder certas fronteiras regionais e 
sem nunca recuperar para o seu intricado processo o eminente nome 
de Razão.

De súbito, o juízo de Foucault adquire outras feições, pronunciadamen-
te negativas, uma vez que a equivalência discursiva que aparenta for-
necer o seu fundamento conceitual tornaria impraticável dar notícia de 
uma derrapagem ideológica ulterior a que o pensamento francês parece 
ter sido incapaz de se furtarIV: o tal juízo seria algo mais que um tor-
niquete cuja aparência de um laço teórico bem executado não poderia 
esconder jamais o fato de que esse falso adorno, preparado segundo a 

IV Sendo este movimento em falso, aliás, o que concede plena razoabilidade ao gesto 
de Paulo Arantes de enxergar esse pensamento como um análogo das fraseologias da 
intelligentsia alemã da década de 1840 que, não obstante as suas aspirações libertárias 
e progressistas, foram duramente criticadas por Marx e Engels por não serem capazes 
de ultrapassar a condição de simples fraseologias - donde a denominação proposta 
pelo teórico brasileiro de “ideologia francesa”.



129

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

(in)conveniência do instante, teria a destinação exclusiva de estancar 
um presente histórico completamente desassistido de uma reconcilia-
ção final? De nossa parte, dando como conhecida e reconhecida a in-
congruência que impossibilita tomar essas duas tradições de pensamen-
to como equivalentes, optaremos por não responder a essa pergunta de 
imediato, ensaiando, em seu lugar, uma avaliação do problema que seja 
mais generosa para com os franceses: é preciso que se diga que, de seu 
lado, nem tudo é defasagem em relação ao materialismo e à dialética. 
Em verdade, seria possível argumentar que, se o que está em disputa é 
uma crítica imanente ao Esclarecimento, o pensamento francês do sé-
culo XX teve a oportunidade de indagar, a propósito de mais de uma 
instância em que o problema estaria concernido: o que torna essa crí-
tica verdadeiramente imanente àquilo que se está a criticar? Decerto, a 
indagação nem sempre foi realizada de modo consciente ou com inteira 
propriedade: é suficiente se referir aos equívocos que determinaram a 
recepção de Hegel e Marx na França para se dar conta disso, de sorte 
que, com alguma frequência, os franceses possam ser estimados mais 
próximos dos alemães lá onde se acreditam mais distantes. O ponto, 
todavia, é que os franceses, mesmo os mais alérgicos à dialética, não se 
encontravam totalmente alheios às dificuldades envolvidas numa crítica 
imanente e materialista ao presente histórico, estando até mais cons-
cientes delas em certas ocasiões do que vários partidários do marxismo. 
Tome-se como exemplo o trecho de Foucault citado ao final do primei-
ro parágrafo do presente texto: ainda que não prometa qualquer revi-
ravolta final e positiva, ele localiza com tamanha exatidão o cerne de 
uma questão que diria respeito tanto à escola de Frankfurt como à epis-
temologia histórica francesa que a dialética negativa adorniana pode 
apresentar-se então como um posicionamento teórico perfeitamente 
consequente em relação a ela. O caminho escolhido por Foucault, como 
se sabe, foi o de evitar toda e qualquer dialética - positiva ou negativa, 
não importa -, e desse fato não há como duvidar. Mas, antes de expedir 
um veredito sobre a sua inescapável redundância ideológica, conviria 
lembrar que a razão para tanto era a de que Foucault acreditava que, a 
despeito de intentar o contrário, a dialética nunca correspondeu efeti-
vamente a um pensamento da guerra (Cf. Foucault, 2005, pp. 68-69), 
veiculando, ao invés disso, uma falsa reconciliação que faria ignorar os 
conflitos sociais em toda a sua diversidade e complexidade: por essa 



Ivan de Oliveira Vaz

130

razão é que, no curso “Em defesa da sociedade”, lançava-se a pergun-
ta, para a qual uma resposta negativa não se fazia tardar, “a análise do 
poder, ou a análise dos poderes, pode, de uma maneira ou de outra, ser 
deduzida da economia?”(Foucault, 2005, p. 19). Ou seja, esforçando-se 
para pensar uma analítica dos poderes na ampla imanência de sua ra-
mificação “microfísica”, era como se Foucault recusasse que o marxis-
mo estivesse à altura do materialismo que ele próprio reclamava: como 
se espantar, assim, que os devotos do materialismo dialético tenham se 
tornado insensíveis para problemas de outra ordem que não os relacio-
nados ao controle dos meios de produção, deixando que se reproduzis-
sem e mesmo que se intensificassem na União Soviética as práticas de 
vigilância e punição típicas do aparato de poder burguês, as quais pas-
saram a estabelecer, sob os auspícios de um novo “racismo estatal”, que 
o inimigo de classe “[...] é o doente, é o transviado, é o louco” (Foucault, 
2005, p. 97)?

Nem seria preciso dizer que Paulo Arantes não é nenhum devoto do 
materialismo dialético, ainda mais se recuperamos para essa expressão 
a acepção sinistra que ela contraiu sob o regime de Stálin, passível de 
uma abreviação tanto mais indiferente às complexidades da realidade 
que tende a amputar quanto mais se deixa condensar na doutrina do 
inquisitivo “Diamat”. Mas é sintomático que, ao comentar a obra de 
Foucault, ele se veja de certa maneira obrigado a enquadrá-la numa 
moldura marxista: segundo o que ele próprio diz no texto a que nos 
reportávamos há pouco, o “verdadeiro assunto de Foucault” seria a 
“transição das sociedades tradicionais para a modernidade capitalista” 
(Arantes, 2021, p. 53). Ora, apesar de a identificação desse tópico não 
ser propriamente falsa, é questionável que ela possa ser considerada 
suficiente em suas razões a ponto de justificar a aposição do adjetivo 
“verdadeiro” ao assunto então posto em destaque: a insuficiência des-
sa identificação cresce a olhos vistos se enxergamos que o problema 
de Foucault passava pelo questionamento da centralidade de uma ca-
tegoria como a do “capitalismo” para bem analisar a modernidade, não 
importa se ela era empregada em chave mais ou menos crítica. Tomar 
consciência desse pequeno deslize de Arantes em relação aos propó-
sitos teóricos de Foucault não significa em absoluto que a sua crítica 
à “ideologia francesa” deva ser destituída de sua verdadeira força: ela 



131

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

continua possibilitando avaliar a maior das insuficiências de uma ana-
lítica da microfísica do poder, dado que, se essa empresa conceitual 
mostra-se capaz de dissolver toda concretude histórico-social em um 
arranjo de poderes tematizados a propósito de sua realidade discursiva 
infinitamente vária, ela o faz sem nunca reaver o horizonte de emer-
gência de algo completamente novo que elevasse o pensamento à con-
sideração de um estado de coisas irredutível a mais uma configuração 
singular dos poderes entre outras. Por esse prisma, o gesto teórico dos 
franceses de liquidar a razão, que é revelado não ser radical senão na 
aparência, surge como uma forma de mimetizar o movimento real da 
própria razão iluminista (donde a caracterização da ideologia francesa 
por Arantes como “ultrailuminista”): além de elidir a função totaliza-
dora que o Capital segue desempenhando na segunda metade do século 
XX (e, vale dizer, também nas primeiras décadas do século XXI), a teo-
rização Foucaultiana transigiria fatalmente com os “dogmatismos e os 
despotismos” do Esclarecimento ao se propor o entendimento de que o 
“Poder não é uma instância negativa mas produtiva” (Arantes, 2021, p. 
54), conformando desse modo uma espécie de “weberianismo de van-
guarda” (Cf. Arantes, 2021, p. 54). Em outras palavras, seria possível 
afirmar que a invectiva de Arantes contra a ideologia francesa não per-
deu nada de sua potência, pelo simples motivo de que ela não falha em 
indicar que, ao prescindir da dialética, a crítica imanente de Foucault 
ao Esclarecimento se arrisca a não ser verdadeiramente crítica, e vem a 
esbanjar, portanto, a sua pretensa imanência numa multiplicidade dis-
cursiva totalmente indiferente a um pensamento que aspire à superação 
do atual estado de coisas. Mas, por outra, é preciso entender que, real-
mente, alguma coisa no pensamento francês parece acusar um incon-
tornável descentramento imposto ao núcleo racional da dialética, des-
centramento que não pode ser ignorado por esta sem que isso implique 
a sua falsificação. Em nossa opinião, isso ocorre porque, em primeiro 
lugar, se Marx foi o responsável por estabelecer o verdadeiro horizonte 
em que pensamento e prática demonstram a sua mútua pertinência ao 
abrir espaço para uma crítica materialista do idealismo de Hegel, por 
mais que tenha se evadido da filosofia e das altas questões metafísicas 
que a ocupam, a Crítica por ele inaugurada não estaria isenta de res-
paldar o estatuto teórico do materialismo que lhe permite essa evasão. 
E, nesse sentido, o pensamento francês detém o mérito de ter comple-



Ivan de Oliveira Vaz

132

xificado a questão muito justamente: a sua preocupação de se manter 
científico, como seria o caso com o estruturalismo de Lévi-Strauss, ou 
de tematizar a história das ciências, como seria o caso com a epistemo-
logia histórica francesa, repõe constantemente a importância de uma 
indagação racional atinente à realidade material, seja em relação às mais 
diversas estruturações que as sociedades humanas podem assumir, seja 
em referência às realizações das ciências as mais decisivas em seu efeito 
de produzir rupturas históricas. Em segundo lugar, tentando enxergar 
mais longe do que Foucault, é necessário presumir que há mais dialética 
no pensamento francês do que se costuma suspeitar.
 
Sem nos determos no primeiro ponto, concentrando-nos, antes, na 
existência de uma dialética insuspeita entre os franceses, deveremos fa-
zê-lo em referência a um dado muito curioso: o de que Foucault parece 
ter acertado algo com o seu juízo que, apesar de atingir de forma muito 
certeira, não chegou a ver com inteira clareza, pois o que ele não perce-
beu é que um dos lugares em que a dialética pode ser considerada sur-
gir inopinadamente no pensamento francês do século XX é na tradição 
da epistemologia histórica, sobretudo através de Bachelard, de Cavaillès 
e de Canguilhem. A nossa decisão talvez se afigure equivocada para al-
guns, contraditória até, porque nenhuma alternativa aparenta ser pior 
do que a de reconduzir a discussão a um espaço aparentemente hermé-
tico, a ser confundido, talvez, com aquele delimitado pela teoria do co-
nhecimento: não era isso que tentávamos evitar desde o início? Porém, 
a fim de abordar o juízo por esse viés, será preciso admitir de saída que 
se tornou impossível validá-lo exatamente tal como Foucault o deseja-
va, porque o que importa doravante é assinalar uma certa discrepância 
entre alemães e franceses. Mas, a exemplo de Arantes, não visamos uma 
discrepância qualquer, que fizesse constatar uma simples desigualdade 
entre eles e, em consequência, o erro meramente factual de pretender 
alinhá-los em função de um propósito teórico estritamente idêntico. A 
discrepância em questão corresponde como que ao simétrico inverso 
daquela apontada por Arantes, reportando-se, desse modo, à defasagem 
em que os alemães se encontram em relação aos franceses no que toca a 
uma apreciação dialética da história das ciências: ou seja, a discrepância 
não é realmente externa à perspectiva teórica adotada pelos próprios 
alemães, porque de certa forma ela indica ser possível assumir uma po-



133

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

sição igualmente dialética a propósito de algo que eles, voluntária ou 
involuntariamente, haviam excluído do escopo daquilo que entendiam 
ser uma teoria verdadeiramente crítica. A pertinência de promover essa 
discussão a partir da epistemologia fica por conta de que, se a crítica 
da razão instrumental dos frankfurtianos não se reduz em nenhuma 
hipótese a uma teoria do conhecimento, nem por isso ela deixa de en-
volver sérias discussões epistemológicas - como devem servir de indí-
cio as polêmicas de Adorno contra o positivismo moderno e contra a 
fenomenologia husserliana. É útil recordar nesse contexto que, embora 
Adorno e Horkheimer sejam tributários da crítica da economia política 
começada por Marx, a sua filosofia é impulsionada a exceder o mate-
rialismo historicamente referido desta última, expandindo-o ao deline-
ar uma compreensão alargada do próprio Esclarecimento, o qual deixa 
então de encontrar um correlato estrito no século das luzes europeu 
para assumir as feições mais ou menos abstratas de um princípio geral 
de dominação da natureza que remontaria pelo menos até Homero: a 
lógica do equivalente que se encarna no corpo desmesurado do capita-
lismo tardio não é senão a expressão máxima desse princípio de domi-
nação. Essa pequena dose de heterodoxia, que é suficiente para impedir 
à teoria crítica dos frankfurtianos a imisção com o espírito progressista 
que animava o marxismo tradicional, faz com que essa elaboração con-
ceitual convenha com a “ideologia francesa”, ainda que pelo negativo: 
se a dialética do Esclarecimento foi denunciada por sua malfadada in-
tenção de mover um processo contra a própria razão (Cf. Rossi, 1989, 
pp. 12-13), a genealogia do poder, menos tímida, se declarava desde o 
início como uma anticiência (Cf. Foucault, 2005, p. 14). Mais uma vez, 
a convergência não significa uma coincidência: por mais que seja ver-
dade que a Adorno e a Horkheimer não tenha escapado a inclinação 
do positivismo moderno de remeter à literatura tudo o que se mantém 
insubmisso às grandezas abstratas e aos números (Cf. Adorno; Horkhei-
mer, 2006, p. 20), eles não traíam nenhum grande entusiasmo quanto à 
possibilidade de identificar nesse resto literário a principal arma de seu 
arsenal crítico. De sua parte, contra o impulso cristão da modernidade 
de converter dogmaticamente todos os que não sejam devotos do cre-
do racional de sua civilização, os franceses teriam revelado uma queda 
pela heresia e, no limite, pelo mais exótico paganismo: pode-se ficar 
com a impressão de que toda sociabilidade marginal ou não-moderna é 



Ivan de Oliveira Vaz

134

vista por eles como um modo de existência outro que se habilita ime-
diatamente como sendo mais autêntico que o “burguês” e “ocidental”. 
Mas, a despeito dessa atitude muito pouco crítica em face da diferença, 
o balanço não é completamente desfavorável para os franceses: o tri-
buto pago pelos alemães para que a sua filosofia não se convertesse de 
pronto num elogio do existente talvez houvesse sido muito alto, porque 
eles acabam entregando quase tudo à indistinção de um Esclarecimento 
que se designa sob uma univocidade um tanto duvidosa. De outra ma-
neira, pode-se argumentar que a sua teoria sofre de um enorme déficit 
histórico: ela pressupõe uma identidade quase mítica para o princípio 
a que pretende fazer oposição, ficando muitas vezes em falta quanto às 
diferenças características das realidades históricas que são reunidas in-
discriminadamente sob o nome de Esclarecimento. Em contraste com 
essa sorte de exposição totalizante (que poderia ser pensada reprodu-
zir, por outras vias, o próprio movimento totalizante a que gostaria de 
estabelecer uma contraposiçãoV), desponta no pensamento francês do 
século XX a convicção extremada, cuja aptidão é propriamente etno-
lógicaVI, de que os valores em torno dos quais se estrutura a nossa so-
ciedade não servem como categorias analíticas para a investigação nem 

V O que, por um lado, não passa de uma falsa impressão: a teoria crítica dos frank-
furtianos, em especial na figura de Theodor Adorno, expressa essa contradição no seu 
modo de pensar e apresentar a dialética, que, entre eles, nunca logra nenhum sistema, 
e se presta, assim, a realizar uma espécie de de-totalização da razão. Mas, por outro 
lado, ela deve ser submetida a uma crítica muito precisa, que é a de que, se não lhe 
adere, ela pelo menos tem de pressupor a sistematicidade da dialética que pretende 
negar.
VI Louis Althusser parece ter notado essa vocação etnológica do pensamento crítico 
em seu país em um breve comentário seu a respeito da epistemologia histórica france-
sa: “Os novos epistemólogos se parecem com etnólogos, que fazem ‘pesquisa de cam-
po’: eles vão ver a ciência de perto, e não aceitam falar daquilo que ignoram, ou que 
não conhecem senão de segunda ou terceira mão (infelizmente era o caso de [Léon] 
Brunschvicg), ou percebem de fora, isto é, de longe. Essa simples exigência de ho-
nestidade e de conhecimento científico, vis-à-vis à realidade de que se fala, subverteu 
os problemas da epistemologia clássica. Os epistemólogos modernos simplesmente 
descobriram que as coisas não se passam na ciência como se acreditava e, em particular, 
como muitos filósofos acreditavam” (Althusser, apud Macherey, 2009, p, 138). Um 
tanto curiosamente, na França, essa tendência vai se desenvolver, sobretudo a partir 
de Bruno Latour, de forma a dar origem a uma tradição de estudos das ciências que 
ao mesmo tempo se quer mais próxima da etnologia e significativamente distante da 
epistemologia histórica de Bachelard e de Canguilhem. 



135

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

de outras sociedades e nem de outros tempos históricosVII: os quadros 
pintados pelo autor de Vigiar e punir, compondo-se em reconstituições 
minuciosas da emergência de novas práticas que teriam trazido consigo 
sensíveis efeitos na reconfiguração dos saberes e dos poderes antes em 
exercício, levam uma larga vantagem sobre os juízos um pouco apres-
sados de Adorno, Horkheimer e cia. no que diz respeito à apreciação 
da matéria histórica. E a epistemologia histórica é uma das primeiras 
tradições teóricas a dar lugar a essa convicção: ela mostra que até no 
domínio das ciências não se está autorizado a pressupor que um dado 
conceito possui validade eterna, nem que fosse retrospectivamente, pois 
é em meio à história que os conceitos científicos se tornam operantes.

VII Convicção semelhante pode ser inferida da seguinte passagem de “Teoria tradicio-
nal e teoria crítica” em que Horkheimer afirma que os “fatos que os sentidos nos for-
necem são pré-formados de modo duplo: pelo caráter histórico do objeto percebido 
e pelo caráter histórico do órgão perceptivo” (Horkheimer, 1989, p. 39). A diferença, 
no entanto, é que a teoria crítica dos frankfurtianos presume muito prontamente que 
a história a que ela se reporta é a europeia, e, em particular, é a história da sucessão 
dos modos de produção que caracteriza a modernidade europeia. Essa presunção tem 
a sua razão de ser porque, a certa altura, com o advento do capitalismo, a história 
europeia se transforma realmente na história mundial. Mas ela não explica em sua 
totalidade a história mundial, e, como parece indicar a obra de Foucault, ela não cum-
pre a função de tornar completamente inteligível toda uma série de acontecimentos 
relevantes para a modernidade nem mesmo no caso da só história europeia.



Ivan de Oliveira Vaz

136

UMA LIGEIRA MAS CATEGÓRICA DIFERENÇA 
EM RELAÇÃO À FILOSOFIA DA DIFERENÇA 
FRANCESA

A tradição crítica que passa a apreender o pensamento científico em 
função de sua singularidade material e histórica

Não é à toa que o texto de Foucault de onde partimos encaminha-se 
na direção de um elogio ao trabalho de Georges Canguilhem, sob cuja 
“forma particular” a história das ciências é vista adquirir um lugar ain-
da mais central nos debates contemporâneos na França (Cf. Foucault, 
[1985]/1994, p. 768): teria sido ele o responsável por desbastar para 
essa história, de modo o mais consequente, a forma descontínua reque-
rida pela complexidade material das mais diversas práticas científicas. 
Sobre essa maneira de encarar a epistemologia, a ressaltar o seu cará-
ter “descontinuísta” - que se mostra necessário como resposta quer às 
sucessivas rupturas ocasionadas pelas muitas descobertas científicas ao 
longo da história, quer às dificuldades que estas impõem ao seu his-
toriador, que se vê obrigado então a escrever um texto avesso a uma 
temporalidade linear e às certezas normalmente aceitas a propósito do 
tema investigado -, diz Foucault: “Essa não é a teoria geral de toda ci-
ência e de todo enunciado científico possível: ela é a busca da norma-
tividade interna às diferentes atividades científicas, tal como elas foram 
efetivamente postas a operar” (Foucault, [1985]/1994, p. 771, tradução 
nossa).VIII Do impulso de Canguilhem de recuperar todo um percurso 
histórico de que resulta a elaboração de determinados conceitos cien-
tíficos, Foucault parece ter derivado algo de sua paixão pelos arquivos, 
a avultar então sob a forma de uma bibliofilia arrevesada que o faz 
consultar os mais improváveis documentos a fim de agitar as dormên-
cias onde o Mesmo repousaria negligentemente sobre um Outro que 
até então permanecia condenado ao silêncio e ao esquecimento. Esse 
o sentido, por exemplo, da formulação quase-borgeana com que Can-

VIII Por outra, tem-se aqui uma pista de que a epistemologia histórica não se confun-
de de maneira alguma com uma teoria do conhecimento - configurando, pois, uma 
afinidade importantíssima entre essa tradição do pensamento e a teoria crítica dos 
frankfurtianos.



137

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

guilhem se sai ao declarar: “É ao procurar homologar a sua descoberta 
no passado, na impossibilidade de fazê-lo no presente, que um inven-
tor inventa os seus predecessores” (Canguilhem, 1970, p. 11). Ou seja, 
é projetando no passado a descoberta que ainda não havia acontecido 
até o presente que mesmo o cientista imbuído das melhores intenções 
quanto a relatar o teor histórico de sua inovação conceitual é levado a 
identificar equivocadamente uma sequência temporal que não existe em 
outro lugar senão em sua cabeça - já que ele nada mais faz que escolher 
um instante arbitrário a partir do qual iniciar a contagem regressiva 



Ivan de Oliveira Vaz

138

para que ele próprio venha a tomar a palavra.IX Se a invenção de um de-
terminado conceito é capaz de lançar nova luz sobre velhos problemas, 

IX O motivo para que tenhamos caracterizado como “quase-borgeana” a fórmula de 
Canguilhem sobre os inventores é o de que, no ensaio “Kafka e seus precursores”, 
Jorge Luis Borges houvesse decretado: “O fato é que cada escritor cria seus precursores. 
Seu trabalho modifica a nossa compreensão do passado, assim como há de modificar 
o futuro” (Borges, 2007, p. 130, grifo nosso). Como se pode ver, Canguilhem lapidou 
uma frase bem semelhante à de Borges. Mas essa convergência é em grande medida 
ilusória: se para um deles os bons escritores apresentam-se dotados da capacidade de 
inventar os seus precursores, para o outro, um historiógrafo das ciências que procede 
dessa forma não detém lá grandes méritos Deve-se compreender, assim, que se o his-
toriador da ciência dispõe de seu objeto de estudo tal como o faria um escritor dos 
mais criativos, ele depara na sua matéria um limite que o impede de ser um estrito in-
ventor de ficções. Ou como enuncia uma frase de Suzanne Bachelard citada por Can-
guilhem: “Que a atividade do historiador seja retrospectiva lhe impõe os limites, mas 
lhe dá os poderes. O historiador constrói o seu objeto num espaço-tempo ideal. Cabe 
a ele evitar que esse espaço-tempo seja imaginário” (Bachelard, apud Canguilhem, 
2000, p. 14, tradução nossa). Essa relativa distância entre a epistemologia histórica de 
Bachelard, de Cavaillès e de Canguilhem e a “ideologia francesa” que com ela mantém 
algum parentesco - destacando-se, aqui, a diferença colocada em cena pela inclina-
ção desta última para abordar qualquer existência ou processo como se se tratasse 
de entidades fictícias porque discursivas - parece ter sido intuída por Alain Badiou 
num texto de 1967 intitulado “Le (re)commencement du matérialisme dialectique”: 
na sua nota de rodapé número 10 (ou bem na nota de rodapé número 11 da versão 
traduzida para o inglês por Bruno Bosteels e publicada no volume The Adventure of 
French Philosophy), Badiou explicava que a “genealogia das ciências” levada a termo 
por Canguilhem não encontrava um verdadeiro correspondente na “arqueologia das 
pseudo-ciências” tal como empreendida por Foucault em O nascimento da clínica; e 
a falta de uma correspondência nesses termos se dava pela razão muito precisa de 
que as ciências seriam práticas “sem uma subestrutura sistemática outra que não ela[s] 
mesma[s], [e] sem [um] ‘solo’ fundamental” [“[...] sans sub-structure systématique outre 
qu’elle même, sans ‘sol’ fondamental”] (Badiou, 1967, p. 443), mostrando-se, portan-
to, insuscetíveis de uma arqueologia - ao passo que esta última poderia aplicar-se às 
pseudo-ciências ou às ideologias, na exata medida em que umas e outras admitem a 
identificação de uma subestrutura adventícia e de um solo fundamental, a conformar, 
portanto, um procedimento de análise que acaba resultando alheio, de forma conjunta, 
tanto à sua singularidade quanto à sua efetividade. De outra maneira, reportando-se 
à forma ulterior assumida pela filosofia de Badiou, pode-se dizer que as verdades 
produzidas pela prática científica não são discerníveis pela filosofia, a qual se vê desti-
tuída, assim, da prerrogativa de estabelecer uma teoria do conhecimento fundamental 
e, por meio dela, determinar o que conta como efetivo em tais domínios (à diferença 
do idealismo alemão - diferença que começa a se tornar operante desde o surgimento 
da epistemologia histórica francesa).



139

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

ele convida também a que várias sombras dancem na ribalta que monta 
para o seu espetáculo, na medida em que faz crer que o drama só foi 
encenado para que ele pudesse realizar a sua derradeira aparição: abs-
traída das complexidades práticas de que surge, uma descoberta cien-
tífica se apresenta muito espontaneamente sob a silhueta de uma re-
velação ou de uma destinação previamente estabelecida. Esse processo 
contraditório, em que a extrema objetividade se interverte na extrema 
subjetividade (que é também o ponto em que o logicismo e o empiris-
mo tendem a se transformar em pura psicologia e teologia)X, não passa 
despercebido a uma epistemologia com vocação propriamente dialética, 
e não surpreende nem um pouco que, no final da década de 1960, Can-
guilhem tenha decidido incorporar ao seu pensamento o conceito de 
ideologia. Ainda que Foucault não demonstre nenhum grande apreço 
pela terminologia marxista, o fato de que a sua obra tenha influencia-
do essa decisão (Cf. Canguilhem, 2000, p. 9) não representa um grande 
mistério, principalmente porque, ao que tudo indica, foi naquela região 
ensombrecida, que a ciência moderna não deixa de criar com as suas 
luzes em estado de reiterada cintilação, que o autor de História da lou-
cura iniciou a sua própria jornada intelectual: é por esse prisma que se 
vê surgir a categoria de “doença mental” [maladie mentale], nada eviden-
te e tampouco assegurada em sua normatividade científica, mas, não 
obstante, repleta de uma série de consequências sócio-políticas que a 
reformulação das ciências médicas teria repercutido nos séculos XVIII 
e XIX. No entanto, em contraste com Foucault, ainda que não fique ob-
sedado pela luz das ciências modernas a ponto de se comportar como 
uma mariposa que houvesse cedido por completo ao brilho e ao calor 
da lâmpada onde a sua história deveria se encerrar, é no esforço de re-
trilhar os seus percursos luminosos que a caminhada de Canguilhem 
se define: se a sua empresa conceitual não corresponde a uma história 
linear e definitiva da verdade - noção que é vista por ele como uma 
pobre contradição em termos (Cf. Canguilhem, 2000, p. 45) -, ela se 
compromete irrevogavelmente com a tarefa de tratar “uma ciência em 

X O que faz lembrar uma declaração de Adorno que diz que o positivismo, em sua 
ânsia de purificar-se de tudo o que é subjetivo, não vai além das particularidades de 
“uma razão instrumental simplesmente subjetiva” (Adorno, 1989, pp. 109-110). Ou, 
como o filósofo alemão diz em outra ocasião, é o subjetivismo do método que erige a 
lei da objetividade. Cf. Adorno, 2015, p. 48.	



Ivan de Oliveira Vaz

140

sua história como uma purificação elaborada de normas de verificação” 
(Cf. Canguilhem, 2000, p. 44, tradução nossa), candidatando-se à clas-
sificação de ideologiaXI  tudo o que não alcança situar, em referência ao 
domínio conceitual que pretende instituir, os fatos de uma veridicção 
e, conjuntamente, as leis de uma veridicidade (Cf. Canguilhem, 2000, p. 
21). De outro modo, torna-se imprescindível observar que a inclinação 
literária dos pós-estruturalistas, mesmo que deite algumas de suas ra-
ízes no solo cultivado pelos grandes nomes da epistemologia histórica 
francesa, não florescia tão abundantemente entre os últimos porque o 
pensamento destes se voltava em primeiro lugar para as ciências e para 
uma certa autonomia conceitual a comportar uma progressiva comple-
xidade e riqueza que lhes seria indissociável. 

Para esses teóricos, havia um pressuposto básico, muito bem sintetiza-
do por Bachelard na seguinte constatação: “A ciência não tem a filosofia 
que ela merece” (Bachelard, 1963, p. 20, tradução nossa).XII O que é o 
mesmo que dizer que, defronte aos sucessivos progressos históricos das 
ciências, o pensamento filosófico sempre aparece defasado, não poden-
do colocar-se senão como segundo em relação à sua atividade de pro-
dução conceitual, cabendo a elas efetivamente a prerrogativa de desdo-
brar o percurso dialético de certas verdades que nenhuma Razão eterna 
e imutável poderia alcançar se permanecesse encerrada em si mesma. 
Com efeito, é na obra de Bachelard que a dialética poderia ser dita ad-
quirir o seu verdadeiro peso de aríete em meio às investidas teóricas 
avançadas pela epistemologia histórica na França: a contar pelo menos 
desde um texto publicado em 1936, de nome La Dialectique de la durée 
[A Dialética da duração], observa-se que, se a palavra dialética não pos-
sui aí um correspondente exato na filosofia hegelianaXIII , ela não deixa 

XI É preciso ter bem claro que Canguilhem não pensa uma ideologia em geral, como 
o faz Louis Althusser, mas uma “ideologia científica”, que, não sendo nem falsa cons-
ciência e nem falsa ciência (Cf. Canguilhem, 2000, p. 39), é definida muito especifica-
mente em função de sua “ambição explícita de ser ciência” “à imitação de um modelo 
de ciência já constituído” (Cf. Canguilhem, 2000, p. 39), tal como ocorreria com a 
noção de hereditariedade em Maupertuis ou com o evolucionismo de Herbert Spen-
cer.	
XII Constatação que faz par com esta afirmação de Le Nouvel Esprit scientifique: “A 
ciência, com efeito, cria filosofia” (Bachelard, 1934, p. 7, tradução nossa).
XIII A esse respeito, cf. Vázquez, 1998.



141

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

de desempenhar uma função de polêmica que a torna recorrente e mes-
mo imprescindível no vocabulário conceitual de Bachelard. O caso de 
Bachelard é tanto mais digno de atenção porque, nos seus embates em 
torno da dialética, a matéria não resta incólume, impressionando-o o 
fato de que, depois do aporte que a evolução dos conhecimentos cien-
tíficos trouxe ao seu estudo, ainda assim o materialismo seja tomado 
de modo costumeiro pelos filósofos como um pensamento simples ou 
até simplista (Cf. Bachelard, 1963, p. 1): critica-se então o direito que 
a filosofia, no seu irrefletido afã de fundar as coisas de uma única vez, 
se reserva de ignorar o discurso efetivo da ciência, ao mesmo tempo 
em que ela própria autoriza-se a dissertar sobre a matéria em geral (Cf. 
Bachelard, 1963, p. 9). Contrariando essa tendência dos filósofos de re-
equilibrar todo o seu mundo sobre um ponto de Arquimedes qualquer, 
Bachelard indaga a respeito de um materialismo verdadeiramente dis-
posto a estudar a “materialidade da matéria”, isto é, um “materialismo 
[que fosse] instruído pela enorme pluralidade das matérias diferentes” 
(Bachelard, 1963, p. 4, tradução nossa): esse materialismo faria valer 
que um racionalismo que se retifica reiteradamente é que dirige “[...] as 
experiências sobre a matéria”, sendo ele a ordenar “[...] uma diversida-
de incessantemente crescente de matérias novas” (Bachelard, 1963, p. 
4, tradução nossa). E, levando adiante esse propósito, o epistemólogo 
pretende nos tornar conscientes, por exemplo, de que a química conhe-
ce uma “fundação incessante”, onde ficaria atestado esse materialismo 
que reclama sem cessar novas experiências e, consequentemente, que 
sem cessar descredita experiências imediatas (Cf. Bachelard, 1963, p. 
7). Nesse ritmo, em que se tangencia a dialética em algumas de suas 
principais linhas de evolução, vai-se tão longe a ponto de enunciar que 
a química seria beneficiária de um “materialismo histórico autônomo” 
(Bachelard, 1963, p. 6, tradução nossa). 



Ivan de Oliveira Vaz

142

CONFRONTAÇÃO EXEMPLAR ENTRE ADORNO 
E BACHELARD

Afirmar a autonomia conceitual das ciências modernas implica um 
elogio irrefletido do progresso das Luzes?

Apesar da presença fundamental do termo “dialética” em seu vocabulá-
rio, o entusiasmo de Bachelard pela química e pela física, que por muito 
pouco não se apresenta de vez como uma ingênua credulidade no poder 
indefectivelmente racional das ciências, nos reconduz à inescapável dis-
crepância entre os alemães e os franceses: não era desse elogio imode-
rado às realizações científicas modernas que os frankfurtianos quiseram 
se esquivar a todo custo? Se em 1953, nesse mesmo trabalho em que 
exorta à reconsideração filosófica do materialismo, ele sentencia que o 
futuro da química envolve o futuro do gênero humano porque a quí-
mica e a física nuclear dotam o homem de “inauditos meios de poder” 
(Cf. Bachelard, 1963, pp. 4-5), como ignorar que ele o faz apenas oito 
anos depois de consumado o ataque nuclear a Hiroshima e a Nagasaki, 
num momento em que a sombra do holocausto atômico já ameaçava 
toldar a maior parte das expectativas racionais da humanidade? Em re-
ferência ao mesmo impasse, como ignorar uma notável idiossincrasia 
de Hitler que, podendo ser considerado obscurantista em tantas maté-
rias, havia fornecido suficientes indícios de seu credo esclarecido por 
ter elegido para si um químico prediletoXIV, alvo de tamanha estima da 
parte do Führer porque fora capaz de sintetizar um composto que da-
ria à Alemanha a autonomia na produção de borracha, nada menos que 

XIV Após o término da segunda guerra mundial, o químico em questão, Otto Ambros, 
foi recrutado, junto a outros oficiais do alto escalão nazista, às fileiras de cientistas que 
viriam a trabalhar nos Estados Unidos sob os auspícios da assim chamada operação 
“paperclip”. Esse dado com certeza traz mais lenha para a fogueira da teoria crítica 
frankfurtiana, ao evidenciar que a lógica de dominação técnica de que o nazismo era 
tributário não cessou em definitivo com a sua derrota militar. Reconhecendo a perti-
nência dessa teorização, que fique bem claro que a ideia do presente texto não é a de 
se contrapor de modo absoluto à validade dessa lógica de dominação. Antes, o objeti-
vo é o de indicar que essa caracterização não compreende exatamente o pensamento 
científico - havendo aí uma defasagem que, pretendemos indicar, tem igualmente suas 
consequências políticas. 



143

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

a matéria-prima necessária para a fabricação em larga escala de vários 
itens (pneus, botas, etc.) que tornaram possível dar prosseguimento à 
militarização do país? E, se aproveitamos a oportunidade para agarrar 
o inesperado fio que a borracha coloca diante de nós, como esquecer 
que a invenção de John Dunlop, de uma câmara feita desse material que 
poderia inflar-se e revestir o aro de bicicletas e demais veículos (Cf. Ho-
chschild, 1999, p. 168 - 169), influenciou de modo terrível o destino 
de milhões de congoleses, que, sob o jugo de Leopoldo II, foram coagi-
dos com extrema violência a extrair quantidades enormes de látex do 
“coração das trevas” para abastecer a voracidade de uma indústria re-
cém-começada? Enfim, diante dessas desconcertantes evidências sobre 
a irracionalidade em que frequentemente incorre a razão científica, é 
preciso concluir que a seguinte pergunta se faz inevitável: como ignorar 
o avanço sumamente destrutivo dos incrementos técnico-científicos sé-
culos XIX e XX afora? Ou, por outra: haveria alguma maneira de proce-
der ao elogio das ciências sem que isso implique em ceder de uma pos-
tura verdadeiramente crítica para com o Esclarecimento? Em resposta, 
a nossa argumentação, tendente ao sim, deverá basear-se no seguinte: 
se é verdade que as práticas científicas que progrediram a mais e mais 
na modernidade europeia deram a sua lamentável contribuição, direta 
ou indireta, para que se aperfeiçoasse o domínio militar de uns sobre 
outros - e, mais especificamente, o domínio a ser exercido pelas potên-
cias europeias sobre os territórios que elas passaram a colonizar desde 
o final do século XV -, não é menos verdade que elas não se confundem 
com uma estrita lógica de dominação. Em primeiro lugar, entendemos 
que esse argumento tem um porte materialista e dialético porque as 
elaborações teóricas de Bachelard apresentam uma óbvia afinidade com 
Marx: o que ocorre não somente em razão de que a superação da escra-
vidão humana fosse entendida depender do progresso que faziam vis-
lumbrar a máquina a vapor e a Mule-Jenny (Cf. Engels; Marx, 2007,  p. 
29), mas também porque, na dialética materialista pensada pelo alemão, 
o trabalho humano aparece como o efetivo vetor de transformação da 
natureza - o que Bachelard diz à sua maneira ao enxergar o homem 
como um “fator purificador” (Bachelard, 1963, p. 73, tradução nossa). 
É como se os trechos de Le matérialisme rationnel [O materialismo racio-
nal] dedicados à história conceitual da química moderna pertencessem 
de direito ao corpo teórico formado pelos Manuscritos econômico-filosó-



Ivan de Oliveira Vaz

144

ficos e pela Ideologia alemã: a mesma lógica que permitia a Marx e a En-
gles concluir que foi graças à mediação da indústria e do intercâmbio 
comercial que a paisagem natural da Alemanha passou a compreender 
também cerejeiras (Cf. Engels; Marx, 2007, pp. 30-31) - só então dadas 
à “certeza sensível” de Feuerbach como se desfrutassem, a um só tem-
po, de uma imediatez e de uma eternidade em que a Natureza engano-
samente comprova a estabilidade de seu ser -, é essa mesma lógica que 
orienta Bachelard a pensar os desenvolvimentos históricos da química 
a partir de uma determinada cultura, oposta em suas injunções práticas 
a todo “materialismo ‘natural’” (Cf. Bachelard, 1963, p. 2). Essa seria, 
pois, uma história da ciência que abrange a própria indústria, tendo um 
de seus começos (ou recomeços) na metalurgia, posto que esta última 
corresponda a uma prática de síntese e purificação de certos elemen-
tos químicos que demanda necessariamente o exercício de um racio-
nalismo aplicado: se a pureza não é um dado, e, desse modo, não pode 
ser constatada de forma simples (Cf. Bachelard, 1963, p. 72), ela exige 
um método de experiência a que o trabalho com o ferro providenciou 
uma das primeiras ocasiões - o que dispõe os metais como anteceden-
tes genuínos da crescente listagem de elementos que, a contar desde o 
grande exemplo do oxigênio, são verdadeiramente puros e simples (em 
contraste com os quatro elementos da antiguidade clássica) ao custo de 
laboriosas sínteses conduzidas nos séculos XVIII, XIX e XX.

Até aqui, é fácil ver que as discrepâncias não desapareceram, o materia-
lismo e a dialética rastreáveis em Bachelard em nada servindo para di-
minuir as suspeitas dos frankfurtianos no que diz respeito à destinação 
irracional do Esclarecimento: nesse sentido, Bachelard não teria feito 
mais que agravar o que em Marx já era problemático, o ânimo febril da 
juventude prometeica do segundo tendo sido transmutado na empolga-
ção irrefletida que impele o primeiro a correr à beira de abismos. Po-
rém, essa proximidade com Marx depara certas dificuldades, como a de 
entender o que faria possível, na teoria crítica alemã, a disjunção entre 
a perspectiva de uma reconciliação efetiva a dar-se com a emancipação 
do gênero humano enfim concretizada e a expectativa de que isso possa 
efetuar-se graças ao desenvolvimento crescente das forças produtivas 
da sociedade humana: se bem que o propósito desses teóricos seja o de 
explicitar que o Esclarecimento se efetua contraditoriamente no empi-



145

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

lhamento de suas próprias ruínas, o que se esvazia no processo é a di-
nâmica de uma verdadeira dialética que fizesse superar uma tal contra-
dição. Por outra, isso quer dizer que, contra-intuitivamente, a dialética 
do Esclarecimento é afirmada sob essa forma para ser negada em seu 
falso movimento - o que, em resposta, exige uma dupla movimentação 
da parte de seus críticos, de teorização de sua totalidade prática e de um 
consequente posicionamento negativo em relação a ele. O perigo, no 
entanto, é o de que, sendo-lhe negada qualquer concretude, a dialética, 
enquanto é processo efetivo de uma verdade que toma lugar no mun-
do, volte a ser um tópico de interesse exclusivo para a filosofia. Clara-
mente, a ideia dos frankfurtianos não era a de fazer a dialética bater 
em retirada do mundo; muito pelo contrário, o seu ponto é o de que os 
desenvolvimentos técnico-científicos não poderão reclamar plenamente 
a sua racionalidade a não ser no contexto de libertação de todo o gê-
nero humano. Era por esse motivo que, em Para a metacrítica da teoria 
do conhecimento, Adorno havia argumentado que o “[...] processo real da 
vida social não é contrabandeado sociologicamente para o interior da 
filosofia, por meio da subordinação, mas é o cerne do próprio conteú-
do lógico” (Adorno, 2015, p. 67). Surpreendentemente, isso confirma 
a avaliação de Foucault na sua caracterização do pensamento alemão, 
afinal, nessa outra maneira de levar adiante o projeto crítico esclare-
cido, o subjectum da filosofia vem a ser realmente a própria sociedade: 
ela não é só o grande tema pressuposto pelo pensamento filosófico de-
vido à mediação que estabelece para tudo o que é humano (Cf. Ador-
no, 1989, p. 113), mas a própria condição última de efetuação lógica 
da reconciliação da razão com o mundo e consigo mesma, na medida 
exata em que faça menção de se tornar o sujeito de si mesma. De sorte 
que uma ciência se converte prontamente em ideologia quando perde 
de vista o seu enraizamento e a sua destinação social, porque, como diz 
Adorno em sua célebre “Introdução à controvérsia sobre o positivismo 
na sociologia alemã”, “[...] todo conhecimento que voluntariamente se 
submete às regras desta sociedade solidificadas em ciência participa de 
sua falsidade” (Adorno, 1989, p. 120). A inegável pertinência dessa ar-
gumentação não torna nem um pouco óbvia, entretanto, a decisão de 
pensar a dialética em sua estrita negatividade, pois, de modo nada me-
nos que contraditório, esse gesto reforça a sua vinculação com o ma-
terialismo, ao mesmo tempo em que o afrouxa consideravelmente: se é 



Ivan de Oliveira Vaz

146

ponto pacífico que o embasamento materialista da teoria crítica alemã 
depende da visada dialética da falsa totalidade do sistema produtor de 
mercadorias, não é tão simples assim entender como poderia a dialética 
continuar buscando respaldo num materialismo que já não parece mais 
ser capaz de apontar para além de si mesmo.XV E uma grave consequ-
ência disso talvez corresponda ao fato de ser-lhe preciso identificar a 
razão científica à lógica de dominação do Esclarecimento: dado que o 
racionalismo científico não aparenta ter parte com a negatividade da 
dialética, ele não pode fazer outra coisa que não seja reafirmar o mun-
do de que surge - mundo que o pensamento filosófico se vê obrigado a 
negar por meios quase impraticáveis, pois a própria capacidade huma-
na de transformar as suas condições materiais de existência foi privada 
de sua virtude de contribuir para o advento da tão almejada reconci-
liação da razão consigo mesma. Sobre o papel esclarecido da ciência, é 
de se observar que, para Adorno, o crescente uso das matemáticas e do 
método que elas secundam hipostasiaria o conhecimento, totalizando 
assim um domínio que seria desde sempre o seu e, paradoxalmente, fo-
mentando um crescente alheamento em relação aos objetos do próprio 
conhecimento (Cf. Adorno, 2015, p. 44): adotando o método como o 

XV Cabe esclarecer que o argumento desenvolvido em nosso artigo responde mais 
diretamente a uma determinada forma de conceber o que ficou conhecido entre os 
leitores e intérpretes de Adorno e Horkheimer como “razão instrumental”, esta última 
sendo caracterizada, normalmente, como uma modalidade da razão cujo exercício re-
sultaria de maneira fatal no seu contrário, isto é, na desrazão e na dominação que lhe 
faz par. Registre-se, pois, que não desconhecemos a existência de leituras que levam 
em consideração o “momento de verdade” da supracitada razão instrumental - como 
é notoriamente o caso das leituras empreendidas por Giovanni Zanotti e Luiz Philipe 
de Caux a respeito da dialética em Adorno. Cf. Zanotti, 2019; Cf. também De Caux, 
2021. Embora estejamos cientes de sua existência, todavia, mantivemos o nosso argu-
mento focado na caracterização “unilateral” da assim denominada razão instrumental 
porque, sob uma certa perspectiva, em virtude de não ter tematizado as ciências em-
píricas ou positivas a propósito de sua dialeticidade, mesmo Adorno deixava aberto 
um flanco para que elas fossem confundidas com a ideologia que as enaltece como 
algo de absoluto e insubmisso a qualquer apreciação crítica. Ainda em referência ao 
belo trabalho de Luiz Philipe de Caux, centrado em torno da ideia de uma “crítica 
imanente”, note-se, ademais, que o emprego dessa locução em nosso texto não aspira 
ao mesmo grau de precisão conceitual que se verifica no mencionado livro, limitan-
do-se, em nosso caso, em tratar de uma crítica que saiba desdobrar as contradições 
internas àquilo que critica.  



147

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

único meio de escapar aos encontros com o acaso (Cf. Adorno, 2015, p. 
45) - método que, desde Bacon e Descartes, se define como o caminho 
seguro do qual a razão não pode desviar-se sob pena de o conhecimen-
to interromper a sua marcha certa de assenhoramento do mundo -, o 
Esclarecimento pretere o complexo em favor do simples, e manifesta 
com isso todo o seu ódio pelo não-idênticoXVI, que ele pretende então 
expulsar em definitivo dos domínios do pensamento. E, tendo isso em 
vista, como reconciliar Adorno com alguém que insiste que “[...] tudo é 
método, tudo é método aplicado, tudo é método retificado por sua apli-
cação” (Bachelard, 1963, p. 80, tradução nossa)? Como acreditar que 
ele poderia convir com o epistemólogo que assevera que a “[...] ciência 
física contemporânea é uma construção racional”, querendo dizer com 
isso que “ela elimina a irracionalidade de seus materiais de construção”, 
o “fenômeno realizado” pela prática científica devendo “ser protegido 
contra toda perturbação irracional” (Bachelard, 2002, p. 6, tradução 
nossa)? Poderia haver uma confissão mais clara de que, mesmo sob uma 
orientação que se diz dialética, o método científico é inimigo mortal de 
quaisquer complexidades que ele não consiga tutelar sob a Lei homo-
geneizante do Um a expressar uma razão sempre idêntica a si mesma?

Mas, a despeito das aparências, Bachelard e sua descendência dão uma 
prova contundente de que, ao contrário do que supunha Adorno (Cf. 
Adorno, 2015, p. 61), a teoria do conhecimentoXVII não precisa con-
formar-se como a figura científica da teoria da origem: o racionalismo 
de que fala Bachelard não tem um começo absoluto, porque ele é da 

XVI Cf. Adorno, 2015, p. 57. Cf. também Adorno, 1989, p. 136.
XVII Momentaneamente, aproveitamo-nos da confusão ocasionada pelo fato de fun-
cionarem como sinônimos a locução “teoria do conhecimento” e o termo “epistemo-
logia”, não para validar a sua equivalência, mas, ao contrário, para indicar que uma 
investigação conceitual das ciências tomadas em relação ao seu caráter histórico não 
precisa ser resolvida em acordo com um propósito fundacional, de buscar esclarecer 
as condições transcendentais de existência do conhecimento científico. A esse pro-
pósito, é elucidativo mencionar as relações contraditórias de Bachelard para com a 
filosofia de Kant, passíveis de síntese numa espécie de “não-kantismo” professado pelo 
epistemólogo. A esse respeito, Cf. o ensaio “Le ‘non-kantisme’ de Bachelard: vers le 
sens transcendental de la rupture épistémologique” [“O ‘não-kantismo’ de Bachelard: 
em direção ao sentido transcendental da ruptura epistemológica”], contido no volume 
Bachelard et l’épistémologie française [Bachelard e a epistemologia francesa].



Ivan de Oliveira Vaz

148

ordem de um recomeço [recommencement], não sendo possível defini-lo 
em razão de uma única de suas operações porque, ao fazê-lo, ele já terá 
recomeçado desde há muito (Cf. Bachelard, 1966, pp. 122-123). E, a 
partir dessa precisão conceitual, tornam-se mais nítidas algumas das 
afinidades entre os dois, que são melhor apreciadas, digamos, através 
das seguintes palavras de Adorno: 

A teoria do conhecimento só é verdadeira quando leva 
em conta a impossibilidade de seu próprio começo e 
quando se deixa levar, em cada um de seus passos, pela 
sua inadequação com a coisa mesma (Adorno, 2015, 
p. 65). 

Não seria essa inadequação o que Bachelard desejava explicitar ao de-
clarar que a ciência não tem a filosofia que ela merece? Indo mais longe, 
veremos o teórico alemão como que advogar em nome da epistemolo-
gia bachelardiana quando, expondo a esterilidade da oposição abstrata 
entre o formal e o empírico que o positivismo tende a tomar como po-
los estanques e primeiros dos quais promanaria todo conhecimentoXVIII, 
ele conclui sem maiores rodeios que essa “simples consideração deve-
ria ser o suficiente para mover o cientificismo em direção à dialética” 
(Adorno, 1989, p. 111). Torna-se então exequível recuperar sob uma 
luz mais favorável o aspecto crítico do racionalismo da física contem-
porânea, que é dito por Bachelard ser um racionalismo aplicado - isto 
é, um racionalismo que só se realiza ao se aplicar -, a sua aplicação não 
sendo nem defeito e nem compromisso, já que, em lugar de renegar os 
seus princípios, um tal racionalismo os dialetiza (Cf. Bachelard, 2002, 
p. 7). 

Não seria em nome dessa orientação dialética que Adorno teria adverti-
do sobre o perigo que ameaçava o conceito mesmo de ciência? “Todo o 
refinamento matemático da metodologia científica em avanço não dissi-
pa a suspeita de que a conversão da ciência em uma técnica junto às ou-

XVIII A impossibilidade de isolar os polos do conhecimento também se expressa nes-
sa passagem: “O espírito, entretanto, não pode estar separado do dado, assim como 
esse dado não pode estar separado do espírito. Nenhum dos dois é um primeiro” 
(Adorno, 2015, p. 63 - 64).



149

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

tras está minando o seu conceito” (Adorno, 1989, p. 119). No entanto, 
é forçoso reparar que o conceito de ciência a que Adorno se refere nes-
se trecho se encontra mais próximo daquilo o que os idealistas alemães 
chamavam pomposamente de Wissenschaft do que das ciências positivas 
modernas: o Saber Absoluto de Hegel, objetivando a coincidência com 
“o conceito do ser assim e não outro” (Adorno, 1989, pp. 119-120), 
ainda que falso em suas aspirações totalizantes, franqueia um ponto de 
vista crítico a essas ciências - e a fazê-lo, não em função da cristaliza-
ção dos métodos específicos a cada uma delas, “indiscutivelmente frutí-
feros” (Adorno, 1989, p. 120), mas devido à manutenção que o Escla-
recimento realiza dessas mesmas ciências como algo de impermeável a 
interesses extracientíficos, o que a identidade especulativa entre ser e 
pensamento saberia negar já que afere sempre e de novo a contradição 
entre o fenômeno e a essência da razão. O que deve chamar a atenção, 
portanto, é que, muito embora se proponha a abordá-los de um pon-
to de vista dialético, o teórico alemão não consegue entrever qualquer 
dialética para os métodos científicos específicos, ainda que reconheça 
que eles são “indiscutivelmente frutíferos”; se bem que conceda uma 
certa autonomia às ciências - que seriam também não-autônomas, pos-
to que derivadas de sua função socialXIX (Cf. Adorno, 1989, p. 109) -, 
ele não dá a impressão de ser capaz de pensá-la realmente. Donde se 
origina, nesse quadro teórico, uma confusão generalizada entre as prá-
ticas científicas propriamente ditas e a ideologia objetivante e positivis-
ta que se presta a validá-las irrestritamente como uma força produtiva 
autônoma em meio às demais relações sociais de produção: afinal, o que 
se está a criticar são as ciências ou a ideologia que se apropria delas? 
O que é que Adorno acerta quando, mirando Karl Popper, dispara: “a 
ciência deve se ocupar unicamente com questões passíveis de decisão” 

XIX Acreditamos pertinente remeter o leitor às seguintes palavras: “Somente um 
relativismo pueril contesta a validade da lógica formal ou da matemática, tratando-a, 
porque veio a ser, como efêmera. A questão é apenas que os invariantes cuja invariân-
cia é algo produzido não podem ser arrancados daquilo que varia, como se se tivesse 
então a verdade nas mãos” (Adorno, 2009, pp. 41-42). Sobre uma possível confusão 
decorrente de não teorizar de modo mais preciso em que sentido as ciências positivas 
seriam autônomas, Cf. a nota de rodapé 12 deste artigo.



Ivan de Oliveira Vaz

150

(Adorno, 1989, p. 137)XX? Ele teria sido exitoso em identificar as ciên-
cias como um saber que se oferece inequívoco a uma decisão porque 
fundado unicamente sobre aquilo que é imediato e certo?

A confiar em Bachelard, isso é precisamente o que jamais poderia ser 
logrado, uma vez que, para ele, todo conhecimento científico seja infen-
so ao imediato. Como se diz numa conhecida passagem de La formation 
de l’esprit scientifique [A formação do espírito científico]: “[No conhecimen-
to científico,] Nada é dado. Tudo é construído” (Bachelard, 1947, p. 
14, tradução nossa). E deve-se avançar que uma tal epistemologia foi 
bem-sucedida em conceder alguma dialética às ciências modernas - o 
que é um modo de afirmar, por conseguinte, a sua vocação verdadeira-
mente crítica. Não que Bachelard tenha sido automaticamente purgado 
de toda ingenuidade racionalista: a dialética do Esclarecimento perma-
nece como um obstáculo para a efusividade de seu otimismo quanto às 
realizações desse mundo técnico produzido e reproduzido pelas práti-
cas científicas modernas. No entanto, a sua empresa teórica é suficiente 
para estabelecer que a efetividade conceitual da ciência moderna não se 
confunde com a ideologia que realiza o seu cortejo. O que se mostra de 
suma relevância numa confrontação entre alemães e franceses tal como 
a intentada pelo presente texto, porque a universalidade atribuível à 
racionalidade científica não é a de um método que processasse toda a 
diversidade do sensível e o transformasse numa massa homogênea de 
medidas e grandezas absolutamente indiferentes à matéria de que par-
tiram; ao invés disso, trata-se de um método que enriquece a sua ma-
téria ao aprofundar a sua investigação através de um progresso de or-
dens (Cf. Bachelard, 1963, p. 21), comprovável na sucessiva descoberta 
de campos de operação conceitual até então interditos mesmo para os 
exploradores pioneiros da racionalidade científica. Se tomamos a físi-
ca quântica como exemplo, vemos que ela não tem como não postular 
a universalidade do princípio de incerteza de Heisenberg para todo o 
vasto domínio do mundo subatômico. Mas ela não o faz de maneira 
indistinta, como se se tratasse de uma constatação genérica, meramente 

XX Em máximo contraste com essa maneira de ver as coisas, vale recordar que um 
filósofo muito influenciado pela epistemologia histórica francesa, quem seja, Alain 
Badiou, tenha pensado o sujeito e a pertinência das matemáticas para a dialética a 
partir do conceito de indecidível. Cf. Badiou, 1982, p. 302.



151

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

“filosófica” (Cf. Bachelard, 1937, p. 40): de maneira alguma essa pos-
tulação se resume à declaração, totalmente desprovida de sentido, de 
que “tudo é quântico”. Seguindo em direção completamente imprevista 
para Adorno e Horkheimer, ela torna muito claro que seria nada menos 
que falso enxergá-la como uma mera reiteração do método cartesiano: 
a afirmação da universalidade do mencionado princípio envolve, a um 
só tempo, a dificuldade de sustentar a singularidade que lhe seria pró-
pria (Cf. Bachelard, 1937, p. 41), posto que, como tal, ele é estritamente 
não-cartesiano. E, tal como exigido por uma abordagem genuinamente 
dialética, é preciso insistir que a sua maneira de negar a metafísica car-
tesiana não é puramente incidental (Cf. Bachelard, 1937, p. 42), como 
se fosse o caso de ela contradizer uma tal metafísica pelo simples fato 
de não coincidir em tudo com esta última: ela vai muito mais longe 
do que isso porque nega o postulado que é essencial a qualquer inves-
tigação do espaço a ser promovida pelo cartesianismo, a saber, o que 
estabelece o horizonte de um espaço decomponível em sua simplicida-
de pelo encadeamento de seus pontos singulares fixos, os quais, sendo 
identificáveis com a sua localidade, discriminariam analiticamente esse 
domínio em que a relação continente-conteúdo pode se crer assegura-
da na sua certeza impreterível. Em detrimento da clareza e da distin-
ção preconizadas por Descartes - que, referidas à concepção de espaço 
a que estariam vinculadas, revelam-se como uma maneira de assegurar 
que todos os objetos sejam discerníveis nos limites claros de uma res ex-
tensa -, a física quântica opta pela precisão (Cf. Bachelard, 1937, p. 14): 
por conduzir à ideia, totalmente estranha para o senso comum, de que 
dois objetos podem muito bem apresentar-se como geometricamente 
indiscerníveis (Cf. Bachelard, 1937, p. 59), uma das grandes realizações 
da física quântica, de acordo com Bachelard, teria sido justamente a de 
fazer entender que a distinção “certa” entre continente e conteúdo in-
terditava um conhecimento fino e rigoroso das realidades próprias ao 
sumamente pequeno, uma matemática probabilística satisfazendo me-
lhor as suas exigências conceituais do que uma armação geométrica ele-
mentar de pontos singulares fixos (Cf. Bachelard, 1937, p. 25). Nessas 
“microdimensões”, em que a física poderia ser entendida confrontar-se 
com a infra-estrutura a mais elementar da realidade, o conhecimento 
se torna irredutível a uma reunião de elementos simples; ou, segundo 
Bachelard, a possibilidade de reduzir a física quântica a alguns elemen-



Ivan de Oliveira Vaz

152

tos até seria admissível, mas à condição de que esses elementos fossem 
tidos como incertos, fugidios, “estritamente falando, aleatórios” (Cf. Ba-
chelard, 1937, p. 32), o conhecimento que ela produz reportando-se 
nem tanto a objetos subsistentes em si mesmos, mas a uma experiência 
complexa e efêmera, como o seria a experiência de um feixe de prótons 
lançados contra uma nuvem de elétrons (Cf. Bachelard, 1937, p. 33). 
Dessa feita, se os operadores probabilísticos das matemáticas desem-
penham um papel fundamental nessa nova experiência, o que se torna 
problemático com o advento da microfísica é a passagem do elemento 
sinalizado ao elemento designado, deixando de haver uma correspon-
dência óbvia entre o pronome demonstrativo “este” e o “um” suposto 
ao fenômeno (Cf. Bachelard, 1937, p. 32): o que é outra forma de dizer 
que a física quântica desestabiliza radicalmente as relações supostamen-
te evidentes que manteriam atados um ao outro o ser e o discurso que 
sobre ele versa.

A RADICAÇÃO CONCEITUAL DAS CIÊNCIAS MODER-
NAS COMO UM TERRENO NÃO SÓ ESTRANHO MAS 
AVESSO AO IDEALISMO ALEMÃO

Uma dialética pensada a propósito da efetividade das matemáticas

Como se pode constatar, Bachelard não é nem um pouco leviano quan-
do diz que a emergência histórica da física quântica faz deparar com 
uma “verdadeira dialética” (Bachelard, 1937, p. 42) e que o microfenô-
meno ensina uma lição objetiva de hegelianismo (Cf. Bachelard, 1937, 
p. 43): a sua “filosofia do não” visa dar razão a essa experiência incon-
cebível para o positivismo moderno que seria a de avançar o método 
contradizendo-o em sua própria essência, ao afirmar com método algo 
que em Descartes o método não poderia senão negar. É certo que essa 
dialética não é sistemática no mesmo sentido em que o seria a dialéti-
ca hegeliana: para Bachelard, dialética é menos um substantivo do que 
o elemento constitutivo de uma locução adverbial; em sua filosofia, ela 



153

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

cumpre sobretudo a função de um operador de escansão. As discre-
pâncias entre alemães e franceses - tomadas aqui a propósito de uma 
confrontação exemplar entre Adorno e Bachelard - continuam valendo, 
portanto, mas com uma alteração importantíssima que se insinua nes-
se quadro desigual: as afinidades entre uns e outros não concernem de 
modo simples a uma banal ascendência comum, já que, sob um certo 
aspecto, ambos se consagram a um pensamento da dialética que sai-
ba dispensar-se do expediente totalizador da filosofia hegeliana. Com 
efeito, para Bachelard, a ciência avança efetivamente ao pensar o que 
o método antes excluía de seu espaço de operação como sendo não-i-
dêntico, e o faz sem nunca divisar uma totalidade onde a racionalidade 
científica finalmente conheceria um repouso definitivo e se faria enun-
ciar em sua derradeira identidade especulativa. Desse modo, vale notar 
que Adorno havia compreendido muito bem que a mediatidade “não é 
nenhum enunciado positivo sobre o ser, mas uma indicação para que 
o conhecimento não se aquiete em tal positividade” (Adorno, 2015, p. 
64). O problema é que, enunciada assim, como uma impossibilidade de 
o conhecimento aquietar-se sem uma prática que lhe permita realizar 
qualquer movimentação correspondente, uma tal compreensão se res-
tringe a uma recomendação filosófica abstrata - a ser contrastada ine-
vitavelmente com a ciência, que não parece necessitar dessa instrução 
em sua prática esclarecida de aplicação e retificação da razão. O que, 
de novo, não significa atribuir à ciência toda a crítica de que é capaz 
um pensamento verdadeiramente dialético, mas significa, isso sim, atri-
buir-lhe dialética o bastante para criticar a efetividade de seu próprio 
conceito e para aliviar a ela o fardo de ser considerada uma das gran-
des responsáveis por fazer do mundo um lugar cada vez mais homogê-
neo e empobrecido. E se Adorno e cia. não o perceberam, isso se deve 
em grande parte à sua forma de encarar as matemáticas - poder-se-ia 
argumentar, uma infeliz herança do idealismo alemão. Na epistemo-
logia histórica francesa - especialmente em Bachelard e em Cavaillès 
-, as matemáticas são mais do que essa linguagem estranha ao mundo 
que o descreve com maior exatidão na mesma medida em que se torna 
alheia a toda uma miríade de qualidades intrínsecas à sua contraparte 
empírica. Uma tal imagem das matemáticas se adequa até que facilmen-
te a uma certa figura da racionalidade científica, que nasce com a físi-
ca galilaica: por encontrar fundamento no princípio de inércia - que, a 



Ivan de Oliveira Vaz

154

despeito de orientar o conhecimento de todos os movimentos naturais, 
não se dá a conhecer como tal em nenhum deles - essa física, que se 
encaminhou de maneira bem-sucedida para uma matematização do co-
nhecimento, dava a impressão de apoiar-se sobre uma axiomática total-
mente exterior ao mundo empírico. E, sob esse aspecto, Adorno estaria 
perfeitamente justificado em reprovar aos positivistas a incapacidade de 
entender que o fact finding a que se votam as ciências modernas sempre 
pressupôs a teoria que orienta a observação e a ordenação da matéria 
empírica (Cf. Adorno, 1989, p. 119). Ele se equivoca, entretanto, quan-
do acredita ou sugere acreditar que essa mediação operada pela teoria 
científica corresponde a um gesto mecânico, puramente exterior, que, 
como tal, seria incapaz da infinidade que o conceito, em sua dialetici-
dade, torna operante. Bachelard prevenia contra essa forma de ver as 
coisas no momento em que sublinhava que, para a antiga epistemologia, 
“[...] as matemáticas não pensam, elas exprimem” (Bachelard, 1937, p. 89, 
tradução nossa). E, não por menos, ele avisava, no início de La formation 
du esprit scientifique, que, nas ciências renovadas do século XX, o “ma-
tematismo já não é descritivo, e sim formador” (Bachelard, 1947, p. 5, 
tradução nossa). Ao que acrescentava, de modo decisivo: “A ciência da 
realidade não se contenta mais com o como fenomenológico; ela busca 
o porquê matemático” (Bachelard, 1947, p. 5, tradução nossa).XXI

O que está em jogo, por conseguinte, é que as matemáticas possam ser 
tematizadas como um pensamento que toca o cerne da realidade, e isso 
não apesar mas em função de sua condição de ser uma “linguagem” 
nada evidente - uma linguagem que, estranhamente, nada diz. Ora, se, 
para Bachelard, as ciências sabem indagar bem a realidade por se mos-
trarem capazes de efetuar uma brutal redução da fenomenalidade (Cf. 
Bachelard, 1963, p. 41) - digamos, quando desprezam o fenômeno da 
chama para a intelecção do processo de combustão, que, após Lavoi-
sier, passa a ser um equivalente da respiração, esse “fogo sem chama” 
(Cf. Bachelard, 1963, p. 41) -, é um mérito indiscutível das matemáticas 
tornar essas reduções cada vez mais precisas. O que se dá porque “as 
matemáticas ultrapassam em pensamento inventivo tanto as conven-

XXI O que resvala mais uma vez em Adorno, que asseverava que, se os positivistas 
reconhecem apenas a vigência dos fenômenos, os dialéticos mantêm a distinção entre 
essência e fenômeno. Cf. Adorno, 1989, p. 115.



155

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

ções quanto as experiências” (Bachelard, 1937, p. 98, tradução nossa), 
afinal, elas fazem pensar além das limitações de ambas. Para a episte-
mologia aqui discutida, o estatuto das matemáticas não se restringe de 
maneira alguma a um conjunto de símbolos cuja função se resumisse a 
designar, de forma mais prática e organizada, as coisas existentes. Isso é 
particularmente claro nas indagações que Bachelard faz por ocasião de 
um comentário pontual sobre as equações de Schrödinger: “Se se nos 
objeta que essa expressão de Schrödinger é simplesmente um símbolo, 
nós perguntaríamos: um símbolo de quê? O que ela simboliza? Onde 
se encontra a experiência que ela exprime?” (Bachelard, 1937, p. 94, 
tradução nossa). Tomando parte da própria experiência que destrói um 
referente imediato para construir em seu lugar uma outra percepção 
da realidade, a expressão matemática não poderia apenas descrever de 
fora algo que a antecede, a nova fenomenalidade sob a qual se processa 
a experiência científica não podendo apresentar-se senão por meio de 
certos operadores matemáticos: “ela [a microfísica] não calcula depois da 
experiência; ela as encontra [as suas medidas] no nível mesmo de sua 
informação matemática” (Bachelard, 1937, p. 102, tradução nossa). 

O que só faz sentido, por sua vez, se as próprias matemáticas abrigam 
em seu devir histórico um movimento dialético - a situar, portanto, os 
franceses no extremo oposto dos alemães. E, mais do que ninguém, foi 
Jean Cavaillès quem pensou o devir das matemáticas nesses termos. O 
que deve causar espanto, é verdade, porque, com a possível exceção da 
filosofia (tal como a concebia Hegel), as matemáticas são muito prova-
velmente a disciplina a mais arredia aos domínios da história:

A história matemática parece, de todas as histórias, a 
menos vinculada àquilo de que ela é veículo: se há vín-
culo, é a parte post, servindo unicamente para a curio-
sidade, não para a inteligência do resultado: o depois 
explica o antes. O matemático não tem necessidade de 
conhecer o passado, porque é sua vocação recusá-lo: na 
medida em que ele não se dobra àquilo que parece evi-
dente [aller de soi] por tratar-se de um fato, na medida 
em que ele rejeita a autoridade da tradição, desconhece 
uma atmosfera intelectual, nessa medida somente ele é 



Ivan de Oliveira Vaz

156

um matemático, isto é, um revelador de necessidades 
(Cavaillès, 1994, pp. 225-226, tradução nossa).

Mas o próprio Cavaillès perguntava: “no entanto, com que meios ele [o 
matemático] opera?”; a fim de pontuar, logo em seguida: “A obra nega-
dora da história se cumpre na história” (1994, p. 226, tradução nossa). 
Nessa breve adição, encontra-se condensado o essencial de um tal de-
vir, pois fica explícita a ambivalência das matemáticas, que são de pron-
to relacionadas ao seu poder de subtrair-se à história, mas não sem que 
se situe como histórico o ato mesmo dessa subtração. Não sendo exata-
mente um platônico - representando, antes, um dos casos mais notáveis 
do pujante espinosismo francês do século XXXXII -, Cavaillès reconhecia 
sem maiores dificuldades que o desenvolvimento histórico das matemá-
ticas envolve sem sombra de dúvida problemas de ordens psicológica 
e sociológica (Cf. Cavaillès, 1994, p. 226); a questão, entretanto, é a de 
que, se apreciada em seu plano propriamente conceitual, deve tornar-se 
perceptível como nessa história existe uma tendência de que desapare-
çam os vínculos de causalidade em favor dos vínculos de inteligibilida-
de (Cf. Cavaillès, 1994, pp. 226-227), de sorte que as matemáticas se 
apresentam como se a desdobrar um trabalho que é “a uma só vez sub-
metido à história e crítico desta em nome de seus resultados” (Cavaillès, 
1994, p. 227, tradução nossa). De outro modo, pode-se entender que é 
no campo das matemáticas que fica mais claro que o conhecimento não 
progride por mera acumulação e justaposição, e sim pela revisão per-
pétua de seus conteúdos a dar-se por intermédio do aprofundamento e 
da rasura (Cf. Cavaillès, 1994, p. 560). 

A grande obra de Cavaillès - postumamente editada por Charles Ehres-
mann e Georges Canguilhem -, que se intitula Sur la logique et la théo-
rie de la science [Sobre a lógica e a teoria da ciência], é um trabalho ainda 
hoje difícil de mensurar em seu porte, definindo-se talvez como um dos 
ensaios mais consequentes no esforço de pensar a ciência como uma 
prática realmente dotada de autonomia conceitual: submetendo-se a 
um cerrado escrutínio certos aspectos das ideias de Kant (parte I), dos 
formalistas, dos logicistas e dos positivistas lógicos (parte II), e de Hus-

XXII Cf. Peden, 2014. 



157

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

serl (parte III), essa obra não entrega de imediato uma nova definição 
da lógica e da teoria da ciência, dispondo-se a tanto somente depois 
de completar um complexo percurso crítico que essas noções obrigam 
a empreender na modernidade filosófica. Ela faz remontar, assim, ao 
projeto esclarecido da Crítica a busca por uma doutrina da ciência que, 
após os impasses a que esse auto-exame da razão não pôde escapar, exi-
ge ser pensada para-além das aporias a que necessariamente direciona o 
que se chama então de uma filosofia da consciência, isto é, uma filosofia 
que investe a consciência de um poder de auto-iluminação por meio 
de um ato que, sendo presente a si mesmo, fosse capaz de se determi-
nar (Cf. Cavaillès, 1994, pp. 484-485). Como essa linhagem filosófica 
não teria conseguido encontrar qualquer unidade para a ciência exce-
to aquela que seria atribuível à atividade auto-referida da consciência, 
Cavaillès toma Kant como a fonte de um erro exemplar a repetir-se 
nas mais diversas circunstâncias em que a teoria da ciência foi de novo 
tematizada: desde o impulso transcendental do kantismo, apartam-se 
forma e matéria como elementos completamente heterogêneos um ao 
outro e que, separados, se candidatam, seja isolados ou tomados em sua 
coordenação, a fundamento último do conhecimento. O que, de acordo 
com Cavaillès, limita drasticamente a apreciação das matemáticas em 
sua singularidade, a sua posição, em contraste, sendo a de defender que 
elas não existiriam em qualquer outro lugar senão em seu devir con-
ceitual que é, a um só tempo, necessário e imprevisível (Cf. Cavaillès, 
1994, pp. 599-600). Devir que, ele mesmo, indicaria a impossibilidade 
de condicioná-las estreitamente à exposição formal ou à lógica propria-
mente dita, já que nem o princípio absolutamente elementar da não-
-contradição pode ser tido como primeiro e imediato, pois, em virtude 
de uma prova de Gödel, demonstrou-se que “[...] a não-contradição de 
uma teoria [com uma teoria mais vasta que a incorpora] não pode ser 
demonstrada a não ser no seio de uma teoria mais potente” (Cavaillès, 
1994, p. 555, tradução nossa). E a depreender uma consequência que 
respeita esse devir histórico, interditava-se de igual maneira tomar o 
símbolo como a forma inerte em que as matemáticas ganhariam cor-
po, dado que, nesse campo, os símbolos mobilizam-se na base de uma 
aplicação desde sempre matemática (Cf. Cavaillès, 1994, p. 521), o que 
o formalismo entende como um começo absoluto nada mais sendo que 
“evocação subreptícia de atos e encadeamentos anteriores” (Cavaillès, 



Ivan de Oliveira Vaz

158

1994, p. 521, tradução nossa). De sorte que, não obstante ser concedi-
do que o “corpo de uma teoria é uma certa homogeneidade operatória” 
(Cavaillès, 1994, p. 556, tradução nossa) a ser escrita a partir de deter-
minados símbolos que não apresentam qualquer relação essencial com 
o que se está a escrever, essa homogeneidade nem faz as vezes de ponto 
de partida absoluto, e nem tampouco se habilita como o seu termo final, 
as matemáticas impelindo reiteradamente a um alargamento conceitual, 
“[...] de outra maneira imprevisível e que não aparece [enquanto] alar-
gamento senão após o lance [après coup]” (Cavaillès, 1994, p. 556, tra-
dução nossa). Nesse quadro teórico, nem a consciência e nem o objeto 
restam como fundamentos absolutos do conhecimento (Cf. Cavaillès, 
1994, p. 556), havendo a necessidade de dialetizá-los para restituir à 
ciência qualquer autonomia concebível. E, quanto a isso, as palavras que 
encerram o livro não poderiam ser mais claras: “Não é uma filosofia da 
consciência, mas uma filosofia do conceito que pode fornecer uma dou-
trina da ciência. A necessidade geradora não é a de uma atividade, mas 
de uma dialética” (Cavaillès, 1994, p. 560, tradução nossa). 

É mais do que instrutivo o fato de que uma comentadora tão pene-
trante quanto Béatrice Longuenesse tenha assinalado a possibilidade 
de traçar paralelos entre Hegel e Cavaillès, em particular no que toca à 
sua forma de se colocar ante a suposição que o kantismo faz sobre um 
empírico que fosse completamente heterogêneo ao conceito (Cf. Lon-
guenesse, 2007, pp. 36-37): se bem que recomende cautela na busca 
por similaridades entre os dois, é como se Longuenesse houvesse en-
contrado a raiz de uma problemática comum que concede um alcance 
insuspeito para o clamor pela dialética desse que foi o proponente de 
uma nova filosofia do conceito. Com certeza, ao referir esse dado, não 
se pode descuidar de um elemento crucial, que é o de que, atentando 
para as dissimilaridades entre os dois, ela eventualmente dê razão a 
Adorno, mesmo que de forma indireta: como o escopo da filosofia he-
geliana é entendido ultrapassar em muito os propósitos essencialmente 
epistemológicos de Cavaillès, a Razão em nome da qual esta pretende 
firmar a sua Ciência permaneceria como um horizonte capaz de acusar 
a defasagem das matemáticas e das demais ciências em suas realizações 
efetivas (Cf. Longuenesse, 2007, p. 38). Mas talvez tenha escapado a 
Longuenesse um detalhe de suma importância: nem tudo é descom-



159

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

passo na pista em que corre o francês, porque Cavaillès pôde afirmar 
uma dialética que Hegel jamais antecipou. A bem da verdade, a Ciência 
de Hegel, que não é nenhuma outra senão a filosofia (Cf. Longuenesse, 
2007, p. 37), era passível de formulação graças à presunção de que ela 
não poderia “tomar de empréstimo as suas categorias de uma ciência 
subordinada como o é a matemática” (Hegel, 1972, p. 6). O que aponta 
para uma limitação que trai um certo kantismo de Hegel: pressupondo 
a compreensão kantiana das matemáticas como se estivessem de todo 
enraizadas na intuição sensível, a elas era recusada o estatuto de um 
pensamento puro, uma vez que lhes fosse necessário valer-se dos ar-
tifícios da representação para alçar os seus rasos voos conceituais. Até 
mesmo aquilo em que aparentemente as matemáticas melhor convi-
riam com o pensamento especulativo se mostrava equivocado aos olhos 
de Hegel, a saber, a virtude de pensar o infinito, porque elas o fariam 
apenas de modo imperfeito - essa uma das prováveis origens da distin-
ção que o filósofo alemão estipulava entre um mau e um bom infini-
to, como se o primeiro dos dois estivesse representado à perfeição no 
acréscimo ou no decréscimo indefinido de quantidades abstratas com 
as quais lidam as matemáticas (ou seja, a dar lugar a um pensamento 
do infinito que seria ele mesmo abstrato, impotente enquanto tal para 
afetar a própria qualidade). Ora, se Cavaillès exortava a uma apreciação 
tão detida do devir das matemáticas em sua singularidade, em grande 
parte isso ocorreu porque ele tomou conhecimento da inovação trazida 
por Cantor com a sua teoria dos conjuntos, que nada mais era que uma 
forma totalmente inédita de pensar com extremo rigor um infinito que 
já não se reporta de maneira simples à ideia de quantidade: diga-se de 
passagem, uma inovação conceitual que nenhuma intuição sensível po-
deria alcançar, nem mesmo ao confiar-se às formas puras do espaço e 
do tempo da estética transcendental. Logo, para nós, torna-se bastante 
significativo que Adorno houvesse denunciado em sua época a atrofia 
do conceito de infinito (Cf. Adorno, 2015, p. 73); é verdade que ele o 
fazia contra a tendência de que houvesse começado a lhe assentar mui-
to bem o “princípio físico de finitude do espaço”, como o seria, em sua 
perspectiva, o princípio sistemático por trás das ciências modernas (Cf. 
Adorno, 2015, p. 73). Mas, estando bem estabelecido que nem o espa-
ço da física contemporânea se deixa regrar simplesmente por um prin-



Ivan de Oliveira Vaz

160

cípio sistemático de administraçãoXXIII, e nem o infinito pensado pelas 
matemáticas se deixa representar em um espaço único, as reservas dos 
teóricos críticos alemães em relação às ciências modernas e às matemá-
ticas perdem quase que por inteiro a sua razão de ser (sem que percam 
a sua razão de ser, obviamente, as suas reservas para com a ideologia do 
cientificismo). E isso não só porque elas tenham adquirido uma digni-
dade especulativa, mas porque, ao fazê-lo, elas de certa forma desalojam 
a própria lógica da dialética hegeliana. O que não quer dizer substituir 
de imediato uma pela outra: o interesse de conhecer melhor essa outra 
tradição crítica obviamente não poderia ser o de aprisionar a dialética à 
convicção de que as ciências modernas são a única razão a que se pode 
aspirar. O seu trunfo, antes, é o de ter conseguido afirmar essa digni-
dade especulativa sem recorrer ao horizonte de uma totalidade última 
- feito considerável, porque o teórico crítico era suposto verificar a de-
fasagem racional das ciências matematizadas unicamente ao preço de 
negar-lhes qualquer efetividade. E, ao assim fazer, o que essa nova filo-
sofia do conceito expõe é que a consciência ressurge como uma limita-
ção para a dialética hegeliana e seus descendentes: com a oposição tão 
radical com que se encerra Sur la logique et la théorie de la science, Cavail-
lés talvez tenha mostrado que o que previne a dialética de ser pensada 
em sua função verdadeiramente conceitual, cuja força efetiva seria a de 
negar historicamente a História, é a circularidade da consciência, a qual, 
sendo o princípio da filosofia hegeliana, tem de ser também o seu fim.

XXIII É oportuno notar que, em L’expérience de l’espace dans la physique contemporaine, 
Bachelard recorre à metáfora de um cofre para pensar as relações entre continente 
e conteúdo que orientaram uma determinada compreensão do espaço, metáfora que 
a física quântica desautoriza: subvertida essa relação, é como se a própria noção de 
propriedade se visse destituída de uma prerrogativa natural, e a ideia de adminis-
tração não pudesse mais reclamar qualquer aptidão para recensear os atributos das 
coisas existentes. Quanto à vocação administrativa da razão instrumental, lembremos 
da seguinte passagem do texto “Cultura e administração”: “A administração é externa 
ao administrado, subsume-o em vez de apreendê-lo. É isso justamente o que está na 
própria essência da racionalidade administrativa, que apenas enreda e ordena. Já no 
capítulo da crítica da razão pura sobre a anfibologia, Kant, em oposição a Leibniz, 
negava ao entendimento a faculdade de conhecer ‘o interior das coisas’” (Adorno, 
2020, pp. 248-249).



161

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

CONCLUSÃO

Um percurso de reviravoltas que traz à luz a possibilidade de uma sin-
gular contribuição à dialética a ser dada pela epistemologia histórica

Começamos este texto a partir da apreciação de uma declaração de 
Foucault que sugeria uma significativa proximidade entre duas tradi-
ções do pensamento crítico, quais sejam, a epistemologia histórica fran-
cesa e a escola de Frankfurt. Em lugar de respaldar de imediato essa 
proximidade, entretanto, indagamos na sequência se não haveria aí al-
gum engano, dado que entre uma e outra poderia interpor-se uma irre-
dutível distância no tocante aos propósitos teóricos e práticos de ambas 
as tradições. A fim de ponderar sobre a possibilidade de que Foucault 
tenha cometido um engano dessa natureza, apelamos à noção de “ideo-
logia francesa” tal como elaborada por Paulo Arantes, tendo recorrido 
muito oportunamente a um texto do teórico brasileiro em que o ali-
nhamento entre o próprio Foucault e a escola de Frankfurt assumia a 
forma de uma patente incongruência, de modo a indicar que, a despeito 
das similaridades, haveria uma notória incompatibilidade entre eles: a 
negatividade a que se apegavam os teóricos alemães, a colocar em cena 
uma recusa que em última instância manifestava um descontentamento 
absoluto para com o mundo tal como ele veio a ser, descobre-se como 
o avesso do entusiasmo do teórico francês pelas diferenças e pela mul-
tiplicidade, postura afirmativa que acaba transigindo com o mundo tal 
como ele é. Aceitando em parte a constatação de Arantes, a nossa estra-
tégia, contudo, não foi a de invalidar por completo o juízo de Foucault; 
em vez disso, preferimos mostrar que, contrariamente à (suposta) ten-
dência do pensamento francês de reduzir o mundo a uma ficção discur-
siva e de propor como transformação factível desse mundo subversões 
literárias regionais, a epistemologia francesa realizou uma incursão ma-
terialista e histórica em sua abordagem da singularidade racional da(s) 
prática(s) científica(s). Em vista disso, apresentou-se sumariamente o 
pensamento de George Canguilhem e de Gaston Bachelard; e, além des-
sa breve apresentação, procedemos igualmente a uma confrontação das 
ideias de Adorno e de Bachelard, a fim de indicar que muitas das críti-
cas do grande dialético alemão ao pensamento científico moderno não 



Ivan de Oliveira Vaz

162

só foram refutadas pelo epistemólogo francês, como de algum modo 
tiveram suas expectativas atendidas pelas realizações históricas da ci-
ência ao adotar-se o parâmetro da necessidade de se opor a uma Razão 
totalizadora. No prosseguimento de nossa argumentação, deslocando a 
questão em sentido imprevisto - ou dobrando o nosso pequeno origami 
de maneira a revelar uma de suas faces insuspeitas -, nos atrevemos a 
providenciar como que um ponto de apoio para apreciar sob um outro 
ângulo o juízo aparentemente disparatado de Foucault: ao reconhecer 
o progresso histórico das matemáticas como um movimento conceitual 
autenticamente dialético, demos a ver que a epistemologia francesa não 
estende indevidamente o domínio da filosofia hegeliana, tendo em vez 
disso redefinido de maneira radical a sua relevância tanto num plano 
teórico como em sua dimensão prática. 

Assim, tornou-se possível ver, por fim, que a epistemologia histórica 
francesa lança uma séria dúvida sobre o juízo de Adorno de acordo 
com o qual o programa da Introdução à Fenomenologia do espírito - que 
seria o de uma crítica imanente à teoria do conhecimento (Cf. Adorno, 
2015, p. 64) - até então não teria sido aplicado. Mais do que adensar 
a sombra de uma dúvida, ela nutre o sentimento de que haveria uma 
outra forma de realizar o que, ainda de acordo com Adorno, a filoso-
fia hegeliana havia proposto de mais interessante, a saber, por meio de 
conceitos filosóficos “mostrar-se à altura do que é heterogêneo a esses 
conceitos” (Adorno, 2009, p. 12). Mas ela o fazia contradizendo Hegel 
e seus herdeiros em um ponto fundamental, porque a maneira de a fi-
losofia colocar-se à altura do que é heterogêneo à sua legislação con-
ceitual seria acompanhar a marcha sempre renovada das ciências e das 
matemáticas. E, atendendo de maneira surpreendente às expectativas de 
Adorno, em que outro lugar senão em uma filosofia que saiba apreciar 
o desenvolvimento histórico das ciências o conceito se mostra tão insa-
tisfeito para com a sua conceptualidadeXXIV? Onde a filosofia seria capaz 

XXIV Como observava Bachelard na abertura de La philosophie du non: “Finalmente, 
a filosofia da ciência física é, talvez, a única filosofia que se aplica na determinação 
de uma ultrapassagem de seus princípios. De forma breve, ela é a única filosofia aber-
ta” [“Finalement la philosophie de la science physique est peut-être la seule philosophie qui 
s'applique en déterminant un dépassement de ses principes. Bref, elle est la seule philosophie 
ouverte”] (Bachelard, 2002, p. 7, tradução nossa).



163

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

de pensar em sua vocação eminentemente prática uma dialética cujo 
teor conceitual é tanto imanente quanto ônticoXXV ao conceito a que se 
reporta? Se o singular devir das ciências e das matemáticas não pode 
ser compreendido nos limites de nenhuma filosofia, ao mesmo tempo 
em que não há filosofia que possa manter-se indiferente à racionalida-
de que elas tornam operantes, é quase impraticável negar a sua aptidão 
para atuar como o antídoto imaginado por Adorno: “O desencantamen-
to do conceito é o antídoto da filosofia. Ele impede o seu supercres-
cimento: ele impede que ela se autoabsolutize” (Adorno, 2009, p. 19). 
Uma confrontação entre as duas tradições críticas revela-se de inegável 
pertinência - confrontação que se realiza em vista das duas porque, se a 
epistemologia histórica francesa estabelece a dialeticidade das ciências 
e das matemáticas, a teoria crítica alemã continua tematizando uma so-
ciedade que não deixou de ser contraditória tão somente em função dos 
cada vez mais numerosos progressos científicos. Entretanto, como a ta-
refa da dialética não é nunca a de procurar uma situação mais interme-
diária entre duas posições dadas (Cf. Adorno, 2009, p. 38), terminamos 
o presente texto enfatizando a suplementação conceitual que a episte-
mologia histórica francesa aparenta possibilitar à teoria crítica alemã, 
dentre outras razões, porque ela indica a possibilidade de levar a efeito 
a crítica de Adorno a Hegel por meios totalmente imprevistos pelo au-
tor da Dialética negativa (obra que, pode-se argumentar, é a mais densa 
investigação filosófica resultante dessa tradição crítica, como também 
uma das elaborações mais consequentes da dialética na história de sua 
reinvenção moderna). E a evidência a mais extraordinária disso é muito 
provavelmente o fato de que Cavaillès tenha sabido afirmar, com a sua 
atividade de resistente à ocupação nazista da França, o que está dito 
no célebre aforismo 18 da Minima Moralia: “Não há vida verdadeira na 
falsa”. Oferecendo um espantoso desmentido para a asserção de Adorno 
e Horkheimer que enuncia que o “homem de ciência conhece as coisas 
na medida em que pode fazê-las” (Adorno; Horkheimer, 2006, p. 21), 
esse proponente de uma nova filosofia do conceito demonstrava o teor 
prático de seu pensamento, posto que tomar parte na resistência não 
era uma decisão que pudesse basear-se naquilo que se podia fazer, mas 

XXV Isto é, nas palavras de Adorno, transcendente em relação ao conceito. Cf. Ador-
no, 2009, p. 18.



Ivan de Oliveira Vaz

164

unicamente naquilo que era necessário fazerXXVI: professando a ética de 
seu espinosismo sui generis, em máximo contraponto a qualquer princí-
pio de autoconservação, Cavaillès acreditava que aquela luta era neces-
sária da mesma forma como seriam necessários os encadeamentos e as 
etapas da ciência da matemática (Cf. Canguilhem, 2004, p. 29). O que 
inspirou a Canguilhem, seu amigo e companheiro na resistência, uma 
lição definitiva que deveria precaver contra qualquer identificação da 
filosofia do conceito surgida na França como uma simples estilização 
literária da vida:

À questão colocada por um professor da universidade 
de Estrasburgo - “para quê professores?” - um pro-
fessor da universidade de Estrasburgo, Jean Cavaillès, 
deu uma resposta mais esclarecedora através de sua 
morte de combatente do que por sua vida de profes-
sor. Para quê professores? Para saber, dada a ocasião, 
providenciar uma lição de ação àqueles que julgam es-
sas duas noções incompatíveis. Cavaillès, filósofo com-
batente, ensina aos homens ditos de ação que a ação 
não é uma prática empírica inconsistente e desleixada. 
Cavaillès, filósofo, matemático, nutrido de poesia, que 
citava Rimbaud em suas lições sobre a experiência, que 
dizia ter acreditado no mundo do Bateau ivre ao ter 
contemplado pela primeira vez o porto de Estrasburgo, 
ensina aos terroristas literários que, antes de ser a irmã 
do sonho, a ação deve ser a filha do rigor (Canguilhem, 
1996, pp. 31-32, tradução nossa).

XXVI Para um comentário mais amplo sobre as relações entre o engajamento de Ca-
vaillès na Resistência e a sua filiação aos rigores do pensamento lógico-matemático, 
cf. Souto, 2020. 



165

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

REFERÊNCIAS

ADORNO, T. W. Cultura e administração. In: ADORNO, Theodor 
W. Indústria cultural. Tradução de Vinicius Marques Pastorelli. São 
Paulo: Editora Unesp, [1960] 2020, p. 241-273.
ADORNO, T. W. Dialética negativa. Tradução e revisão de Marco 
Antonio dos Santos Casanova e Eduardo Soares Neve Silva. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2009.
ADORNO, T. W. Introdução à controvérsia sobre o positivismo na 
sociologia alemã. In: ADORNO, T. W. Os pensadores: textos escolhi-
dos – Max Horkheimer, Theodor Adorno. São Paulo: Editora Nova 
Cultural, 1989, p. 191-225.
ADORNO, T. W. Para a metacrítica da teoria do conhecimento: estudos 
sobre Husserl e as antinomias fenomenológicas. Tradução e revisão 
de Marco Antonio dos Santos Casanova e Eduardo Socha. São Pau-
lo: Editora Unesp, 2015.
ADORNO, T. W.; HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento. 
Tradução de Guido Antonio de Almeida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 
Editor, 2006.
ARANTES, P. E. Tentativa de identificação da Ideologia Francesa: 
uma introdução. In: ARANTES, P. E. Formação e desconstrução: uma 
visita ao Museu da Ideologia Francesa. São Paulo: Editora 34, 2021, 
p. 9-62.
BACHELARD, G. L’expérience de l’espace dans la physique contemporai-
ne. Paris: Librairie Félix Alcan, 1937.
BACHELARD, G. La formation de l’esprit scientifique: contribution à 
une psychanalyse de la connaissance objective. Paris: Librairie Philoso-
phique J. Vrin, 1947.
BACHELARD, G. La philosophie du non: essai d’une philosophie du nou-
vel esprit scientifique. Paris: Presses Universitaires de France (PUF), 
2002. (Coleção Quadrige)
BACHELARD, G. Le matérialisme rationnel. Paris: Presses Universi-
taires de France (PUF), 1963.
BACHELARD, G. Le nouvel esprit scientifique. Paris: Presses Univer-
sitaires de France (PUF), 1934.



Ivan de Oliveira Vaz

166

BACHELARD, G. Le rationalisme appliqué. Paris: Presses Universitai-
res de France (PUF), 1999.
BADIOU, A. Le (re)commencement du matérialisme dialectique. Cri-
tique, Paris, v. 23, n. 240, p. 438-437, 1967.
BADIOU, A. Théorie du sujet. Paris: Éditions du Seuil, 1982.
BARSOTTI, B. Le ‘non-kantisme’ de Bachelard: vers le sens trans-
cendantal de la rupture épistémologique. In: WUNENBURGER, J-J 
(dir.). Bachelard et l’épistémologie française. Paris: Presses Universitai-
res de France (PUF), 2003, p. 183-213.
BORGES, J. L. Outras inquisições. Tradução de Davi Arrigucci Jr. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2007.
CANGUILHEM, G. Études d’histoire et de philosophie des sciences. Pa-
ris: Librairie Philosophique J. Vrin, 1970.
CANGUILHEM, G. Idéologie et rationalité dans l’histoire des sciences de 
la vie: nouvelles études d’histoire et de philosophie de science. Paris: 
Librairie Philosophique J. Vrin, 2000.
CANGUILHEM, G. Vie et mort de Jean Cavaillès. Paris: Éditions 
Allia, 1996.
CAVAILLÈS, J. Remarques sur la formation de la théorie des ensem-
bles. In: CAVAILLÈS, J. Œuvres complètes de philosophie des sciences. 
Paris: Hermann Éditeurs des Sciences et des Arts, 1994, p. 221-374.
CAVAILLÈS, J. Sur la logique et la théorie de la science. In: CA-
VAILLÈS, J. Œuvres complètes de philosophie des sciences. Paris: Her-
mann Éditeurs des Sciences et des Arts, 1994, p. 473-560. 
DE CAUX, L. P. A imanência da crítica: os sentidos da crítica na tra-
dição frankfurtiana e pós-frankfurtiana. São Paulo: Edições Loyola, 
2021.
FOUCAULT, M. La vie: l’expérience et la science. In: FOUCAULT, 
M. Dits et écrits (IV, 1980–1988). Paris: Gallimard, [1985] 1994, 
p. 763-776.
FOUCAULT, M. O governo de si e dos outros: curso no Collège de 
France (1982–1983). Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: 
Editora Martins Fontes, 2010.
HEGEL, G. W. F. Science de la logique: premier tome / premier livre 
(l’Être), édition de 1812. Tradução do francês para o alemão por 
Pierre-Jean Labarrière e Gwendoline Jarczyk. Paris: Éditions Aubier 
Montaigne, 1972.



167

REVISTA DE FILOSOFIA MODERNA E CONTEMPORÂNEA   
Volume  12, número 03, setembro - dezembro, 2024
ISSN 2317-9570

HOCHSCHILD, A. O fantasma do rei Leopoldo: uma história de cobi-
ça, terror e heroísmo na África Colonial. Tradução de Beth Vieira. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1999.
HORKHEIMER, M. Teoria tradicional e teoria crítica. In: HORKHEI-
MER, M. Os pensadores: textos escolhidos – Max Horkheimer, The-
odor Adorno. São Paulo: Editora Nova Cultural, 1989, p. 125-162.
LONGUENESSE, B. Hegel’s Critique of Metaphysics. Tradução do 
francês para o inglês por Nicole J. Simek. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2007.
MACHEREY, P. A filosofia da ciência de Georges Canguilhem. In: 
CANGUILHEM, G. O normal e o patológico. Tradução de Luiz Otávio 
F. Barreto Leite. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2009.
MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alemã. Tradução de Rubens En-
derle, Nélio Schneider e Luciano Cavini Martorano. São Paulo: Boi-
tempo Editorial, 2007.
PEDEN, K. Spinoza contra Phenomenology: French Rationalism from 
Cavaillès to Deleuze. Stanford: Stanford University Press, 2014.
ROSSI, P. Os filósofos e as máquinas (1400–1700). Tradução de Fede-
rico Carotti. São Paulo: Companhia das Letras, 1989.
SOUTO, C. A. T. Sujeito e resistência na filosofia do conceito de 
Jean Cavaillès. TRANS/FORM/AÇÃO: Revista de Filosofia da Unesp, 
v. 43, n. 4, p. 43-64, 2020. DOI: https://doi.org/10.1590/0101-
3173.2020.v43n4.03.p43.
VÁZQUEZ, J. O sentido da dialética na epistemologia de G. Bache-
lard, Síntese: Revista de Filosofia, v. 25, n. 81, p. 219-232, 1998.
ZANOTTI, G. Dialética do trabalho: sobre o Hegel de Adorno. Revista 
eletrônica Estudos Hegelianos, v. 16, n. 28, p. 170-190, 2019. DOI: ht-
tps://doi.org/10.70244/reh.v16i28.359.

Recebido em 07 de janeiro de 2025
Aprovado em 27 de março de 2025
Publicado em 31 de março de 2025

https://doi.org/10.1590/0101-3173.2020.v43n4.03.p43
https://doi.org/10.1590/0101-3173.2020.v43n4.03.p43
https://doi.org/10.70244/reh.v16i28.359
https://doi.org/10.70244/reh.v16i28.359



